
Even tussen mij en mij

De titel van het nieuwste boek van filosoof en praktisch gespreksbegeleider Elke Wiss blijft 

hangen: Even tussen mij en mij. Het klinkt vertrouwd – we kennen allemaal de uitdrukking 

even tussen jou en mij – en toch wringt er iets. Twee keer mij in één zin: wie praat hier 

eigenlijk met wie?

Het boek richt zich op het goede gesprek dat we met onszelf zouden moeten voeren. Niet als 

een vaag zelfhulpmantra, maar als serieus denkwerk. En juist dáár zit volgens Wiss een 

enorme, grotendeels onbenutte kans voor conflictprofessionals en mediators.

“Door die twee ‘mij-en’ suggereer je al: er is iemand die bevraagt en iemand die antwoord 

geeft,” zegt ze. “Je kunt jezelf dus als het ware ‘opsplitsen’ om je eigen denken te 

onderzoeken. Dat vraagt afstand, en die afstand is precies waar het boek over gaat.”

Interview met Elke Wiss

behulp van concrete denkgereedschappen. Een 
denkproces met jezelf, niet intuïtief, maar 
methodisch.”
Die structuur en discipline maken voor haar het 
verschil. Zelfonderzoek is geen losjes-intuïtief 
navelstaren, maar een vorm van mentale 
vakbekwaamheid.

Waarom juist mediators hier iets mee 
moeten doen
Het boek richt zich op iedereen “die mensen 
begeleidt of met zichzelf aan de slag wil”. 
Coaches en therapeuten worden in de ondertitel 
genoemd; mediators niet. Maar dat is, benadrukt 
Wiss, toeval, geen inhoudelijke keuze.
“Ik zou eigenlijk willen zeggen: iedereen die 
professioneel met mensen werkt, heeft baat bij 
deze gereedschappen. En mediators misschien 
nog wel in het bijzonder. Jullie zitten midden in 
spanningen, emoties, botsende werkelijkheden. 
Hoe beter je je eigen denken kent, hoe scherper 
je jezelf ‘in de smiezen’ hebt, hoe professioneler 
je kunt handelen.”
Tegelijk zien we dat juist dit thema vaak onder-
belicht is in opleidingen. Er wordt veel tijd 

Van reflectie naar zelfonderzoek
In het werkveld van coaching, therapie en 
mediation vallen begrippen als reflectie en 
zelfreflectie gemakkelijk. Wiss merkte echter op 
dat het woord ‘reflectie’ intussen bijna alles en 
dus ook bijna niets betekent. Ze onderscheidt 
daarom drie niveaus van reflectie: evalueren 
– terugkijken op wat er is gebeurd en toetsen 
aan een kader: Was deze sessie succesvol? Ben 
ik geslaagd in…? Wat liep er goed, wat minder? 
Dan zelfreflectie – jezelf en je gedrag meenemen 
in die terugblik: Wat deed ík, hoe reageerde ik, 
wat deed dat met mij? Als laatste zelfonderzoek 
– een laag dieper: het analytisch en methodisch 
bevragen van je eigen denken.
“Reflecteren is voor veel mensen een container-
begrip geworden,” legt ze uit. “Als je vraagt: 
‘Doe je aan zelfreflectie?’, zegt bijna iedereen ja. 
Maar wat dat dan concreet is, varieert van 
hardlopen en mijmeren tot dagboekschrijven of 
nadenken onder de douche. Dat is allemaal 
waardevol, maar ook heel breed en ongrijpbaar. 
Met zelfonderzoek bedoel ik iets specifiekers: 
gestructureerd en gedisciplineerd je eigen 
denken onderzoeken, toetsen en bevragen, met 

DOOR  FRED SCHONEWILLE EN  KATALIEN BOLLEN

Waarom filosofisch zelfonderzoek onmisbaar is voor mediators

Katalien Bollen

is redactielid van TC.

Fred Schonewille

is hoofdredacteur van TC.

Tijdschrift Conflicthantering   nummer 4 - 2025   63

interview

063-067_CON04_INT03.indd   63 13-01-2026   13:06



Foto door Christein van Hoffen.

063-067_CON04_INT03.indd   64 13-01-2026   13:06



Tijdschrift Conflicthantering   nummer 4 - 2025   65

besteed aan techniek en vaardigheid: gespreksstructuren, 
interventies, juridische kaders. Maar de vraag “Wat maakt dat 
ík als mediator dit nu doe?” krijgt veel minder ruimte.
Wiss: “daar zit een zwakke plek. Mensen hebben ooit iets 
aangeleerd en blijven dat dan gewoon doen, zonder ooit echt 
kritisch te onderzoeken waarom ze het zo doen, of het ook 
anders zou kunnen, en wat hun eigen overtuigingen en blinde 
vlekken daarin zijn.” 
Het gevolg? Volgens Wiss is de kwaliteit van het geleverde 
werk dan lager dan nodig zou zijn. Ze zegt “je bent als 
mediator ook gewoon mens, met je eigen observaties, 
gevoeligheden en stokpaardjes. Hoe beter je die kent, hoe 
meer je ermee kunt werken in plaats van erdoor geleid te 
worden. En dat voelen cliënten. Je merkt het verschil meteen 
als je met iemand aan tafel zit die zichzelf goed kent en bereid 
is naar binnen te kijken, versus iemand bij wie je voelt: hier zit 
nog van alles waar jij níét heen wilt.” Zelfonderzoek is dus 
geen luxe, maar een kerntaak van professioneel handelen.

De filosofische houding
In een van de eerste hoofdstukken beschrijft Wiss wat zij de 
filosofische houding noemt: een grondhouding van nieuws-
gierigheid, traagheid en kritisch denken. Niet om slimmer te 
worden dan de ander, maar om eerlijker te kijken naar je 
eigen aannames.
Voor mediators is die houding dubbel relevant – ten eerste in 
de kamer met cliënten, om preciezer te luisteren en scherper 
te vragen, en ten tweede in de relatie met zichzelf, om hun 
eigen interventies te bevragen.

Die filosofische houding wordt in het boek concreet gemaakt 
in de vorm van denkgereedschappen – praktische vragen en 
interventies die helpen om gedachten te verhelderen, te 
verstevigen of juist te vernieuwen. Wiss deelt ze in drie 
categorieën in: de eerste is verhelderen – wat bedoelen we 
precies, welke woorden gebruiken we, welke concepten staan 
centraal? Als tweede noemt zij verstevigen – klopt het wat ik 
zeg, kan ik het onderbouwen, wat neem ik voor waar aan? 
De laatste categorie is vernieuwen – zijn er andere perspectie-
ven mogelijk, kan ik mijn denken bijstellen of uitbreiden?

Begripsonderzoek: “eerlijkheid” uitpakken
Een laagdrempelig maar krachtig stuk denkgereedschap is 
begripsonderzoek. Dat begint met een ogenschijnlijk simpele 
vraag: Welk begrip gebruiken we hier eigenlijk de hele tijd – 
en wat betekent dat precies? Wiss geeft een voorbeeld dat 
mediators onmiddellijk zullen herkennen: “Stel dat je aan het 
begin van een mediation zegt: “Alles wat hier wordt gezegd, 
blijft vertrouwelijk, maar ik vind het wel belangrijk dat we 
eerlijk zijn tegen elkaar.’’
Dat klinkt prachtig. Iedereen knikt. Wie kan er nu tegen 
eerlijkheid zijn? Maar wat bedoelen we daar precies mee? En 
wanneer slaat eerlijkheid om in botheid? Zijn er dingen die 
beter níét gezegd kunnen worden? Als je dat soort begrippen 
écht gaat uitpakken, wint het woord aan scherpte en beteke-

nis. In plaats van dat het een woord blijft waar iedereen als 
het erop aankomt iets anders onder verstaat.”
Voor mediators opent dat verschillende mogelijkheden. Je 
kunt bijvoorbeeld vragen: “Jullie gebruiken hier allemaal het 
woord ‘eerlijk’. Willen ieder van jullie eens uitleggen wat dit 
begrip voor jou betekent?” Of: “Jij hebt het over ‘respect’, jij 
over ‘authenticiteit’. Hebben jullie het eigenlijk over het-
zelfde, of bedoelen jullie iets anders?”
Het gesprek dat vervolgens over zo’n begrip wordt gevoerd 
lijkt een vertraging van het proces in te houden, maar niets is 
minder waar: het voorkomt juist een lang voortdurend misver-
stand.

Conceptualiseren: denken “op espressostand”
Een tweede denkgereedschap is conceptualiseren: een heel 
verhaal samenvatten in één centraal begrip. Wiss illustreert 
dat met een voorbeeld uit haar boek, geleend van collega 
Ariane van Heijningen, die het in haar boek ‘goedbedoeld 
moeilijk maken’ vertelt. Zij beschrijft hoe haar dochter net het 
huis uit is. Ze voelt van alles: verdriet, gemis, onwennigheid. 
Maar geen van die woorden klopt precies. “Op een gegeven 
moment komt ze uit op het begrip ‘onthande liefde’”, vertelt 
Wiss. “En precies dat labeltje zorgde ervoor dat er iets in haar 
ontspande. Wat je kunt benoemen, kun je vaak beter hante-
ren.”
Conceptualiseren vraagt denken op de espressostand, zoals zij 
het noemt: indikken naar de essentie. Dat kan in mediations 
bijzonder krachtig zijn. Na een lange monoloog van een partij 
kun je bijvoorbeeld vragen: “Als je hier één of twee kernbe-
grippen aan zou moeten geven, welke zijn dat dan?” Die 
eenvoudige vraag dwingt iemand om zijn verhaal te ordenen 
en prioriteiten te stellen. Soms blijken partijen spontaan 
hetzelfde concept te kiezen – of juist totaal verschillende, wat 
op zichzelf weer waardevolle informatie is.
Daarmee wordt een mediationgesprek niet alleen rijker, maar 
ook effectiever. In plaats van rondjes te draaien in details, 
zoek je samen naar de kernwoorden die het conflict dragen.

Veronderstellingen: wat claim je eigenlijk waar 
te zijn?
Een derde denkgereedschap betreft “veronderstellingen”. Bij 
elke uitspraak die we doen, nemen we allerlei dingen stilzwij-
gend voor waar aan. Zelfonderzoek begint met het zichtbaar 
maken van die aannames. “Bij alles wat ik zeg of vraag, is het 
interessant om te kijken: wat claim ik hiermee dat waar is?” 
zegt Wiss. Een onschuldig voorbeeld: Jan is gestopt met 
roken. Daarmee veronderstel je onder meer dat er een Jan is, 
dat hij rookte, dat hij ermee ophield, en dat er een herkenbaar 
breekpunt is.
Interessanter wordt het bij zinnen als: “Ik moet eerst meer 
ervaring hebben voordat ik promotie kan vragen”, “Een 
goede moeder is altijd beschikbaar voor haar kinderen”, of 
“Het heeft geen zin om nog met hem in gesprek te gaan, hij 
luistert toch nooit.”
“Achter zo’n uitspraak gaat telkens een hele wereld schuil”, 
legt Wiss uit. “Als mediator kun je dat zichtbaar maken 
zonder te oordelen. Bijvoorbeeld door te zeggen: “Als je dit zo 
zegt, dan ga je er dus ook vanuit dat… Zullen we eens kijken 
of dat klopt?” Je legt bloot, je veroordeelt niet.” Voor cliënten 
is het vaak confronterend maar bevrijdend om te ontdekken 

Zelfonderzoek is geen luxe, maar een 
kerntaak van professioneel handelen.

063-067_CON04_INT03.indd   65 13-01-2026   13:06



66   Tijdschrift Conflicthantering   nummer 4 - 2025

hoeveel van hun strijd rust op aannames die nog nooit echt 
zijn onderzocht. Ook hier geldt: wie als mediator eerst zijn 
eigen veronderstellingen heeft onderzocht, kan deze interven-
tie veel veiliger en zorgvuldiger doen.

Zelfonderzoek voorleven
Wiss hamert erop dat je van cliënten niet kunt vragen wat je 
zelf niet doet. “Je kunt mensen alleen maar zo kritisch laten 
kijken naar hun eigen denken als je bereid bent dat zelf óók te 
doen”, zegt ze. “Je hoeft dat niet continue expliciet te maken, 
maar het is voelbaar. Het is een ander soort contact als je met 
iemand aan tafel zit die zijn eigen binnenwereld kent en durft 
te onderzoeken.” Voor mediators betekent dat niet alleen 
kijken naar “wat deed ik in deze sessie?”, maar ook naar 
“waarom deed ik dat, welke overtuigingen lagen daaronder, 
wat nam ik voor waar aan?” Intervisie kan daarin een 
belangrijke rol spelen. Maar alleen “casusbespreking” is niet 
genoeg; er is een beweging nodig van techniek bespreken 
naar denkend onderzoeken.

Oefenen met cliënten: kleine denkopdrachten
Even tussen mij en mij bevat aan het slot een forse appendix 
met oefeningen: korte, concrete denkopdrachten rond 

begrippen, veronderstellingen en perspectiefwissels. Voor 
mediators is dat een rijk arsenaal, niet alleen voor henzelf 
maar ook voor hun cliënten. 
Wiss: “Mensen hebben het druk. Ze gaan niet elke dag een uur 
zitten voor zelfonderzoek. Maar je kunt als mediator prima een 
klein opdrachtje meegeven aan je cliënten: “deze week wil ik 
dat jullie nadenken over begrip X – bijvoorbeeld eerlijkheid, 
vertrouwen of loyaliteit – en ik geef jullie vier vragen mee.’’
Zo werk je tussen de sessies door verder, en komt er in het 
volgende gesprek minder ruis en meer scherpte.” Denk aan 
vragen als: wat betekent dit begrip voor mij? Wat is het 
tegenovergestelde? Welk begrip lijkt erop, maar is net anders? 
Is dit echt míjn begrip, of heb ik het overgenomen van 
anderen? Zulke opdrachten zijn geen ‘huiswerk voor erbij’, 
maar onderdeel van het conflictwerk zelf: cliënten leren hun 
eigen denken hanteren in plaats van erin verstrikt te blijven.

Rimpeleffecten: van ik naar wij
Een van de mooiste begrippen uit het boek, vindt Wiss zelf 
ook, is dat van rimpeleffecten; het verschijnsel van telkens 
uitdijende rimpels in het water nadat je er iets in hebt 
gegooid. “Toen ik de titel Even tussen mij en mij had, dacht 
ik: jeetje, er zijn al zoveel boeken die over ‘ik, ik, ik’ gaan. Het 

Foto door Christein van Hoffen.

063-067_CON04_INT03.indd   66 13-01-2026   13:06



Tijdschrift Conflicthantering   nummer 4 - 2025   67

laatste wat ik wil doen, is nóg een egocentrisch zelf-
hulpsprookje schrijven. Tegelijk geloof ik oprecht dat de 
wereld behoefte heeft aan meer helder denkende mensen: 
mensen die manipulatie kunnen doorzien, kritisch kunnen 
denken, hoofd- en bijzaken kunnen onderscheiden. De 
rimpeleffecten ontstaan wanneer je eigen denkwerk zich 
verspreidt: eerst in je gezin, dan bij collega’s, in organisaties, 
uiteindelijk in de samenleving.”
Voor mediators is dat een herkenbaar beeld. Iedereen die ooit 
in een goed begeleid teamgesprek zat, weet hoe anders 
vergaderen kan zijn wanneer mensen hun veronderstellingen 
expliciet durven maken, elkaars begrippen bevragen en een 
conflict kunnen onderzoeken zonder meteen in strijd te 
schieten. “Als ik zie hoe onze vergaderingen als praktisch 
filosofen eruitzien, of hoe we conflicten onderling oplossen”, 
zegt Wiss, “dan denk ik vaak: stel je voor dat meer teams dit 
zouden kunnen. Dat zou echt heel veel schelen. Minder 
gebabbel, minder escalerende ruzies, meer onderzoek, meer 
gelijkwaardigheid.”

Mediators kunnen op dit vlak systematisch werken: niet alleen 
het conflict oplossen, maar cliënten ook denkgereedschap 
meegeven dat in hun organisaties en gezinnen doorwerkt.

Filosofie en psychologie: andere ingang, veel 
overlap
Veel van wat Wiss beschrijft – biases, denkfouten, de manier 
waarop ons brein ons voor de gek houdt – is ook bekend uit 
de psychologie en neurowetenschappen. Ziet ze haar werk als 
alternatief of als aanvulling? “Ik verwijs in het boek ook naar 
werk uit de psychologie”, zegt ze. “Als je in de spreekkamer 
van een psycholoog kijkt en in die van een praktisch filosoof, 
hoop ik dat je weinig verschil ziet in wat ze feitelijk doen. De 
tools lijken vaak sterk op elkaar. Het grote verschil zit in de 
ingang en het doel. Bij een psycholoog kom je meestal met 
een probleem dat behandeld moet worden. Bij een praktisch 
filosoof kom je met een vraag die je samen wilt onderzoeken. 
Dat zijn verschillende tradities, maar in het midden is er een 
heel groot overlappend gebied.”
Voor mediators, van wie velen zowel juridisch als psycholo-
gisch geschoold zijn, is dat een geruststellende boodschap: 
praktische filosofie is geen concurrerend vak, maar een manier 
om het bestaande instrumentarium aan te scherpen.

Een pleidooi voor meer zelfonderzoek in  
mediation
Aan het eind van ons gesprek komt Wiss terug bij de oplei-
ding en professionalisering van mediators. “Als zelfonderzoek 
in opleidingen een ondergeschoven kindje blijft, kun je niet 
verwachten dat mediators het later ineens vanzelf gaan 
doen”, stelt ze. “Het vraagt oefening, voorleven en herhaling. 
In trainingen, in intervisie, in supervisie.” Ze ziet Even tussen 
mij en mij nadrukkelijk als gereedschapskist: theorie, maar 
ook veel praktische tools die mediators meteen kunnen 
gebruiken – voor zichzelf én in de spreekkamer.

Het is, kortom, een boek dat conflictprofessionals uitnodigt 
om hun vak vanaf de binnenkant serieus te nemen: niet alleen 
het gesprek tussen de betrokken partijen, maar vooral ook het 
gesprek tussen mij en mij als onderdeel van professioneel 
handelen. Wie dat gesprek bewust en methodisch leert 
voeren, merkt al snel de eerste rimpeleffecten: helderdere 
gesprekken, scherpere interventies, minder ruis – en cliënten 
die, bijna vanzelf, zelf ook beter gaan denken. 

Wat je kunt benoemen, kun je vaak 
beter hanteren.

Foto door Annelien Nijland.

063-067_CON04_INT03.indd   67 13-01-2026   13:06




