
Volume 1 – Número 1 - 2025 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

1 

O Julgamento de Jesus Cristo: Maior Erro do Poder Judiciário 
 

Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

“Não julgueis, para que não sejais julgados.” (Mateus 7:1) 

 

Resumo 

O presente artigo fará uma análise sobre o maior erro cometido pelo poder judiciário, qual seja, o 

julgamento e a morte de Jesus Cristo. mas pouquíssimos deles por advogados ou juristas abordando os 

seus aspectos legais. Pretende-se com essa pesquisa apresentar uma nova versão, baseando-se além dos 

evangelhos, no direito romano e na lei judaica em vigência à época do julgamento, analisando-se 

minuciosamente os pormenores do caso, lançando uma nova luz sobre os fatos. Nenhum julgamento na 

história teve consequências tão importantes ou suscitou tão profundas, decisivas e persistentes afirmações 

decorrentes de um grande erro do poder judiciário. Através de um minucioso estudo tentaremos 

compreender a conduta da época e desnudar os motivos, para chegar assim a uma reconstrução dos 

acontecimentos, nas circunstâncias e com tais dramatis personae, que eles poderiam ter acontecido. Ao 

longo deste trabalho serão abordados temas sobre a cultura, a política, a sociedade e a economia da 

Palestina do século I no intuito de se poder decifrar Jesus, o homem judeu de Nazaré, o Jesus Histórico 

que emerge da interação do indivíduo e contexto. 

 

Abstract 

This article will analyze the greatest error committed by the judiciary: the trial and death of Jesus Christ. 

While many have written about this event, very few have addressed its legal aspects from the perspective 

of lawyers or legal scholars. This research aims to present a new perspective, based not only on the 

Gospels, but also on Roman law and Jewish law in force at the time of the trial, meticulously analyzing 

the details of the case and shedding new light on the facts. No trial in history has had such important 

consequences or given rise to such profound, decisive, and persistent claims stemming from a major error 

of the judiciary. Through a detailed study, we will attempt to understand the conduct of the time and 

uncover the motives, thus arriving at a reconstruction of the events, in the circumstances and with the 

dramatis personae, as they could have happened. Throughout this work, themes concerning the culture, 

politics, society, and economy of 1st-century Palestine will be addressed in order to decipher Jesus, the 

Jewish man from Nazareth, the Historical Jesus who emerges from the interaction of the individual and 

context. 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

2 

1 - Introdução 

Muitos livros foram escritos sobre o julgamento e a morte de Jesus Cristo, mas pouquíssimos 

deles por advogados ou juristas abordando os seus aspectos legais. Aqueles que o fizeram se basearam 

somente nos relatos dos evangelhos, como se estes fossem fatos indiscutíveis. 

Pretende-se com essa pesquisa apresentar uma nova versão, baseando-se além dos evangelhos, 

no direito romano e na lei judaica em vigência à época do julgamento, analisando-se minuciosamente os 

pormenores do caso, lançando uma nova luz sobre os fatos. 

Esse julgamento, que influenciou como nenhum outro a história da humanidade, despertou 

durante muitos séculos um ódio profundo ao povo judeu, ódio esse que derivou em perseguições e 

derramamento de sangue inocente. 

A figura de Jesus Cristo é uma das mais intrigantes, questionadas e controvertidas de todos os 

tempos. Sem dúvida alguma, a maior parte dos registros sobre Jesus Cristo está na Bíblia Sagrada, mas 

há menções feitas por historiadores e estudiosos judeus e não judeus. 

Há quem insista que Jesus se restringiu a comunicar apenas uma mensagem religiosa, sem cunho 

político ou ideológico. Se compreendido dentro do contexto político, econômico e social do imperialismo 

romano de sua época, sua pregação assumiria a expectativa da libertação política e social.  

Segundo Hans KUNG (1976) Jesus revelou-se elemento provocador, de direita e de esquerda. 

Sem cobertura de nenhum partido, e provocador em todos os partidos: o homem que estoura todos os 

esquemas. 1 

Jesus de Nazaré, um revolucionário social e político dedicou sua vida a pregar uma mudança 

social na Palestina, dirigindo-se aos pobres camponeses e a outros oprimidos de seu tempo (CROSSAN, 

1995), subjugados pelo domínio do Império Romano e de seus associados locais da elite judaica, 

chamando-os para uma revolução que só teria sucesso se partisse da conscientização da situação de 

opressão em que viviam. 

Trata-se na verdade, de um fato surpreendente. Nenhum julgamento na história da humanidade 

teve consequências tão importantes. Nenhum suscitou tão profundas, decisivas e persistentes afirmações 

decorrentes de um grande erro do poder judiciário. Nenhum teve repercussões que nada perderam de seu 

impacto ou de sua atualidade, mesmo depois de decorridos mais de dois milênios. E nenhum foi tão 

amplamente e insatisfatoriamente relatado. 

 
1 “Um gênio, um herói, um santo? Ele é de outra ordem: ao que parece mais próximo de Deus do que dos sacerdotes. Mais 

livre do que os acetas. Moral do que os moralistas. Mais revolucionário do que os revolucionários. Difícil de compreender 

e quase impossível de penetrar por inimigos e amigos. Jesus é diferente. Jesus não foi criado na corte como Moisés, não era 

filho do rei como Buda. Nem foi um sábio como Confúcio, nem mercador de posses como Maomé”. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

3 

Através de um minucioso estudo tentaremos compreender a conduta da época e desnudar os 

motivos, para chegar assim a uma reconstrução dos acontecimentos, nas circunstâncias e com tais 

dramatis personae, que eles poderiam ter acontecido. Isso pode, é claro, equivaler a uma conclusão de 

que, uma vez que só podiam ter acontecido de certa forma, não podiam ter acontecido de qualquer outra 

e que, se aconteceram, foi apenas daquela forma. 

É privilégio do advogado nunca aceitar como certo um fato relatado; correta ou erroneamente, 

ele se sente compelido a mergulhar nas provas, verificar sua fonte de validade, e assegurar-se de sua 

credibilidade antes de julgar que o fato está estabelecido satisfatoriamente. Nem a reputação de 

historiadores e eruditos ilustres e antigos, nem a autoridade e o caráter sacrossanto da Escritura pode 

desviá-lo de sua tarefa de ponderar e avaliar, por seus méritos cada fragmento de prova. Não há qualquer 

desrespeito numa investigação dessa natureza: mesmo o maior gênio, ou o mais santo dos homens, 

quando empreende interpretar os fatos relatados, provoca implicitamente uma avaliação crítica de suas 

opiniões. A verdadeira erudição, inclusive a verdadeira erudição teológica, sempre se considerou 

intitulada, e obrigada por dever, a explorar o fundamento factual da tradição da Escritura, sem temer a 

possibilidade de que suas conclusões pudessem entrar em conflito com os textos bíblicos. É essa, na 

verdade, a posição que a teologia cristã moderna assumiu com respeito à vida e à morte de Jesus Cristo, 

tal qual relatadas nos Evangelhos. A coragem e a imaginação demonstradas por alguns dos eminentes 

teólogos do nosso tempo, para os erros inveterados e de preconceitos que surgiram de interpretações mal 

concebidas do Evangelho, foi que nos animaram a embarcar, do ponto de vista do direito e com os 

instrumentos de um advogado, numa investigação dos aspectos daquela vida e morte que se tornaram 

história legal. 

Ao longo deste trabalho serão abordados temas sobre a cultura, a política, a sociedade e a 

economia da Palestina do século I no intuito de se poder decifrar Jesus, o homem judeu de Nazaré, o 

Jesus Histórico que emerge da interação do indivíduo e contexto. 

 

2 - Biografia de Jesus Cristo ou Jesus de Nazaré - (4 aC - 30 dC) 

Judeu da Galileia e fundador do Cristianismo, nascido em Belém, (MATEUS 2: 1) cidade da 

Judéia meridional, nos últimos anos do reinado de Herodes, o Grande, (4 a.C.) quando Roma dominava 

a Palestina e Augusto era o imperador. Independente da ótica religiosa produziu uma das alterações mais 

profundas na história das civilizações, seja com sua imagem de Filho de Deus ou de moralista sonhador 

ou de revolucionário.  

O aparente paradoxo sobre o ano de seu nascimento deve-se a um erro de datação atribuído ao 

monge Dionísio, o Pequeno encarregado pelo papa, no século V, de organizar um calendário, e o dia 25 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

4 

de dezembro foi fixado no ano 440 da nossa era como data do seu nascimento com o fim de cristianizar 

a festa pagã realizada naquele dia.  

O principal testemunho sobre sua existência são os quatro evangelhos da fé cristã, onde estão 

relatadas suas palavras e obras e as reações de seu povo, escritos originalmente em grego, com exceção 

ao de Mateus que pode ter advindo de um texto anterior, em aramaico, aparentemente escrito antes do 

ano 80 e o de João, escrito no final do século I. 

Esses escritos coincidem entre si e com relatos de historiadores da época, como o judeu Flávio 

Josefo, 2 o historiador da corte romana de Domiciano 3 e o maior dos historiadores romanos, Tácito. 4 

Jesus Cristo era filho de José, 5 carpinteiro de Nazaré, na Galiléia, e sua esposa a Virgem Maria. 

Nasceu quando seus pais estavam em Belém por causa de um recenseamento. 6 (LUCAS, 2: 1) 

Com a notícia de que teria nascido aquele que seria o rei dos judeus, Herodes, o Grande (em 

hebraico: הוֹרְדוֹס, Hordos) Rei da Judéia, que não sabia do seu paradeiro ordenou uma matança de todos 

os meninos de Belém e do seu território, com até dois anos de idade (MATEUS, 2: 16), mas Jesus escapou 

da matança, porque um Anjo7 do Senhor apareceu em sonho a José, e lhe disse: “Levanta-te, pegue o 

 
2  Flávio Josefo, ou apenas Josefo, em latim: Flavius Josephus; também conhecido pelo seu nome hebraico Yosef ben 

Mattityahu, מתתיהו בן   ,José, filho de Matias  - Matias é variante de Mateus" e, após se tornar um cidadão romano" ,יוסף 

como Tito Flávio Josefo, do latim: Titus Flavius Josephus, foi um historiador e apologistajudaico-romano, descendente de 

uma linhagem de importantes sacerdotes e reis, que registrou in loco a destruição de Jerusalém, em 70 d.C., pelas tropas 

do imperador romano Vespasiano, comandadas por seu filho Tito, futuro imperador. As obras de Josefo fornecem um 

importante panorama do judaísmo no século I. 
3 Tito Flávio Domiciano, em latim: Titus Flavius Domitianus, habitualmente conhecido como Domiciano, foi imperador 

romano de 14 de setembro de 81 d.C. até a sua morte a 18 de setembro de 96. Tito Flávio Domiciano era filho de Tito Flávio 

Sabino Vespasiano com sua mulher Domitila e irmão de Tito Flávio, a quem ele sucedeu. 
4  Públio (Caio) Cornélio Tácito, em latim Publius (Gaius) Cornelius Tacitus) ou simplesmente Tácito, foi um 

historiador, orador e político romano. Ocupou os cargos de questor, pretor (88), cônsul (97) e procônsul da Ásia 

(aproximadamente 110-113). É considerado um dos maiores historiadores da Antiguidade. 
5 Jesus filho de José, e José de Heli; E Heli de Matã, e Matã de Levi, e Levi de Melqui, e Melqui de Janai, e Janai de José; E 

José de Matatias, e Matatias de Amós, e Amós de Naum, e Naum de Esli, e Esli de Nagaí; E Nagaí de Máate, e Máate de 

Matatias, e Matatias de Semei, e Semei de José, e José de Jodá; E Jodá de Joanã, e Joanã de Resá, e Resá de Zorobabel, e 

Zorobabel de Salatiel, e Salatiel de Neri; E Neri de Melqui, e Melqui de Adi, e Adi de Cosã, e Cosã de Elmadã, e Elmadã de 

Er; E Er de Josué, e Josué de Eliézer, e Eliézer de Jorim, e Jorim de Matã, e Matã de Levi; E Levi de Simeão, e Simeão de 

Judá, e Judá de José, e José de Jonã, e Jonã de Eliaquim; E Eliaquim de Meleá, e Meleá de Mená, e Mená de Matatá, e Matatá 

de Natã, e Natã de Davi; E Davi de Jessé, e Jessé de Obede, e Obede de Boaz, e Boaz de Salá, e Salá de Naassom; E Naassom 

de Aminadabe, e Aminadabe de Arão, e Arão de Esrom, e Esrom Perez, e Perez de Judá; E Judá de Jacó, e Jacó de Isaque, e 

Isaque de Abraão, e Abraão de Terá, e Terá de Nacor; E Nacor de Seruque, e Seruque de Ragaú, e Ragaú de Fáleque, e 

Fáleque de Eber, e Eber de Salá; E Salá de Cainã, e Cainã de Arfaxade, e Arfaxade de Sem, e Sem de Noé, e Noé de Lameque; 

E Lameque de Matusalém, e Matusalém de Enoque, e Enoque de Jarete, e Jarete de Maleleel, e Maleleel de Cainã; E Cainã 

de Enos, e Enos de Sete, e Sete de Adão, e Adão de Deus. (LUCAS, 3:23-38) 
6 Na antiga Roma efetuava-se o recenseamento de quatro em quatro anos por questões religiosas. Era uma época de festas dos 

deuses, com o intuito de obterem a proteção destes e evitarem uma possível punição. Todos deveriam estar presentes nesta 

festa, sob pena de perderem a cidadania romana. O recenseamento era um modo de saber a situação, no momento de classe 

social. 
7 Anjo (do latim angelus e do grego ággelos (ἄγγελος), mensageiro), segundo a tradição judaico-cristã, a mais divulgada no 

ocidente, conforme relatos bíblicos, são criaturas espirituais, conservos de Deus como os homens (Apocalipse 19:10), que 

servem como ajudantes ou mensageiros de Deus. Anjo em sonho não é uma linguagem científica, mas sim uma linguagem da 

dimensão da fé... Não tem valor histórico. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_hebraica
https://www.bibliaonline.com.br/acf/lc/3/23-38
http://pt.wikipedia.org/wiki/Antiga_Roma


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

5 

menino e a mãe dele e fuja para o Egito!” (MATEUS, 2: 13). José levantou durante a noite pegou o 

menino e sua mãe e fugiram para o Egito, onde permaneceram até a morte de Herodes. Alguns meses 

após a morte do Rei Herodes, um Anjo do Senhor apareceu novamente em sonho a José, no Egito, e lhe 

disse: “Levanta-te, pegue o menino e a mãe dele, e volte para a terra de Israel, pois já estão mortos 

aqueles que procuravam matar o menino”. (MATEUS, 2: 20) José ouvindo o Anjo do Senhor, pegou 

Maria e Jesus regressando com sua família para Israel, estabeleceu-se em Nazaré, onde Jesus passou a 

maior parte de sua vida trabalhando com o pai nas tarefas de carpintaria.  

A primeira aparição pública de Jesus Cristo foi aos 12 anos, (LUCAS, 2: 41) quando a família 

visitava Jerusalém e seus pais o encontraram entre os doutores do Templo, ouvindo-os e interrogando-

os. Porém foi somente após a morte de José, que Jesus compreendeu que estava na hora de começar a 

cumprir sua Divina Missão. (LUCAS, 3: 23) 

Aos trinta anos encontrou-se, na Judéia, com seu primo João Batista, filho de Zacarias, famoso 

na região do Jordão por pregar o batismo como sacramento de penitência para o perdão dos pecados, 

sendo também por João Batista batizado. (MARCOS, 1: 9) Iniciou a pregação da boa nova, o evangelho 

para os gregos, ou seja, a realização das profecias sobre o Messias e a instauração do reinado de Deus 

sobre o mundo a partir de Israel.  

Em seguida tivemos acontecimentos impressionantes como o jejum no deserto, durante quarenta 

dias e quarenta noites (LUCAS, 4: 2), o episódio das bodas de Caná (JOÃO, 2: 1), primeira manifestação 

do seu poder divino, a expulsão dos mercadores do templo (MARCOS, 11, 15: 19), a prisão de João 

Batista e o episódio da mulher samaritana (JOÃO, 4: 1-26).  

Iniciando sua pregação e realizando inúmeros milagres, foi da Samaria à Galileia e, rejeitado em 

Nazaré, chegou a Cafarnaum, às margens do lago Tiberíades ou mar da Galileia, onde aconteceu o 

episódio da pesca milagrosa, e catequizou seus primeiros apóstolos:  

Simão Pedro, seu irmão André e os filhos de Zebedeu, Tiago e João, mais Filipe e Natanael, ex-

discípulos de João Batista. 

Aos 31 anos, juntamente com seus apóstolos, todos eles galileus, realizou o famoso sermão da 

montanha e pregou suas mais notáveis parábolas, com as quais transmitia sua doutrina ao povo, aos 

sacerdotes e a seus seguidores.  

Quando estava com 32 anos, aconteceu a morte de João Batista por ordem de Herodes Antipas, e 

os seus dois grandes milagres: a multiplicação dos pães e dos peixes e a ressurreição de Lázaro. Também 

neste período ensinou no templo de Jerusalém, estabeleceu o primado de Simão, a quem chamou Pedro, 

e em presença dele, de Tiago e de João, realizou o prodígio da transfiguração e entrou triunfante em 

Jerusalém. (MARCOS, 11: 1-11) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

6 

Na época do seu nascimento, a Galileia era um conhecido foco da resistência judia contra Roma. 

O povo judaico esperava por um salvador revolucionário e libertador que recuperasse sua independência 

política perdida desde o exílio da Babilônia, no fim do século VI a.C., e que depois de dominados por 

outros povos, tinham passado ao poder de Roma em 63 a.C.  

Portanto a sua pregação, para muitos judeus, estava longe de ser coerente com a missão divina de 

ser o rei dos judeus.  

Aos 33 anos, foi considerado blasfemo e acusado de conspirar contra César, quando Tibério era 

o imperador de Roma (LUCAS, 22: 1). Aprisionado no Monte das Oliveiras, foi levado até ao pontífice 

Anás e, perante Caifás, o príncipe dos sacerdotes. “Os guardas caçoavam de Jesus, espancavam-no, 

cobriam-lhe o rosto e o interrogavam: quem é que te bateu? E proferiam contra ele muitos outros 

insultos” (LUCAS, 22: 54).  

Pela manhã o conselho dos anciãos do povo, o chefe dos sacerdotes e os escribas o levaram para 

o Sinédrio 8 (LUCAS, 22: 66). 

Mais tarde, foi conduzido à residência do procurador romano da Judéia, Pôncio Pilatos, (LUCAS, 

23: 2-7) que sem entender a revolta da população, o enviou a Herodes Antipas. Por um gesto político de 

Herodes, (LUCAS, 23:8-12) foi devolvido a Pilatos, que não achando delito nenhum naquele homem, 

mas diante da pressão dos chefes de Israel e de uma multidão incitada por eles, ainda propôs uma permuta 

de prisioneiros (LUCAS, 23: 13-19).  

Porém a maior parte da multidão optou pela soltura do prisioneiro político Barrabás quando da 

opção de troca proposta pelo governo. Então, Pilatos pronunciou a sentença da condenação de Jesus à 

morte na cruz, depois de declarar-se inocente de seu sangue (MATEUS, 27: 24). De acordo com as leis 

romanas, foi flagelado e teve que carregar a cruz até a colina do Calvário, no monte Gólgota.  

Ali foi crucificado junto com dois ladrões, um à direita, outro à esquerda e acima de sua cabeça, 

colocaram por escrito o motivo de sua condenação: “Este é Jesus, o Rei dos Judeus” (MATEUS, 27: 

37).  

 

3 - A Palestina no Tempo de Jesus  

A terra é de Javé!  

 
8 O Sinédrio era o conselho de juízes, uma espécie de corte suprema que operava em Israel por volta da época de Jesus. 

Durante o período em que o Sinédrio existia, outras nações reinavam sobre Israel. Esse corpo de líderes consistia de 71 

membros e fazia seus negócios em Jerusalém. O nome Sinédrio vem das palavras grega sin (junto) e edrio (sentar). Esse termo 

é usado vinte e duas vezes no Novo Testamento. Esse local encontrava-se, ao menos em parte, na esplanada do Templo, na 

região sudeste. As portas abriam-se somente de manhã cedo. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

7 

Segundo a tradição bíblica, sabe-se que a terra para a cultura semítica é algo sagrado. Essa 

concepção fundamenta-se em dois princípios básicos. Um de ordem religiosa e outro de ordem prática. 

O primeiro erradica-se na perspectiva de que a terra foi confiada ao povo por Deus. O segundo, por sua 

vez, diz respeito à possibilidade de trabalho consequentemente de manutenção da casa e perpetuação do 

povo. 

Nesse contexto, a palestina para o povo da época de Jesus era duplamente importante. Esse fato 

porque fora Javé, YAHWEH (GÊNESIS, 12: 1. ÊXODO, 3: 2. JOSUÉ, 22: 19) que lhes confiara a terra 

e sua consequente manutenção. Essa concepção teológica tinha suas implicações sociais, pois era a 

garantia de que a terra nunca sairia das mãos dos palestinos, o que lhes assegurava a sobrevivência e a 

continuidade do povo. Em contrapartida, por ser a terra propriedade de Javé, haveria sempre um ano 

sabático e um ano jubilar que garantiam o repouso do solo (sagrado) e a liberdade dos escravos. 

O termo Palestina, em poucas palavras, significa terra dos filisteus (FERREIRA; CELESTE, 

2006. p 1). Há, contudo, segundo Daniel ROPS (1963), controvérsias sobre a utilização desse termo para 

designar tal região. Segundo o pensador, o termo designava um povo vencido, do qual as terras haviam 

sido conquistadas. Assim o real nome que os israelitas usavam para indicar a palestina, na linguagem 

nobre, idioma religioso e histórico, era: País de Canaã. Esse termo servia para designar a terra prometida 

por Javé e conquistada a expensas9 de guerras. Portanto, o termo Palestina significa, do ponto de vista 

religioso, para o povo da época, o País de Canaã, a terra prometida por Javé. Do ponto de vista 

etimológico, Terra dos filisteus. 

De acordo com Andréia Cristina L. Frazão da SILVA (2006), a Palestina no tempo de Jesus 

possuía uma extensão de terra mediana, era uma estreita área situada entre a África e a Ásia, funcionando 

como uma espécie de ponte entre essas regiões. Suas coordenadas geográficas estão nos paralelos de 31 

e 33 ao norte e nos meridianos 32 e 34 ao leste. 

Possuía uma superfície de cerca de 34.000 Km2 e cerca de 650 mil habitantes. Encontrava-se 

dividida em áreas menores: Judéia, Samaria e Galileia, a oeste; Ituréia, ao norte; Gualanítade, Batanéia, 

Traconítide, Auranítide, Decápole e Peréia, a leste; e Iduméia ao sul. 

Todo esse território era margeado pelo Mar Mediterrâneo, no extremo oeste. Ao Leste estava o 

Rio Jordão que desemboca no Mar Morto, ao sul. Entrecortando toda região havia uma cadeia de 

montanhas e montes com 600 metros de altura, sendo que os mais altos estavam situados na Galileia e 

no Hermon (SILVA, 2006).  

 
9 Despesas, gastos. A expensas de: à custa de. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

8 

Em 63 a.C., através do general Pompeu, Roma chega ao Oriente Médio. A política expansionista 

romana teve inicialmente como objetivos básicos a defesa frente a povos vizinhos rivais e a obtenção de 

mais terras necessárias à agricultura e ao pastoreio, mas logo se revelou uma fonte valiosa de riquezas 

em metais preciosos e em escravos (MOTA; BRAICK,1997. p.50). Como resultado, em cinco séculos 

de guerras, a dominação romana se estendeu a grande parte da Europa, da Ásia e da África. 

Assim a Palestina passa a fazer parte do Império Romano. Herodes, o Grande (37- 4 a.C.) obtém 

de Roma o título de Idumeu, 10 rei da Judéia. É no seu reinado, por volta do ano 7 ou 6 a.C., e durante o 

governo do imperador romano Augusto, que ocorre o nascimento de Jesus de Nazaré (MEIER, 1992). 

Durante a vida de Jesus, a Palestina foi governada, principalmente, pela Dinastia Herodiana. 

Devido a sua posição geográfica estratégica, a Palestina era região de passagem. 

Por ela circulavam soldados, comerciantes, mensageiros, diplomatas, (FERREIRA; CELESTE, 

2006). Essa região possuía importantes centros urbanos, como Cesareia e Jerusalém, que concentravam 

indivíduos e atividades econômicas. Em outras áreas do Império, existiam vias e portos, que facilitavam 

as comunicações e transporte de mercadorias e pessoas. 

Leonardo BOFF (1972) mostra que a economia da palestina subsistia, basicamente, da agricultura 

e da atividade pesqueira. Banhada pelo Mediterrâneo, cortada por rios e possuindo lagos, não é difícil 

constatar a variedade de peixes e seu papel para o abastecimento interno e até exportação. Quanto à 

pecuária, a região possuía rebanhos de ovelhas, cordeiros e bois. 

Existia nas pequenas cidades um comércio local (feiras), onde se fazia a troca de produto chamada 

de escambo. A economia monetária, ou seja, a circulação de dinheiro era muito reduzida. Contudo, havia 

grandes mercados, como o de Jerusalém, com o controle de grandes comerciantes. Os mercados eram 

atacadistas e faziam a importação, como o mercado do templo. (BOFF, 1982). 

O comércio, tanto interno quanto externo, também era praticado. O comércio interno, pouco 

conhecido, consistia nas trocas locais e, sobretudo, visava ao abastecimento das grandes cidades. Quanto 

ao externo, importavam-se produtos de luxo, consumidos pelas elites e pelo Templo. Por outro lado, 

exportavam-se alimentos – frutas, óleo, vinho, peixes – e manufaturas, como perfumes, além do betume 

(SILVA, 2006). 

A produção baseava-se no trabalho escravo. Os escravos não eram considerados pessoas, mas 

coisas, res de que seu dono podia dispor conforme lhe conviesse, comprando-os e vendendo-os (LOHSE; 

2000). Havia escravos por toda parte. Dois terços da população de Corinto eram escravos, cerca de 400 

mil pessoas. Por não conseguir pagar uma dívida, alguém poderia tornar-se escravo. Ademais, a corte 

 
10 Idumeu, significa pessoa nascida na Iduméia, antiga região ao sul do Mar Morto. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

9 

romana obrigava a população pagar os impostos. O sistema de impostos era o canal principal pelo qual 

o povo era explorado por colonizadores romanos (BOFF, 1982). 

A situação era aflitiva para a maioria da população, pois, para sustentar seus projetos 

arquitetônicos, a vida de luxo da corte e os presentes à família imperial, Herodes impôs aos súditos uma 

carga pesada de impostos que eles só cumpriam com enorme dificuldade. Apesar da presença ameaçadora 

de suas fortalezas e do aparato de sua cruel polícia secreta, a oposição popular a seu governo fervilhava 

e quase vinha à tona (HORSLEY; SILBERMAN, 2000). 

Roma, na época, um império muito extenso e muito preocupado com seus próprios problemas, 

não estava em condições de ali instalar o aparelho administrativo necessário para um governo direto. O 

regime era brutal e autocrático. Ao assumir o controle direto da Judéia, mais de dois mil rebeldes foram 

crucificados. O templo foi saqueado e destruído. Impostos pesados foram criados (MEIER, 1992). 

A maior parte das fontes históricas (materiais ou literárias) indica que as relações político-

econômicas na Palestina faziam parte do que se chamou de relações redistributivas ou tributárias. Os 

impostos eram cobrados tanto por romanos quanto por judeus. Os impostos romanos dividiam-se em 

diretos, cobrados dos produtos da terra (entre 20% a 25%), os de capitalização ou pessoal, que era o 

denário, 11 e indiretos, que compreendiam os direitos de alfândega, de barreira (na entrada das cidades) 

e pedágio (pontes, atravessadouros de rios e encruzilhadas). Esses últimos eram arrendados, por isso, 

muito altos. Os impostos judaicos eram os do templo, destinados à manutenção do santuário e dos 

sacerdotes; o primeiro dízimo, a décima parte do primeiro produto da terra (ou primícias) e da 

agropecuária; o segundo dízimo, que deveria ser gasto em festa e beneficência, a ser pago no primeiro, 

segundo, quarto, quinto anos numa série de sete anos e cobrado do produto da terra e do gado; o terceiro 

dízimo ou dízimo dos pobres, a ser pago no terceiro e sexto anos, destinado aos órfãos, viúvas e 

prosélitos; 12 as rendas do quarto ano, que prescrevia que o produtor, após colher o produto da terra nos 

três primeiros anos, gastaria o resultado dessa primeira colheita em Jerusalém. 

O aparelho de Estado em Jerusalém exercia forte controle sobre a economia de todo o país. A 

ordem fiscal, a pública, o direito e a justiça constituíam os três setores básicos em que o poder era 

exercido. Os judeus suportavam muito mal as pesadas imposições romanas. Os romanos garantiam a 

segurança do transporte do imposto judaico do Templo. A ordem pública era assegurada, internamente, 

pelos romanos (AZEVEDO, 2001, p. 50). 

 
11 O sistema monetário romano incluía o denário, do latim denaius, plural denarii. Era uma pequena moeda de prata e de 

maior circulação no Império Romano. 
12 O termo Prosélito provém do Koiné προσήλυτος/proselytos, presente na Septuaginta usado para estrangeiros e forasteiros 

em Israel; um "peregrino na terra", e no Novo Testamento significa conversos ao Judaísmo de outras religiões. O equivalente 

hebraico é גר/ger. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

10 

A sociedade palestina era dividida, naquele período, em quatro grandes grupos: os ricos, assim 

considerados, os grandes proprietários, comerciantes ou elementos provenientes do alto clero; os grupos 

médios, sacerdotes, pequenos e médios proprietários rurais ou comerciantes; os pobres, que eram os 

trabalhadores em geral, do campo ou das cidades; e os miseráveis, mendigos, escravos ou excluídos 

sociais, como ladrões (SILVA, 2006). 

Contudo, as diferenças sociais na palestina não se pautavam somente na riqueza ou pobreza do 

indivíduo, mas em diversos outros critérios, como sexo, função religiosa, conhecimento, pureza étnica, 

entre outros. Em meados do século I, calcula-se entre 50 e 80 milhões os habitantes do Império Romano, 

dos quais cerca de 90% viviam no campo (ROCHA, 2004, p. 245). 

A sociedade era piramidal. A classe alta era composta por funcionários, detentores do Estado: 

Sumo Sacerdote, Sinédrio e Estado romano, o rei Herodes, o governador Pôncio Pilatos e a Corte. Esse 

era o primeiro polo da classe rica. O segundo estrato da classe rica era constituído pelos proprietários de 

terra e pelos latifundiários. No próprio Evangelho muitas vezes aparece referência aos anciãos, que eram 

as famílias tradicionais, donas de terras. Por fim, havia os grandes comerciantes do mercado importador-

exportador e do mercado atacadista, sobretudo de Jerusalém. (BOFF, 1982). 

Depois da classe rica, vinham os remediados. Eram os artesãos qualificados nos grandes centros 

urbanos. Jerusalém deveria ter de 35 a 40 mil habitantes. Nazaré, de 20 a 30 famílias. Toda a Palestina, 

a sociedade em que Jesus viveu, deveria ter de 600 a 800 mil habitantes (MEIER, 1992). 

Por fim, a classe baixa, formada pelo povo. Eram artesãos do interior, diaristas, arrendatários 

rurais, escravos, criados, e existia, também toda a sorte de marginalizados: leprosos (os últimos dos 

últimos), doentes, mendigos, órfãos, viúvas, estropiados, loucos, possessos. Chamavam de possessas as 

pessoas que, por causa de sua condição social, ficavam loucas. Isso mostra o nível a que estava reduzido 

o povo, o grau de deterioração das condições de vida (BOFF, 1982). 

Jesus pertencia à classe pobre, precisava trabalhar duro para seu sustento. Um carpinteiro, 

marceneiro em Nazaré, ocuparia algum lugar de nível inferior do grupo médio, um lugar equivalente a 

um operário da classe média baixa (MEIER, 1992). 

 

4 - Jesus e as Tensões Sociais do seu Meio 

A situação social na Galileia ficou explosiva a partir do governo de Herodes Antipas. As provas 

extraídas da literatura rabínica e de documentos legais do período indicam que o endividamento rural 

aumentou de forma significativa em todo o período herodiano, com lavradores desesperados pedindo 

empréstimos aos funcionários da administração herodiana e à aristocracia sacerdotal (hipotecas sobre as 

terras). Em muitos casos, essa ação legal transformava aldeãos outrora livres, que cultivavam a terra dos 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

11 

antepassados, em meeiros permanentemente empobrecidos, que ganhavam a vida com dificuldade em 

vastas propriedades aristocráticas que aumentavam rapidamente. (HORSLEY. 2000). 

As agitações camponesas do século I oscilavam entre os líderes messiânicos, que recorriam à 

violência, mas por trás dela se escondia uma causa divina, e os bandidos que operaram apenas no âmbito 

humano. O banditismo social foi um dos fenômenos de maior ocorrência na história, além de ser um dos 

mais uniformes. Ele apareceu nas sociedades agrárias, onde existia uma enorme quantidade de 

camponeses e trabalhadores sem-terra que eram governados, oprimidos e explorados por representantes 

de outra classe social, tais como, os senhores de terra, cidades, governos, juristas ou até mesmo bancos. 

(HOBSBAWM, 1976). 

Jesus nasceu nesse contexto de revolta contra Roma. Sua pregação incluiu a resistência ao 

Império Romano. Por isso, segundo Richard A. HORSLEY (2004), Jesus só pode ser compreendido 

dentro do contexto do imperialismo romano de sua época. Em sua vida e em sua missão, influenciou e 

se deixou influenciar pela cultura do seu tempo. Ele era judeu e marcado pela vida, costumes e modo de 

ser dos judeus, ainda que com sua missão vá transcender a história de sua gente, dando à sua doutrina 

um caráter de universalidade e transcendendo até mesmo aos critérios de tempo e de lugar. 

Durante o governo de Antipas 13 cresceu o latifúndio em prejuízo das pequenas propriedades 

comunitárias que eram a característica do sistema tradicional dos judeus. A produção agrícola da Galileia 

começou a orientar-se não mais a partir das necessidades das famílias como antes, mas sim, a partir das 

exigências do mercado. 

A arqueologia provou a existência de grandes propriedades que visavam a um maior excedente 

de produção para poderem exportar e os muitos impostos faziam diminuir a rentabilidade das pequenas 

propriedades. (MESTERS, 2005. p. 5). 

Quando Jesus Cristo iniciou sua pregação foi visto como mais um dentre os diversos grupos que 

já possuíam interpretações próprias da lei. Contudo, a mensagem de Cristo mostrou-se revolucionária. 

(HORSLEY, 2000). De acordo com Frei BETTO (2006) em seu artigo “Democracia e poder”, Jesus 

imprimiu outra ótica ao poder. Para ele, não se tratava de uma função de mando, e sim uma missão que 

Deus lhe confiou: “Os reis das nações as dominam e os que as tiranizam são chamados Benfeitores. 

Quanto a vós, não deverá ser assim; pelo contrário, o maior dentre vós torne-se como o mais jovem, e 

 
13  Antipas de Pérgamo foi bispo de Pérgamo, discípulo do apóstolo São João Evangelista e hieromártir do 

cristianismo durante o reinado de Nero. Neste tempo, devido a perseguição aos cristãos, todos aqueles que se opunham a 

oferecer sacrifícios aos deuses viviam sob ameaça de exílio ou execução por ordem do imperador. Antipas, por este motivo, 

foi preso na ilha de Patmos onde a tradição relata que Deus revelou a ele o julgamento futuro do mondo e da Santa Igreja. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

12 

o que governa como aquele que serve. [...] Eu, porém, estou no meio de vós como aquele que serve!”. 

(LUCAS, 22, 24-27) 

 

5 - A Revolução Social de Jesus na Palestina do Século I 

É nesse contexto sociopolítico e religioso que Jesus tenta implantar sua doutrina, pelos caminhos 

oferecidos pela liderança carismática e da desobediência civil. 

Desobediência civil é uma forma particular de desobediência, na medida em que é executada com 

o fim imediato de mostrar publicamente a injustiça da lei e com o fim de induzir o legislador a mudá-la. 

Como tal é acompanhada por parte de quem a cumpre de justificativas com a pretensão de que seja 

considerada, não apenas como lícita, mas como obrigatória e seja tolerada pelas autoridades públicas 

diferentemente de quaisquer outras transgressões. Enquanto a desobediência comum é um ato que 

desintegra o ordenamento e deve ser impedida ou eliminada a fim de que o ordenamento seja reintegrado 

em seu estado original, a desobediência civil é um ato que tem em mira, em última instância, mudar o 

ordenamento, sendo, no final das contas, mais um ato inovador do que destruidor. (BOBBIO, 1992. p. 

335). 

A proposta de Jesus de Nazaré é a divisão da riqueza. Jesus não é contra a riqueza como tal, mas 

sim a favor da partilha e da solidariedade. Também não é contra a terra. É contra a concentração da terra 

nas mãos de poucos. Vale lembrar que a relação da propriedade de terra na Palestina nos tempos de Jesus 

era a situação do latifúndio, da concentração da propriedade da terra. Então sua proposta é a partilha 

porque a terra, a principal fonte de sobrevivência para a população do Império, inclusive aquela da 

Palestina, era muito mal distribuída. Na Judéia e no Egito a situação da população rural “livre” era mais 

desfavorável que a dos escravos nas propriedades de senhores romanos (ROCHA, 2004. p 245). 

Em consonância com o discurso político moderno, Jesus de Nazaré estava no processo de efetuar 

a revolução política que transformaria a ordem imperial romana na Palestina. O seu movimento político 

estava realizando a revolução social nas comunidades rurais da Galileia (CROSSAN, 1994). 

A revolução proposta por Jesus era um processo de longo prazo, amplo e profundo. Ela deveria 

ocorrer no interior das consciências, exteriorizando-se como transformação radical de toda a existência. 

Sua meta era realizar o Reino de Deus na Terra. Jesus apresentou uma proposta de sociedade ao criticar 

o modelo predominante na Palestina do século I, quando a riqueza de uns poucos resultava da pobreza 

de muitos. 

Isto é, o reino de Deus não é apenas o tema que abarca a declaração profética de Jesus sobre o 

julgamento contra os governantes romanos e os seus dependentes em Jerusalém, mas esse aspecto de 

julgamento do reino tinha uma contraparte construtiva de libertação, forças e renovação para o povo. No 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

13 

discurso político moderno, no aspecto de julgamento do Reino de Deus, podemos dizer que as atividades 

de Jesus demonstravam um processo revolucionário em todas as direções que transtornaria a ordem 

imperial romana na Palestina. Então, no aspecto construtivo, na confiança de que Deus estava cuidando 

da ordem política dominante, Jesus e o seu movimento estavam realizando a “revolução social” que Deus 

estava tornando possível e forte nas comunidades rurais da Galileia. (HORSLEY, 2004. p. 109). 

Este é o antigo sonho camponês de igualitarismo radical. O igualitarismo radical do Reino de 

Deus, de Jesus é mais assustador que qualquer outra ideia. Colocando a visão e o programa de Jesus de 

volta na matriz de onde saiu, o antigo e universal sonho camponês de um mundo justo e igual pode ser 

concretizado. (CROSSAN, 1995. p. 87) 

Por meio de pregação objetiva e popular, contando parábolas e fazendo denúncias, Jesus tinha 

como projeto despertar a consciência do povo em relação à opressão. O império romano, percebendo a 

força de sua atuação político revolucionária, mandou crucificá-lo e iniciou um processo de perseguição 

aos seus seguidores. 

Muitos movimentos de resistência tinham, na origem, um caráter meramente social, mas 

ganharam, depois, a dimensão religiosa messiânica. A crescente revolta judaica contra a ocupação 

romana foi, com frequência, atribuída ao sempre vivo espírito nacionalista judaico e à sua imorredoura 

fé na libertação messiânica, mas historicamente é condicionada e ocasionada pela inabilidade dos 

procuradores e até mesmo de alguns Imperadores. 

A atuação de Jesus aconteceu em uma situação social, econômica, política, cultural e religiosa 

bem configurada. Ele não realizou a sua missão desconhecendo sua época, o que seria impensável para 

um judeu tão próximo do povo, assim como Jesus demonstrou durante toda a sua vida pública. 

Douglas E. OAKMAN (1991), em estudo sobre as condições de vida dos camponeses palestinos 

da época de Jesus, mostra a violência brutal que sofriam. Fraudes, roubos, trabalhos forçados, 

endividamento, perda da terra através da manipulação das dívidas atingiam a muitos. Existia uma 

violência epidêmica na Palestina. 

Jesus não convidava a uma revolução política, mas pregava uma revolução social perigosa 

(CROSSAN, 1995, p. 204). Jesus de Nazaré pretendia uma libertação plena. Tinha um projeto social 

amplo para atender a todas as pessoas. Contemplava o indivíduo, considerando-o como sujeito e, ao 

mesmo tempo, coletividades estabelecidas das regras mínimas de convivência, baseadas na caridade. 

Caridade que não se restringiu a dar coisas. Caridade como compartilhamento de sentimentos e de 

espaços físicos ou simbólicos, de um exercício de boa convivência, de respeito a si mesmo e ao próximo 

visto como igual. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

14 

A doutrina social de Jesus é, em sua essência, bastante simples, pois parte dos princípios e valores 

que podem ser considerados universais e que visam ao bem viver, são assimiláveis pelas pessoas mais 

simples do povo, desde que altas autoridades não manipulem ou façam adaptações de seus ensinamentos 

como tem acontecido ao longo dos séculos. 

 

6 - Julgamento e Paixão de Jesus Cristo ou Jesus de Nazaré. 

Local: Toda a paixão de Cristo ocorre em Jerusalém e em seus arredores. 

Época: provavelmente no ano 30 d.C., durante a semana da Páscoa dos judeus, entre o 9º e o 16º 

do mês judaico de Nisã (março/abril). Jerusalém lotada de peregrinos. 

Condições políticas: a nação judaica estava sujeita a Roma. Seu governador era Pôncio Pilatos; 

os judeus eram legislados pelo sumo sacerdote Caifás 14 e pelo conselho dos 70 anciãos. Na Galileia, 

região do norte da palestina, Herodes era o rei.  

Há tanto misticismo e confusão acerca da crucificação e ressurreição que acabamos perdendo de 

vista o fato de que Jesus de Nazaré foi julgado como homem diante de uma corte de homens sob as leis 

dos homens, condenado e executado como homem, e o drama do julgamento de Jesus supera quaisquer 

dos grandes julgamentos históricos da justiça humana. 

A pesquisa referente ao julgamento e paixão de Jesus Cristo foi desenvolvida do ponto de vista 

jurídico e teológico. Creio que o ponto de vista jurídico sobre os processos da lei que culminaram na 

morte de Jesus Cristo na cruz cruel do Calvário pode levar a uma melhor compreensão espiritual. 

Acredita-se que não seria possível uma raça inteira de pessoas (os Judeus) terem causado a morte 

de Jesus, e que nenhum Cristão inteligente pensaria isto. 

Quem sabe, apenas alguns homens poderosos em Israel (principalmente os sacerdotes superiores 

daquela nação) foram os responsáveis pela injustiça que ocorreu. Para entender a grandeza dessa 

injustiça, vamos examinar a Lei Judaica na época que era um verdadeiro e magnífico sistema de justiça 

criminal. 

Sob as provisões da Lei Judaica não poderia haver condenação por um crime capital baseado no 

testemunho de menos que duas pessoas. Uma testemunha era considerada a mesma coisa que nenhuma 

 
14 Astuto, manipulador e sagaz são qualidades que poderiam ser aplicadas a Caifás, o sumo sacerdote que presidiu dois dos 

julgamentos de Jesus.   Ainda que não fosse pelos relatos bíblicos, só o fato dos romanos o deixarem permanecer no cargo 

por mais tanto tempo (18 anos) já mostra que ele era um manipulador astucioso. 

Mas é nas Escrituras que vemos sua habilidade em se manter no poder político. Após a ressurreição de Lázaro, ele tramou 

friamente a morte de Jesus. Ele tentou tranquilizar a consciência de qualquer membro do Sinédrio que talvez não tivesse 

coragem de acusar a Jesus. Ele fez isso atribuindo motivos elevados a este ato perverso: "Convém que morra um só homem 

pelo povo e que não venha a perecer toda a nação" (João, 11:50). 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

15 

testemunha. Se houvesse apenas duas testemunhas, ambas teriam que concordar em todos os particulares 

até os mínimos detalhes. 

Sob a Lei Rabínica, o acusado tinha o direito de ter um defensor, ou seja, o acusado tinha a 

garantia de ter um advogado em processos criminais. Esse mesmo direito, encontramos atualmente, 

definido pela Constituição Federal brasileira de 1988, em seu artigo 5º, LXIII, in verbis: “O preso será 

informado de seus direitos, entre os quais o de permanecer calado, sendo-lhe assegurada a assistência 

da família e de advogado”. Segundo nossa Carta Magna, se o acusado não puder pagar pela defesa, um 

defensor será escolhido para ele, pois a Defensoria Pública 15 integra o executivo, muito embora guarde 

autonomia funcional e administrativa, e representa o compromisso do governo, estadual e federal, de 

permitir que todos, inclusive os mais pobres, tenham acesso à justiça. Essa prática vigente atualmente 

em nossa Carta Magna era a mesma prevista pela Lei Rabínica na época de Jesus. 

Sob a Lei Mosaica 16, um acusado não poderia ser obrigado a testemunhar contra si mesmo. Esse 

foi o espírito da Quinta Emenda à Constituição dos Estados Unidos da América: "Ninguém será obrigado 

a responder por crime capital, ou por outro crime infamante, a não ser perante denúncia ou acusação 

de um grande júri, exceto tratando-se de casos que, em tempo de guerra ou perigo público, ocorram nas 

forças navais ou terrestres, ou na Guarda Nacional, durante o serviço ativo; nem ninguém poderá ser, 

pelo mesmo crime, duas vezes ameaçado em sua vida ou saúde, nem ser obrigado a servir de testemunha 

contra si próprio em qualquer processo criminal, nem ser privado da vida, liberdade ou propriedade 

sem um devido processo legal; nem a propriedade privada poderá ser expropriada para uso público sem 

justa indenização”. “Nemo testis contra seipsum”. 17  Eis o conceito do "apelo à Quinta Emenda 

Constitucional Americana", que faz parte da justiça criminal desde os tempos de Moisés! 

 
15 O art. 134 da Constituição da República Federativa do Brasil, promulgada em 1988, dispõe que a Defensoria Pública é o 

órgão do Estado (União e Territórios, Distrito Federal e Estados Membros) destinado à prestação de assistência jurídica 

integral e gratuita à população desprovida de recursos para pagar honorários de advogado e os custos de uma postulação ou 

defesa em processo judicial, ou extrajudicial, ou, ainda, de um aconselhamento jurídico. A Constituição Federal Brasileira 

dispõe que a Defensoria Pública é Instituição essencial à função jurisdicional do Estado, vale dizer, essencial à própria Justiça, 

do mesmo modo que o Ministério Público. À Defensoria Pública incumbe, em regra, prestar assistência jurídica integral e 

gratuita às pessoas que não podem pagar pelos serviços de um advogado, sendo a defesa dos financeiramente hipossuficientes 

sua função típica. O Defensor é um agente político de transformação social. Não integra a advocacia, pública ou privada, e 

tem independência funcional no exercício de sua função. 
16 A Lei Mosaica é composta por um código de leis formado por 613 disposições, ordens e proibições. Em hebraico a Lei é 

chamada de Torá, que pode significar Lei como também instrução ou doutrina. O conteúdo da Torá são os cinco livros de 

Moisés, mas o termo Torá é aplicado igualmente ao Antigo Testamento como um todo. 

Segundo todos os teólogos hebreus, a Lei de Deus dada e promulgada sobre o monte Sinai através de Moisés é Una , Eterna 

e Imutável. Constitui-se na expressão perfeita e inváriável da vontade de Deus. Os "Dez Mandamentos" são a síntese da Torá. 
17 A Quinta Emenda à Constituição dos Estados Unidos é parte da Carta dos Direitos dos Estados Unidos e institui garantias 

contra o abuso da autoridade estatal, tais como o julgamento pelo grande júri, o direito de permanecer calado e evitar assim a 

autoincriminação, o direito de ser julgado apenas uma vez sobre mesmos fatos (vedação ao bis in idem), o direito a justa 

compensação por bens desapropriados. Além disso, a emenda traz a cláusula de devido processo legal, segundo a qual 

"ninguém pode ser privado de sua vida, liberdade ou propriedade sem o devido processo legal". 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

16 

Uma confissão voluntária não era suficiente para a condenação sob a lei Judaica. O ônus da prova 

ainda era do Estado, que tinha que provar que a confissão, se houvesse sido feita, teria sido feita 

livremente, de forma voluntária e de plena consciência. 

Hoje em dia, os policiais norte-americanos são obrigados a ler os chamados "direitos Miranda" 

para os acusados, de forma que a Corte possa determinar que uma confissão seja feita livremente, 

voluntariamente e conscientemente, qual seja: 18 "Você tem o direito de ficar calado. Tudo o que disser 

poderá ser usado contra você"...  

Se uma confissão é feita depois que a Lei Miranda foi ouvida e compreendida, a confissão pode 

ser admitida. Mas não era assim nos tempos de Jesus. A lei Judaica não admitia confissão, sob a crença 

de que o Estado jamais poderia se basear no que uma pessoa disse de sua própria boca para condená-la. 

Uma evidência circunstancial é aquela que não está diretamente ligada ao crime, mas sim 

relacionada a outras evidências, que juntas, servem para que se deduza como um crime foi realizado. Em 

um julgamento, as impressões digitais da pessoa (evidência circunstancial) servem para deduzir que o 

acusado esteve em tal local e tocou em tal objeto, mesmo que ninguém tenha visto o acusado. 

No caso em que uma testemunha diz "ouvi um tiro e quando cheguei à cena segundos depois, vi 

o acusado com uma arma na mão", essa evidência é circunstancial. O problema é que o acusado pode 

ter disparado um tiro contra o agressor que fugiu após o crime ou o acusado pode ter sido apenas alguém 

que pegou a arma depois que o agressor a jogou no chão. 

Pois bem, as evidências circunstanciais também não eram admitidas. Hoje em dia, raramente se 

vê um caso nas cortes onde as evidências circunstanciais não sejam usadas. Atualmente, em muitos casos 

as únicas evidências existentes são totalmente circunstanciais. 

Os depoimentos do tipo "ouvi fulano falar isso" ou "ouvi dizer", também não eram admitidos na 

época. Ainda temos essa regra contra admitir depoimentos de testemunhas que não estão no tribunal e 

que não podem ser examinadas pessoalmente, mas as exceções a essa regra têm demolido as proteções 

originais aos acusados. 

A regra "inocente até prova em contrário" que nossas leis reconhecem hoje (isto é, um acusado 

é presumido inocente até que sua culpa tenha sido estabelecida por evidências e pela eliminação de 

 
“Amendment V. No person shall be held to answer for a capital, or otherwise infamous crime, unless on a presentment or 

indictment of a grand jury, except in cases arising in the land or naval forces, or in the militia, when in actual service in time 

of war or public danger; nor shall any person be subject for the same offense to be twice put in jeopardy of life or limb; nor 

shall be compelled in any criminal case to be a witness against himself, nor be deprived of life, liberty, or property, without 

due process of law; nor shall private property be taken for public use, without just compensation”. 
18 A Advertência de Miranda (em inglês Miranda warning) ou Direitos de Miranda (Miranda rights) é uma advertência que 

deve se dar a um imputado que se encontra em custódia da polícia dos Estados Unidos, antes de que lhe façam perguntas 

relativas a comissão do ilícito. A polícia pode requerer informação biográfica como o nome, data de nascimento e o endereço 

do suspeito. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

17 

qualquer dúvida razoável) também vem da lei Judaica e essa era a regra quando Jesus foi injustamente 

crucificado, conforme será demonstrado, logo mais a frente nessa pesquisa. 

O acusado de um crime capital só podia ser julgado durante o dia e em público. Esse era o 

precursor da garantia constitucional de um julgamento em público. 

Nenhuma evidência poderia ser apresentada se o acusado não estivesse presente. Isso deu origem 

ao atual direito que os acusados têm de estarem face a face com as testemunhas depondo contra eles. 

As testemunhas não tinham que jurar. O mandamento "Não dirás falso testemunho contra o teu 

próximo" era considerado suficiente para deter o perjúrio. 19  Mentir na corte era perjúrio, fosse o 

juramento formal ou não. 

E mais ainda, havia dois desestímulos adicionais ao perjúrio: 1) Qualquer testemunha em um caso 

de crime capital que desse falso testemunho recebia a pena de morte; e 2) Se o acusado de um crime 

capital fosse condenado, as testemunhas eram obrigadas a assistir à execução. Sob essa provisão da lei, 

as testemunhas geralmente escolhiam suas palavras cuidadosamente e só davam testemunho com grande 

cuidado! 

O Grande Sinédrio, a Suprema Corte Judaica, era a única corte com jurisdição sobre crimes 

puníveis com a morte. A criação do Sinédrio é atribuída a Moisés e composta por 71 (setenta e um) 

membros: o sumo sacerdote e 70 (setenta) homens de destaque do país. Nos tempos romanos, era 

constituído de nobres sacerdotais principalmente saduceus,20 aristocratas leigos, escribas 21 cultos do 

partido dos fariseus 22 e anciãos 23. (MARCOS, 14: 53)  

 
19 Do latim perjurium, que significa juramento falso ou violação de juramento. Jurídico. Delito em que alguém presta um 

falso testemunho ou faz uma falsa acusação; Testemunho feito na justiça para prejudicar alguém através de mentiras ou 

testemunhando falsamente.  
20  Saduceus (em hebraico: צְדוּקִים Ṣĕdûqîm bnê Sadôq, sadoquitas, em grego: Saddoukaios) é a designação da segunda 

escola filosófica dos judeus, ao lado dos fariseus. 
21  Nos livros sagrados para os cristãos e judeus, o termo escriba refere-se aos chamados doutores e mestres (MATEUS 22:35; 

LUCAS, 5:17), ou seja, homens especializados no estudo e na explicação da Lei ou Torá. Embora o termo apareça pela 

primeira vez no livro de Esdras, eles eram bem sucedidos ao que faziam e sabe-se que tinham grande influência e eram muito 

considerados pelo povo, tendo existido escribas partidários de diferentes seitas, tais como os fariseus (a 

maioria), saduceus e essênios. 
22 Fariseu (do hebraico פרושים) é o nome dado a um grupo de judeus devotos à Torá, surgidos no século II a.C. Opositores 

dos saduceus, criam numa Lei Oral, em conjunto com a Lei escrita, e foram os criadores da instituição da sinagoga. Com a 

destruição de Jerusalém em 70 d.C. e a queda do poder dos saduceus, cresceu sua influência dentro da comunidade judaica e 

se tornaram os precursores do judaísmo rabínico. A palavra Fariseu tem o significado de "separados", "a verdadeira 

comunidade de Israel", "santos". Sua oposição ferrenha ao Cristianismo rendeu-lhes através dos tempos uma figura de 

fanáticos e hipócritas que apenas manipulam as leis para seu interesse. Esse comportamento deu origem à ofensa "fariseu", 

comumente dado às pessoas dentro e fora do Cristianismo, que são julgados como religiosos aparentes. 
23 O termo ancião vem do latim antianus via francês arcaico ancien referindo-se a pessoa de idade avançada, antigo, velho, 

venerável, respeitável. Algumas religiões prezam a figura venerável do ancião, como o za·qen na antiga religião hebraica da 

Tanakh, líderes do antigo Israel quer a uma cidade, tribo ou a nível nacional. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Hebraico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Grego
http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Juda%C3%ADsmo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tor%C3%A1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Esdras
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fariseus
http://pt.wikipedia.org/wiki/Saduceus
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ess%C3%AAnios
http://pt.wikipedia.org/wiki/Israel


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

18 

A aristocracia sacerdotal, apoiada por leigos preeminentes, dominava a corte. Ao passo que os 

saduceus eram conservadores, os fariseus eram liberais e, na maior parte, cidadãos de grande influência 

sobre o povo. Os saduceus relutavam em acatar as ordens dos fariseus. Paulo aproveitou essa rivalidade 

e as diferenças de crença entre esses grupos ao se defender no Sinédrio. (ATOS, 23: 6-9) 

A natureza aristocrática do Sinédrio parece indicar que seus membros eram permanentes, e que 

as vagas eram preenchidas por meio de nomeações feitas pelos membros existentes. De acordo com a 

Míxena, 24  os novos membros tinham de ser ‘sacerdotes, levitas e israelitas cujas filhas tivessem 

permissão de se casar com sacerdotes’, isto é, judeus que pudessem apresentar registros genealógicos 

que provassem a pureza de sua linhagem. Visto que a suprema corte supervisionava o judiciário de todo 

o país, parece lógico que os homens que se destacavam nas cortes inferiores ganhassem o direito a um 

assento no Sinédrio. 

Era a essa corte que Jesus se referia quando disse que devia ir a Jerusalém e sofrer nas mãos dos 

anciãos, sacerdotes e escribas. Ele sabia que pela decisão deles seria morto. Jesus, por três vezes, falou a 

seus discípulos a respeito de sua ida para Jerusalém (MATEUS, 16: 21; 17: 22-23; 20: 17-19). Sua 

disposição em ir era para mostrar-lhes que Ele era o Cordeiro pascal que precisava ser examinado e morto 

e, assim, cumprir a redenção. Quando estava diante de seus opositores, como ovelha muda perante os 

tosquiadores, não abriu a boca e, como um cordeiro, foi levado ao matadouro (ISAÍAS 53: 7). Ele sabia 

que iria sofrer em Jerusalém, que seria entregue nas mãos dos escribas, sacerdotes e fariseus, mesmo 

assim prosseguiu, pois desejava ardentemente fazer a vontade do Pai: ser traspassado por nossas 

transgressões e moído por nossas iniquidades para que por suas pisaduras fôssemos curados.  

No Sinédrio, um enorme cuidado era usado para selecionar os juízes dessa grande corte. Cada um 

devia ter pelo menos 40 (quarenta) anos de idade com experiência em pelo menos 3 (três) cargos de 

dignidade gradativamente maior. Deveriam ser pessoas de integridade incontestável e tidos em alta 

estima por seus conterrâneos. 

Os judeus respeitavam muito o Sinédrio, e os juízes de tribunais inferiores eram obrigados a 

acatar suas decisões sob pena de morte. A corte cuidava em especial das qualificações de sacerdotes e de 

assuntos relacionados com Jerusalém, seu templo e a adoração que ali se praticava. Estritamente falando, 

a jurisdição civil do Sinédrio abrangia apenas a Judéia. Mas, visto que o Sinédrio era considerado 

supremo na interpretação da Lei, ele exercia autoridade moral nas comunidades judaicas no mundo 

 
24 A Mixná ou Míxena, também chamada de Mishná, é uma compilação de opiniões e debates legais. As declarações contidas 

na Mixná são tipicamente concisas, registrando as opiniões breves dos rabinos debatendo algum tópico, ou registram apenas 

um veredito anônimo, que aparentemente representava uma visão consensual. Os rabinos registrados na Mixná são chamados 

de Tannaim. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Rabino
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tannaim


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

19 

inteiro. Por exemplo, o conselho, liderado pelo sumo sacerdote, instruiu os líderes das sinagogas em 

Damasco a cooperar na prisão de seguidores de Cristo. (ATOS, 9: 1-2; 22: 4-5; 26: 12). E é provável que 

os judeus que visitavam Jerusalém para as festividades levassem de volta para casa as notícias sobre as 

deliberações do Sinédrio. 

A jurisdição do Sinédrio se restringia a assuntos de importância nacional, a tratos com juízes que 

desacatassem suas decisões e ao julgamento de falsos profetas. Jesus e Estêvão compareceram a esse 

tribunal como acusados de blasfêmia; Pedro e João, de subverter o país e Paulo, de profanar o templo. 

(MARCOS, 14: 64; ATOS, 4: 15-17; 6: 11; 23: 1; 24: 6)  

Exceto aos sábados e dias santificados, o Sinédrio reunia-se diariamente na sua câmara de 

decisão, desde o sacrifício matinal até as ofertas noturnas. Os julgamentos eram realizados apenas 

durante o dia. Visto que a pena capital só era anunciada no dia seguinte ao do julgamento, tais casos não 

deviam ser tratados na véspera de um sábado ou de uma festividade. As testemunhas eram severamente 

admoestadas a respeito da seriedade de derramar sangue inocente. Portanto, o julgamento e condenação 

de Jesus, realizado à noite na casa de Caifás na véspera de uma festividade, foi ilegal. Pior ainda, os 

próprios juízes procuraram testemunhas falsas e persuadiram Pilatos a mandar executar Jesus. 

(MATEUS, 26: 57-59. JOÃO, 11: 47-53; 19: 31)  

Membros do Sinédrio atuavam como juízes e jurados. Eles não tinham um júri separado. 

Qualquer membro com interesses ou conhecimento pessoal das partes era requerido que se retirasse do 

julgamento. A Corte tinha que decidir a questão da culpa ou inocência apenas com evidências 

apresentadas no tribunal. 

O Sinédrio era encarregado sob a lei rabínica de proteger e defender o acusado. Nenhum membro 

da corte poderia atuar inteiramente como acusador ou promotor. A lei requeria que a corte desse aos 

acusados o "benefício da dúvida" para ajudá-los a estabelecer sua inocência. 

Os procedimentos de julgamento eram similares aos nossos. Seguindo-se à audiência preliminar, 

um sumário das evidências era dado por um dos juízes. Os espectadores eram então removidos do tribunal 

e os juízes votavam. Uma maioria era suficiente para condenar ou absolver. Se uma maioria votasse pela 

absolvição, o julgamento terminava e o condenado recebia a liberdade total. Se uma maioria votasse pela 

condenação, então um procedimento diferente era seguido. 

Nenhum anúncio de veredito poderia ser feito nesse dia. A corte teria que adiar por um dia inteiro. 

Os juízes recebiam permissão para voltarem às suas casas, mas não podiam ocupar suas mentes em 

quaisquer atividades sociais ou de negócios. Eles tinham que devotar seu tempo inteiro para a 

consideração e reconsideração solene das evidências e retornar no dia seguinte para votar novamente. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

20 

Nesse segundo dia, qualquer juiz que houvesse votado pela absolvição não poderia mudar seu 

voto, mas qualquer juiz que, na primeira votação, houvesse julgado o acusado como "culpado" poderia 

mudar seu voto. 

Durante esse tempo, o acusado ainda era presumido inocente. 

Uma nova provisão peculiar da lei Judaica era de grande importância, porque um veredito 

unânime de culpa resultava na absolvição do acusado! Isso derivava do dever que a corte tinha de 

proteger e defender o acusado. A lei Mosaica estabelecia que desde que algum membro da corte tinha 

que fazer a defesa do acusado, um veredito unânime de culpa indicava que ninguém teria feito essa 

defesa, que poderia ter havido uma conspiração contra o acusado, e que ele não teria tido um amigo ou 

defensor. Tal veredito unânime era inválido e tinha o efeito de uma absolvição. 

No tempo em que Jesus viveu em Israel não era uma democracia com Igreja e Estado separados, 

mas uma teocracia com segmentos religiosos e Estado entrelaçados. Muitos acreditam que os altos 

sacerdotes ordenaram a prisão e julgamento ilegal de Jesus, que foram eles que subornaram Judas, pois 

se sentiram ameaçados pelos ensinamentos de Jesus em público, e que sozinhos buscaram a sua morte. 

A prisão foi ilegal porque ela veio à noite, em violação à lei. Ela foi efetuada através das 

atividades do conspirador Judas Iscariotes em violação à lei rabínica. Ela não foi resultado de um 

mandado legal, novamente em violação ao Código Mosaico. Os guardas romanos que prenderam Jesus 

no Jardim de Gethsemane e o trouxeram ao tribunal do Sumo Sacerdote não tinham uma ordem de prisão 

legal. O julgamento noturno é uma evidência adicional de conspiração contra Jesus por esses 

sacerdotes cuja hipocrisia o Carpinteiro denunciava publicamente. Sob a lei do Sinédrio, o primeiro 

passo deveria ter sido a audiência prévia com a leitura das acusações para o réu em uma corte aberta. O 

registro (incluindo os escritos de Mateus, Marcos, Lucas, João, e os Manuscritos do Mar Morto25) não 

menciona nenhuma audiência prévia.  

O registro diz que a corte procurou testemunhos falsos contra Jesus para justificar condená-lo à 

morte, porém na primeira tentativa não conseguiram, apesar dos vários testemunhos falsos que surgiram. 

Houve perjúrios entre eles, mas ninguém estava disposto a arriscar a terrível consequência de mentir 

contra um homem acusado de crime capital. 

 
25 Os Manuscritos do Mar Morto são uma coleção de centenas de textos e fragmentos de texto encontrados em cavernas 

de Qumran, no Mar Morto, no fim da década de 1940 e durante a década de 1950.1 Foram compilados por uma doutrina de 

judeus conhecida como Essênios, que viveram em Qumran do século II a.C. até aproximadamente 70.1 Porções de toda 

a Bíblia Hebraica foram encontradas, exceto do Livro de Ester e do Livro de Neemias. Os manuscritos incluem 

também Livros apócrifos e livros de regras da própria seita. Os Manuscritos do Mar Morto são de longe a versão mais antiga 

do texto bíblico, datando de mil anos antes do que o texto original da Bíblia Hebraica, usado pelos judeus 

atualmente.1 Atualmente, estão guardados no Santuário do Livro do Museu de Israel, em Jerusalém. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Manuscritos_do_Mar_Morto#cite_note-Slate-1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Manuscritos_do_Mar_Morto#cite_note-Slate-1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Manuscritos_do_Mar_Morto#cite_note-Slate-1


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

21 

Finalmente surgiram duas falsas testemunhas, e conforme Mateus e Marcos ambos os 

testemunhos não concordam entre si. A primeira testemunhou para acusação de blasfêmia dizendo que 

Jesus havia dito "Eu sou capaz de destruir o Templo." A segunda testemunhou que Jesus havia dito 

"Posso destruir o Templo de Deus e edificá-lo depois de três dias." (MATEUS, 26: 59-61) 

Não houve outras testemunhas além dessas duas, e elas não concordavam entre si. Jesus deveria 

ser absolvido ainda antes de ser questionado em sua defesa e certamente sem ser obrigado a testemunhar 

contra si próprio. 

Porém, o sumo sacerdote Caifás invocou Jesus para que se defendesse (contrariando a lei). "E, 

levantando-se o sumo sacerdote no Sinédrio, perguntou a Jesus, dizendo: Nada respondes? Que 

testificam estes contra ti?" Jesus não respondeu. (MATEUS, 26: 62) 

Em vez de proteger e defender o acusado como requerido pela lei, o próprio sumo sacerdote se 

tornou o acusador, em franca violação das regras do julgamento. "Conjuro-te pelo Deus vivo", ele 

gritou, "que nos digas se tu és o Cristo, o Filho de Deus!" (MATEUS, 26: 63) 

Agora, coloquemo-nos na posição de um carpinteiro humilde diante dos homens mais poderosos 

do país, no maior tribunal da nação. É difícil imaginar quão grande foi à coerção e a pressão! 

Embora Jesus pudesse continuar em silêncio, ele decidiu falar. "Se vo-lo disse, não o crereis, e 

também, se vos perguntar, não me respondereis." Os sacerdotes novamente perguntaram "És tu o Filho 

de Deus?" A resposta de Jesus foi apenas "Vós dizeis que eu sou." Caifás então anunciou à Corte "De 

que mais testemunho necessitamos? Pois nós mesmos o ouvimos da sua boca." O resto dos homens 

daquela corte terrível, ouvindo essas palavras ditas pelo seu sumo sacerdote, ilegalmente confirmaram 

seu julgamento gritando "É réu de morte!" (MATEUS, 26: 64-66) 

A primeira audiência diante do Sinédrio foi concluída por volta das três da manhã. A Corte só 

adiou o julgamento até o nascer do sol, embora a lei exigisse que cada um deles deliberasse a sós por um 

dia inteiro antes da segunda audiência. 

Eles retornaram apenas algumas horas depois, ao amanhecer. Lucas nos conta que "Quando se 

fez dia, reuniu-se o conselho dos anciãos do povo, chefes dos sacerdotes e escribas, e levaram-no para 

o Sinédrio, dizendo: Se tu és o Cristo, dize-nos! Ele respondeu: Se eu vos disser, não acreditareis, e se 

eu vos interrogar, não respondereis. Mas, doravante o Filho do Homem estará sentado à direita do 

Poder de Deus!" (LUCAS, 22: 66-69) Essa sessão foi superficial. Nenhuma testemunha foi invocada 

novamente e a lei foi violada ao se exigir que Jesus respondesse à questão repetida "És, portanto, o filho 

de Deus?" 

E novamente Jesus respondeu "Vós o dizeis: eu sou!" Diante disso, replicaram: “Que necessidade 

temos ainda de testemunho? Nós o ouvimos de sua própria boca!” (LUCAS, 22: 67-71) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

22 

A votação foi feita, os votos dos juízes foram contados, e Marcos relata que a votação foi unanime 

e "todos julgaram-no réu de morte." (MARCOS 14: 64) Toda a multidão se levantou e conduziram-no a 

Pilatos. A importância disso reside naquela provisão peculiar da lei Judaica que requeria a absolvição se 

houvesse veredito unânime. 

Sob a lei Judaica, a morte por apedrejamento era a sentença apropriada para uma ofensa capital. 

O povo Judeu não crucificava e esse método de executar a pena de morte era de origem Grega ou 

Romana. Os Judeus executavam os condenados por apedrejamento, decapitação ou estrangulamento de 

acordo com a natureza do crime. Para a blasfêmia era prescrita a morte por apedrejamento. 

No entanto, o exército Romano que ocupava Jerusalém na época era o único com poder de 

anunciar e executar sentenças de morte. O Sinédrio tinha apenas autoridade para levantar a acusação 

perante um magistrado Romano ou governador militar, o qual tinha o dever de rever o processo inteiro 

em um julgamento separado tendo poder para decidir. Portanto, "Logo de manhã, os chefes dos 

sacerdotes fizeram um conselho com os anciãos e os escribas e todo o Sinédrio. E manietando a Jesus, 

levaram-no e entregaram-no a Pilatos." (MARCOS, 15: 1) 

Normalmente se diz que o reino de Judah nos deu a religião e a Grécia nos deu as artes, mas foi 

Roma que nos deu as leis. O sistema judicial Romano era incomparável em matéria de jurisprudência, 

mas Pilatos não seguiu o sistema Romano. Ele não exerceu julgamento independente de acordo com a 

lei, mas cedeu às pressões políticas dos sacerdotes Judeus, violando assim a própria lei que ele estava 

encarregado de fazer cumprir. 

Sua história é um exemplo de como os juízes devem ser sempre livres de pressões políticas, livres 

para decidir os casos baseando-se apenas na lei e nas evidências. Como Procurador Imperial na Jerusalém 

ocupada pelos Romanos da época, Pilatos tinha o dever legal de rever todas as evidências e 

procedimentos nos casos capitais trazidos até ele pelos líderes Judeus. Ele foi um bom juiz (até que a 

segurança de seu cargo foi ameaçada pela política). 

Pela manhã, os sacerdotes levaram Jesus até o pretório. Eles não entraram para não se 

contaminarem, sendo uma época de Páscoa. Pilatos foi até eles dizendo "Que acusação trazeis contra 

este homem?" (JOÃO, 18: 29) 

Essa pergunta é importante porque demonstra a intenção de Pilatos em levar o caso como um 

julgamento à parte desde o início, começando a julgar a própria acusação. Ele não perguntou "Vocês 

condenaram esse homem de quê?" E sim, quais eram as acusações. 

Os sacerdotes sabiam a importância da pergunta de Pilatos, então eles responderam indiretamente 

"Se não fosse malfeitor, não o entregaríamos a ti." (JOÃO, 18: 30) Em outras palavras, Pilatos perguntou 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

23 

"Qual a acusação contra este homem?" e os sacerdotes responderam "Se ele não fosse culpado não 

estaria aqui!" 

Pilatos percebeu essa tentativa de limitar sua jurisdição e induzi-lo a agir de acordo com a vontade 

deles. Isso o irritou e ele revidou: "Tomai-o vós mesmos, e julgai-o conforme a vossa Lei!" (JOÃO, 18: 

31) Os sacerdotes foram então forçados a admitir "Não nos é permitido condenar ninguém à morte." 

(JOÃO, 18: 31) 

Tentemos entender o dilema desses sacerdotes em violação às leis. Se eles apresentassem Jesus 

como um homem condenado por blasfêmia com o depoimento de apenas duas testemunhas que não 

concordaram entre si, Pilatos reverteria o veredito. Se eles apresentassem Jesus como alguém condenado 

por sua própria confissão, Pilatos também dispensaria o veredito. E, é claro, se eles informassem que 

Jesus havia sido condenado por votação unânime, Pilatos entraria com um veredito de absolvição. 

Então, os maliciosos sacerdotes apresentaram Jesus a Pilatos sob uma nova acusação que eles 

inventaram naquele momento: traição contra César. "Havemos achado este, pervertendo a nossa nação", 

disseram eles, "proibindo dar o tributo a César, e dizendo que ele mesmo é Cristo, o rei." (LUCAS, 23:2) 

Pilatos chamou Jesus para dentro do palácio e o perguntou em privado "Tu és o rei dos Judeus?" 

(JOÃO, 18: 33) E Jesus perguntou a Pilatos para saber a origem da nova acusação: "Falas assim por ti 

mesmo, ou outros te disseram isso de mim?" (JOÃO, 18: 34) 

Pilatos replicou "Sou, por acaso, judeu? Teu povo e o chefe dos sacerdotes entregaram-te a mim. 

Que fizeste? (JOÃO, 18: 35) explicando com isso de onde havia sido originada aquela acusação de 

traição. 

Era uma coisa plausível que um Judeu acusasse um Romano de traição ou que um Romano 

acusasse um Judeu, mas naquele momento eram os Judeus mais proeminentes da nação acusando um de 

seus conterrâneos de crime de traição contra Roma! 

Jesus disse a Pilatos "O meu reino não é deste mundo." (JOÃO, 18: 36) E Pilatos insistiu "Logo 

tu és rei?" Jesus respondeu "Tu o dizes: eu sou rei. Para isso nasci, e para isso vim ao mundo, para dar 

testemunho da verdade. Quem é da verdade escuta minha voz." (JOÃO, 18: 37) 

Pilatos então fez a famosa pergunta "O que é a verdade?" (JOÃO, 18: 38) 

Jesus não deu nenhuma resposta senão a presença silenciosa de Si, o cordeiro levado ao sacrifício 

por mentirosos, de forma que Pilatos saiu para onde os sacerdotes estavam e, de acordo com João, 

pronunciou a absolvição do carpinteiro Nazareno. Ele disse a eles "Não acho nele crime algum!" 

Até então, Pilatos havia seguido a lei à risca. A lei era boa. A lei teria libertado Jesus, mas pela 

persistência desses maldosos sacerdotes que não se importavam em nada com as leis pelas quais eles 

governavam a terra e seus habitantes. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

24 

Era intolerável para esses inimigos da verdade que seu complô assassino fosse frustrado dessa 

maneira. Os sacerdotes soltaram rugidos de indignação "Alvoroça o povo ensinando por toda a Judéia, 

começando desde a Galileia até aqui." (LUCAS, 23:5) 

Essa acusação era a de sedição (revolta, motim, crime contra o Estado), que era menos odiosa 

que a traição. Ela exigia a prova de uma motivação corrupta para a condenação, mas ainda nenhum 

motivo maldoso se pode provar que existira em Jesus. 

Pilatos ignorou essa acusação, mas com a referência à Galileia, ele encontrou uma oportunidade 

de escapar do que o esperava. Herodes, o Tetrarca da Galileia, estava em Jerusalém para a Páscoa. Pilatos 

viu nisso uma chance de transferir a responsabilidade para Herodes, que tinha jurisdição para julgar 

acusações de sedição. Jesus era Galileu. Os sacerdotes aprovaram essa ação porque eles pensavam que 

Herodes faria o que eles quisessem para ganhar seus favores. 

Jesus foi arrastado até o palácio de Herodes, onde as acusações de traição e sedição foram 

reiteradas. 

Herodes, contudo, não se impressionou. Ele havia ouvido a respeito dos ensinamentos de Jesus e 

o questionou, mas quando Jesus se recusou a responder (direito de todo acusado), Herodes colocou nele 

uma veste brilhante e o mandou de volta a Pilatos sem dar uma decisão. (LUCAS, 23: 11) Se esse 

procedimento irregular tivesse qualquer status legal, ele levaria a uma nova absolvição. Pilatos 

concordou. 

Lucas nos conta que quando os sacerdotes trouxeram Jesus de volta do palácio de Herodes, Pilatos 

saiu de encontro a eles e disse "Haveis-me apresentado este homem como pervertedor do povo; e eis 

que, examinando-o na vossa presença, nenhuma culpa, das de que o acusais, acho neste homem. Nem 

mesmo Herodes, porque a ele vos remeti, e eis que não tem feito coisa alguma digna de morte. Castigá-

lo-ei pois, e soltá-lo-ei." (LUCAS, 23: 14-17) 

Nota-se que Pilatos naquele momento cometeu um erro. Ele declarou "Esse homem é inocente. 

Herodes o julgou inocente e eu o julguei inocente. Eu vou, portanto, castigá-lo e soltá-lo!" Mas que 

autoridade legal tinha Pilatos para castigar um homem inocente? Por que ele fez isso? 

Apesar de contrária à lei Romana, provavelmente Pilatos fez isso na esperança de que o castigo 

deixaria os sacerdotes satisfeitos de modo que eles cessariam suas exigências de morte. Assim, Pilatos 

ordenou o castigo de Jesus, não com uma punição branda, mas com o açoitamento até quase matar, com 

tiras de couro embutidas com pedaços de chumbo! 

A imposição desse açoitamento ilegal foi, em si, um impedimento para punições ainda piores. 

Qualquer punição adicional violaria as leis tanto de Roma como de Israel, que estabeleciam que, já tendo 

o acusado sido condenado e punido, ele não poderia ser julgado novamente pelo mesmo crime. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

25 

João diz que "desde então Pilatos procurava soltá-lo", mas Jesus foi levado ao quartel dos 

soldados e despido de sua túnica brilhante que havia sido dada por Herodes, foi coberto com uma capa 

púrpura, coroado com uma guirlanda de espinhos, dado uma cana como cetro, e levado para ser 

confrontado pelos irados sacerdotes novamente. (JOÃO, 19: 1-5) 

Pilatos anunciou "Eis aqui o homem." Os sacerdotes responderam "Crucifica-o!" (JOÃO, 19: 5-

6) Tudo isso por ter Jesus desafiado à autoridade daqueles homens que estavam dispostos a violar as leis 

para causar sua morte, homens que por esta razão corromperam sua própria autoridade. 

Pilatos então disse "Tomai-o vós, e crucificai-o; porque eu não encontro nele motivo de 

condenação." (JOÃO, 19: 6) Ali estava um juiz de leis dizendo "este homem é inocente, mas vocês podem 

matá-lo se o quiserem." 

É claro que isso não satisfez os sacerdotes. Eles não ousariam crucificar Jesus sem uma aprovação 

inequívoca de uma autoridade Romana, porque fazer isso os sujeitaria a uma represália, possivelmente 

até a morte, nas mãos dos Romanos. 

"Nós temos uma lei", eles insistiram, "e, segundo a nossa lei, ele deve morrer porque se fez Filho 

de Deus." (JOÃO, 19: 7) E ao dizer isso, eles revelaram a Pilatos que sua verdadeira queixa contra Jesus 

era, na verdade, a acusação de blasfêmia. 

Pilatos, que não havia ouvido ainda essa acusação, mais uma vez levou Jesus à parte e perguntou 

"De onde és tu?" Essa era a equivalente à nossas modernas perguntas "De onde você vem? Qual é a sua 

intenção?" Pilatos queria saber o que Jesus poderia ter feito para enraivecer tanto os sacerdotes ao ponto 

de violarem as leis sagradas de sua nação para condená-lo à morte ilegalmente. 

Jesus não respondeu nada. Pilatos então vociferou "Não me falas a mim? Não sabes que tenho 

poder para te libertar e poder para te crucificar?" 

Jesus apenas respondeu "Não terias poder algum sobre mim, se não te fosse dado do alto." 

(JOÃO, 19: 8-11) 

Pilatos novamente procurou soltar Jesus, mas os sacerdotes enraivecidos exclamaram "Se o 

soltas, não és amigo do César." Essa era uma ameaça a Pilatos. Poderia haver graves consequências se 

a mais alta corte de Israel denunciasse Pilatos a César. Pilatos sentiu que uma interpretação errada de seu 

julgamento poderia chegar aos ouvidos de César. Ele poderia ser visto como se estivesse protegendo 

alguém que era considerado pelos mais influentes de seus conterrâneos como culpado de traição. Pilatos 

não teve a coragem de lutar pela justiça contra esses sacerdotes coléricos. 

Foi então que a mulher de Pilatos lhe enviou uma mensagem: "Não te envolvas com esse justo, 

porque muito sofri hoje em sonho por causa dele." (MATEUS, 27: 19) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

26 

Seu apelo levou Pilatos a tentar um último esforço para salvar Jesus sem arriscar seu cargo. Era 

costume durante a Páscoa libertar um prisioneiro escolhido pelo povo. Pelo voto popular, as pessoas 

poderiam conceder anistia a qualquer um sentenciado à morte. 

Trata-se de um dos mais dramáticos momentos de toda a História, mas muito do drama passou 

despercebido pelos autores e dramaturgos, e uma lamentável confusão resultou em 2018 anos de 

animosidade desnecessária entre Cristãos e Judeus. Certamente, foi Caifás e os sacerdotes Judeus que 

buscaram a morte de Jesus, não o povo. 

O nome Barrabás 26 em Hebraico significa filho de Abbás, filho do pai, que também era Jesus: 

Jesus Barrabás. 

A pergunta de Pilatos aos sacerdotes foi "Qual quereis que vos solte? Jesus Barrabás, ou Jesus 

chamado Cristo?" Eles clamaram, é claro, pela libertação de Barrabás, o notório ladrão e assassino. "Que 

farei então de Jesus, chamado Cristo?", perguntou Pilatos. Eles gritaram "Seja crucificado!" (MATEUS, 

27: 21-23) "Hei de crucificar o vosso rei?", perguntou Pilatos. E aqueles sacerdotes (que odiavam César 

como só os povos conquistados podiam odiar) disseram a Pilatos "Não temos rei senão o César!" (JOÃO 

19: 15) 

Pilatos enfraqueceu diante daquela ferocidade implacável e entregou Jesus para que o 

crucificassem. Ele tomou uma bacia de água diante de Jesus, lavou suas mãos e anunciou "Estou inocente 

do sangue deste justo: considerai isso." (MATEUS, 27: 24) 

Pilatos mandou gravar na cruz "Jesus Nazareno, o Rei dos Judeus". Caifás e os outros sacerdotes 

foram a Pilatos e pediram "Não escrevas 'Rei dos Judeus', mas sim o que ele disse 'Eu o Sou Rei dos 

Judeus'." E Pilatos respondeu "O que escrevi, escrevi." (JOÃO, 19: 19-22) 

Jesus foi julgado desde antes de sua audiência. Ele foi acusado de três crimes separados. Os 

sacerdotes do Sinédrio o condenaram ilegalmente por blasfêmia. Pilatos se recusou a reconhecer esse 

procedimento inicial. Pilatos, por duas vezes, absolveu Jesus da acusação de traição. Ele foi acusado de 

sedição diante de Pilatos e Herodes, mas foi absolvido por ambos. E ainda assim, Jesus foi executado 

porque pretensamente se assumiu que ele havia sido considerado culpado de traição. Ameaçado com a 

possível perda de seu cargo, Pilatos escolheu crucificar Jesus como a maneira mais fácil de calar os 

coléricos sacerdotes. 

Antes das doze horas daquele mesmo dia, Jesus foi crucificado em violação às leis de Israel e 

Roma, fechando o mais tenebroso capítulo da história da administração judicial e invocando o supremo 

 
26 Barrabás do aramaico: Bar Abbas, que significa filho do pai nasceu na cidade de Jopa, ao sul da Judeia. Tinha a profissão 

de remador de botes e foi contemporâneo de Jesus Cristo. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

27 

chamado que o mundo jamais ouvira para que humanos trabalhassem pela justiça. Dois dos sistemas de 

leis mais esclarecidos que existiram foram prostituídos para destruir o homem mais inocente que já 

passou pela face da Terra. 

Essa história nunca vai morrer, porque de sua verdade sempre nasce à esperança de toda a 

humanidade. Mais do que qualquer outro episódio na história do mundo, o julgamento de Jesus clama a 

todos os homens e mulheres de boa vontade para que trabalhem por um sistema de governo humano pelo 

qual possamos viver juntos em paz e segurança sob um Estado de Direito administrado com reverência 

pela Verdade e pelo Amor Caridoso. 

 

7 - A Realeza de Jesus Segundo o Evangelho de João 

O evangelho de João, quase não menciona o Reino de Deus, mas concentra no relato da Paixão o 

tema da realeza de Jesus. 

Sabemos que a vida de Jesus nos revela sua paixão pelo Reino de Deus, centro de suas ações, 

palavras, orações e silêncios, tomando sempre partido pelos pequenos e pelos pobres. 

Paradoxalmente, o relato da Paixão de Jesus no quarto evangelho, nos mostra que tipo de rei é 

Jesus e qual é seu reino. 

Pilatos, que ao início não mostrou interesse por Jesus, quando os chefes dos judeus o levaram a 

ele (João, 18: 28-33), entrou novamente ao palácio e O chamou.  

Tentemos reconstruir esta cena com os dados apresentados nessa pesquisa: 

É de manhã, dentro do palácio se encontra o procurador Pôncio Pilatos, representante do Império 

Romano, interrogando, movido talvez pela curiosidade, um humilde judeu, filho do carpinteiro: Tu és o 

rei dos judeus? 

Diferente do que acontece em Mateus e Lucas, nos quais Jesus fica em silêncio, em João se dá 

uma longa conversa. 

A mesma que está marcada pela incompreensão de Pilatos e dos judeus e pela liberdade e firmeza 

das respostas de Jesus. 

Chama a atenção que sem importar sua condição de estar sendo julgado, Jesus antes de responder-

lhe, corajosamente também interroga a Pilatos: "Falas assim por ti mesmo ou outros te disseram isso de 

mim?". 

De alguma maneira, ele tenta fazer o procurador tomar uma postura própria e não se deixar levar 

pelos chefes judeus ou pela multidão. 

Mas Pilatos não quer assumir nenhuma responsabilidade, passa-a para aqueles que o entregaram 

a ele: o povo judeu e seus chefes. Seu interesse centra-se na ação de Jesus: "O que fizeste?". 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

28 

Jesus não responde, porque já falou com sua vida e obras para todos, porém alguns não 

quiseram acolhê-Lo. 

No evangelho de Mateus, quando João Batista quer saber quem ele é, responde com suas obras, 

sinais de que no Reino de Deus "os cegos recuperam a vista, os paralíticos andam, os leprosos são 

purificados, os surdos ouvem, os mortos ressuscitam e aos pobres é anunciada a Boa Notícia" 

(MATEUS, 11: 4-5). 

Para a comunidade de João as obras legitimam a identidade e a missão de Jesus: "As obras que o 

Pai me concedeu realizar, dão testemunho de mim, mostrando que o Pai me enviou. E o pai que me 

enviou deu testemunho em meu favor".  (JOÃO, 5: 36-37). 

Agora Jesus acha necessário esclarecer que tipo de reino é o seu, e o projeta para outra situação: 

"O meu reino não é deste mundo". (JOÃO, 18: 36) 

O que entende a mentalidade imperial romana por reino? O que entende nossa mentalidade 

neoliberal? 

Em ambas, o reino está ligado ao poder autoritário dos fortes sobre os fracos, a violência expressa 

de diferentes formas, a injustiça, e a diferença social é justificada. 

O reino de Jesus, que tem como centro os pequeninos, é aquele que vemos brotar da vida 

humilde, mansa, amante e serviçal do Nazareno. E é em fidelidade a essa vida, a esse reino que ele morre 

na cruz com o título: “Jesus Nazareno, o Rei dos Judeus”.  (JOÃO 19,19). 

Elevemos nosso olhar para a cruz, é ali o trono de Cristo Rei. O que vemos? 

Na crucifixão, na morte mais ignominiosa, nos é revelado o "amor extremo", a vitória sobre a 

injustiça, do serviço sobre o poder, da vida sobre a morte. A crucifixão – até por enquanto – é a 

decadência de alguém que propõe algo, então, indaga-se: qual é a vitória? É a ressurreição que o pai lhe 

concedeu após ter cumprido sua missão, coisa que ninguém esperava. 

Quem olha com os olhos da fé e do amor, sentir-se-á movido a agradecer e louvar a Deus pelo 

amor extremo com que nos amou. "Deus amou tanto o mundo que entregou o seu Filho único, para que 

não pereça quem nele crê, mas tenha a vida eterna" (JOÃO, 3:16). 

Deixemo-nos olhar pelos olhos do Rei crucificado, deixemo-nos amar por Ele, porque só assim 

podemos escutar e responder ao seu grito em tantas outras pessoas que continuam exclamando: "Tenho 

sede"...  (JOÃO, 19:28). 

 E do amor, não há o que duvidar, pois “Ainda que eu fale a língua dos homens e dos anjos, se 

não tiver amor, serei como o bronze que soa, ou como o címbalo que retine. Ainda que eu tenha tamanho 

dom da profecia e conheça todos os mistérios e toda a ciência, ainda que eu tenha tamanha fé, a ponto 

de transportar montanhas, se não tiver amor, nada serei” ... (1 CORÍNTIOS, 13: 2) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

29 

“Felizes os que não viram e creram!” (JOÃO, 20: 29) 

 

Referências Bibliográficas 

 

AZEVEDO, Gilson Xavier de. A Judéia no tempo de Jesus e Jesus na Judéia de seu tempo. TCC 

(Graduação em Teologia) - UNILOGOS, São Paulo: 2001. Disponível em: 

http://www.paideia.ubbi.com.br/tccteologia.pdf. Acesso: em 10 dez. 2024. 

 

BÍBLIA. A bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus1995. 

 

BÍBLIA Sagrada. Tradução de João Ferreira de Almeida. Revista e atualizada no Brasil. 2. ed. São Paulo: 

Sociedade Bíblica do Brasil, 1993. 

 

BETTO, Frei. Democracia e poder. 2006. Disponível em: http://www.adital.org.br/ 

site/noticia.asp?lang=PT&cod=25792. Acesso em: 28 dez. 2024. 

 

BOBBIO, Norberto. Dicionário de política. São Paulo: EDUNB. 1992. p. 335. 

 

BOFF, Clodovis. Fé e compromisso político: pastoral operária de S. Bernardo do Campo. São Paulo: 

Paulinas, 1982. Disponível em: http://www.dhnet.org.br/direitos/fe/igreja/clodovisboff.html . Acesso 

em: 10 dez. 2024. 

 

BOFF, Leonardo. Jesus Cristo libertador. Petrópolis: Vozes. 1972. 

 

BRASIL. Constituição da república federativa do Brasil. São Paulo: Saraiva, 2013. 

 

CROSSAN, Jean Dominic. O Jesus histórico. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

______. Jesus: uma biografia revolucionária. Rio de Janeiro: Imago, 1995. 

 

FERREIRA. Reuberson Rodrigues; CELESTE. Rodrigo Fávero. Aspectos físicos e econômicos da 

Palestina no tempo de Jesus. 2006. Disponível em: http://www.abiblia.org/doc/53.pdf Acessado em: 19 

fev. 2025. 

 

HOBSBAWM, Eric J. Bandidos. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1976. 

 

HORSLEY, Richard A. Jesus e o império: o reino de Deus e a nova desordem mundial. São Paulo: 

Paulus, 2004. 156 pp. 

______. Arqueologia, história e sociedade na Galileia: o contexto social de Jesus e dos Rabis. São Paulo: 

Paulus, 2000. 

 

HORSLEY, Richard A.; SILBERMAN, Neil Asher. A mensagem e o reino: como Jesus e Paulo deram 

início a uma revolução e transformaram o Mundo Antigo. São Paulo: Loyola, 2000. v. 1. 

 

KÜNG, Hans. Ser cristão. Rio de Janeiro: Imago, 1976. 

 

LOHSE, Eduard. O contexto e ambiente do novo testamento. São Paulo: Paulinas, 2000. 

 

MEIER, J. P. Um judeu marginal: repensando o Jesus histórico. Rio de Janeiro: Imago, 1992. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

30 

 

MESTERS, Frei Carlos. Prática libertadora de Jesus. Lanza, n. 1, fev. 2005. Disponível em: 

http://www.ocarm.org/justice&peace/A%20Pratica%20Libertadora%20de%20 Jesus.doc Acesso em: 25 

dez. 2024. 

 

MOTA. Myriam Becho; BRAICK. Patrícia Ramos. História das cavernas ao terceiro milênio. 1. ed. São 

Paulo: Moderna, 1997. 

 

OAKMAN, D. E. The Countryside in Luke-Acts. In: NEYREY, J. H. (Ed.), The social world of Luke-

Acts: models of interpretation. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1991. p. 168. 

 

ROCHA, Ivan Esperança. Dominadores e dominados na Palestina do I século. História, São Paulo, v. 

23, n. 1-2, p. 239-258, 2004. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/a12v2312.pdf Acesso 

em: 25 ago. 2025. 

 

ROPS, Daniel. A vida quotidiana na palestina no tempo de Jesus. Lisboa: Edição Livros do Brasil. 1963. 

p.10-11. 

 

SILVA, Andréia Cristina L. Frazão da. A palestina no século I d.C. Disponível em: 

http://www.ifcs.ufrj.br/~frazão/palestina.htm. Acesso em: 20 fev. 2006. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

31 

 


