
Volume 1 – Número 1 - 2025 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

1 

A Mediação Apostólica: 

São Paulo e a Carta a Filemom na Perspectiva Católica 
 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

luizaerodesign@gmail.com.br 

 

Resumo 

A Carta de São Paulo a Filemom, embora seja o mais breve dos escritos paulinos, revela uma 

profundidade teológica e espiritual singular, sendo uma síntese viva do Evangelho de Cristo. Este artigo 

realiza uma análise integral dessa epístola sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana, 

considerando seus aspectos históricos, literários, teológicos e espirituais à luz da Tradição e do 

Magistério. Partindo do contexto da comunidade cristã primitiva e da prática da escravidão no mundo 

greco-romano, o estudo evidencia o modo como São Paulo, inspirado pelo Espírito Santo, transforma 

uma questão pessoal em um ensinamento universal sobre o perdão, a caridade e a reconciliação. 

A carta é interpretada como um testemunho da fraternidade cristã e do poder transformador da graça. Na 

relação entre Paulo, Filemom e Onésimo, a teologia católica reconhece um ícone da própria dinâmica da 

salvação: o apóstolo atua como mediador, imagem de Cristo Redentor; o senhor é convidado à conversão 

do coração; e o escravo, redimido, é reintegrado como irmão. Essa dimensão teológica é confirmada pela 

Doutrina Social da Igreja, que proclama a dignidade inalienável de toda pessoa humana, criada à imagem 

de Deus e chamada à comunhão. 

Além de seu valor moral, a epístola expressa a espiritualidade da caridade como essência da vida cristã. 

Em conformidade com os ensinamentos do Concílio Vaticano II (Gaudium et Spes), de Bento XVI (Deus 

Caritas Est) e do Papa Francisco (Fratelli Tutti), a carta é apresentada como modelo de reconciliação, 

lembrando que o amor, vivido em Cristo, é a força capaz de superar divisões, restaurar relações e 

transformar estruturas injustas. 

Por fim, a Carta a Filemom é reafirmada como um testemunho perene da liberdade e da fraternidade 

cristãs, um texto que ultrapassa o tempo histórico e se dirige a cada crente de todas as épocas. Nela, o 

Evangelho se torna concreto e pessoal: o perdão substitui o poder, a caridade vence a lei, e a graça 

restaura a dignidade humana. 

Assim, este estudo demonstra que, na perspectiva da Igreja Católica, a epístola de Filemom é um convite 

permanente à conversão interior e à vivência da comunhão fraterna como expressão autêntica da fé em 

Jesus Cristo. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

2 

Abstract 

The Epistle of Saint Paul to Philemon, despite being the shortest of Paul’s letters, reveals a unique 

theological and spiritual depth, serving as a living synthesis of the Gospel of Christ. This article presents 

a comprehensive analysis of the epistle from the perspective of the Catholic Apostolic Roman Church, 

considering its historical, literary, theological, and spiritual aspects in light of Tradition and Magisterium. 

Beginning with the context of the early Christian community and the practice of slavery in the Greco-

Roman world, the study highlights how Saint Paul, inspired by the Holy Spirit, transforms a personal 

matter into a universal teaching on forgiveness, charity, and reconciliation. 

The letter is interpreted as a testimony of Christian fraternity and the transformative power of grace. In 

the relationship among Paul, Philemon, and Onesimus, Catholic theology sees an icon of salvation itself: 

the apostle acts as mediator, reflecting Christ the Redeemer; the master is called to conversion of heart; 

and the slave, redeemed, is reintegrated as a beloved brother. This theological dimension aligns with the 

Church’s Social Doctrine, affirming the inalienable dignity of every human being, created in the image 

of God and called to communion. 

Beyond its moral value, the epistle expresses the spirituality of charity as the essence of Christian life. In 

accordance with the teachings of the Second Vatican Council (Gaudium et Spes), Pope Benedict XVI 

(Deus Caritas Est), and Pope Francis (Fratelli Tutti), the letter is presented as a model of reconciliation, 

reminding that love in Christ is the power capable of overcoming divisions, restoring relationships, and 

transforming unjust structures. 

Finally, the Letter to Philemon is affirmed as a timeless witness to Christian freedom and fraternity, a 

text that transcends historical context and speaks to every believer. In it, the Gospel becomes concrete 

and personal: forgiveness replaces power, charity triumphs over law, and grace restores human dignity. 

From the Catholic perspective, this epistle is a permanent call to interior conversion and the practice of 

fraternal communion as the authentic expression of faith in Jesus Christ. 

 

1 – Introdução 

Entre os escritos paulinos que compõem o Novo Testamento, a Carta a Filemom se destaca por 

sua brevidade e, ao mesmo tempo, por sua profundidade espiritual e teológica. Trata-se de um pequeno 

bilhete pessoal, composto de apenas vinte e cinco versículos, mas que revela uma das expressões mais 

belas da vivência cristã da fraternidade, da reconciliação e do amor. Nela, São Paulo, já idoso e 

prisioneiro por causa de Cristo, escreve a Filemom, um cristão de Colossos, intercedendo em favor de 

Onésimo, um escravo fugitivo que havia se convertido ao Evangelho. O tom íntimo e afetuoso da carta 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

3 

contrasta com o rigor das relações sociais do mundo antigo, expondo a força revolucionária do Evangelho 

e a transformação que a fé em Cristo opera nas estruturas humanas. 

O contexto histórico dessa correspondência é essencial para compreendê-la em profundidade. No 

primeiro século da era cristã, o Império Romano estava alicerçado em um sistema social fortemente 

hierarquizado, no qual a escravidão era uma realidade amplamente aceita e legalmente reconhecida. A 

vida de um escravo não tinha, aos olhos da sociedade, o mesmo valor que a de um homem livre. Contudo, 

é justamente nesse cenário que Paulo escreve sua carta — não como um político, legislador ou 

reformador social, mas como um apóstolo que anuncia a liberdade interior concedida por Cristo. A 

mensagem paulina não nasce de um discurso ideológico, mas de uma experiência de fé viva, que 

reconhece em cada ser humano a imagem e semelhança de Deus. 

A Igreja Católica, ao longo dos séculos, tem visto nessa carta um reflexo luminoso da dignidade 

da pessoa humana e do poder reconciliador da graça divina. Como ensina o Catecismo da Igreja Católica 

(§1934), “criadas à imagem do único Deus e dotadas de uma mesma alma racional, todas as pessoas têm 

a mesma natureza e a mesma origem. Redimidas pelo sacrifício de Cristo, todas são chamadas a participar 

da mesma bem-aventurança divina.” Essa afirmação teológica ecoa diretamente a mensagem da carta: o 

Evangelho destrói as barreiras que separam senhores e servos, ricos e pobres, livres e cativos, e inaugura 

uma nova fraternidade fundada em Cristo. Paulo, ao rogar por Onésimo, não o apresenta como um 

escravo a ser punido, mas como “um irmão amado, especialmente para mim, e quanto mais para ti, tanto 

na carne como no Senhor” (Fm 1,16). 

Do ponto de vista teológico, a carta é uma epístola de reconciliação, onde Paulo atua como 

mediador — figura que antecipa e reflete o próprio Cristo, único mediador entre Deus e os homens (cf. 

1Tm 2,5). Assim como Cristo intercede pela humanidade junto ao Pai, Paulo intercede pelo irmão 

pecador junto ao seu antigo senhor. Há, portanto, uma dimensão cristológica profunda na atitude do 

apóstolo: a de fazer-se pontífice, isto é, “construtor de pontes”, entre dois corações feridos, restaurando 

a comunhão que o pecado havia rompido. Nessa perspectiva, o gesto de Paulo adquire um significado 

sacramental — ele encarna o amor redentor que reconcilia e liberta. 

Sob a ótica histórica e espiritual, a Carta a Filemom transcende seu tempo e contexto. Ela não 

apenas denuncia silenciosamente a injustiça da escravidão, mas propõe um caminho de conversão interior 

que se traduz em transformação social. O cristianismo nascente não buscava a revolução pela força, mas 

pela caridade. E é nesse espírito que Paulo apela a Filemom: não por imposição, mas por amor. A 

liberdade cristã, portanto, não é apenas jurídica ou externa, mas espiritual — é a liberdade dos filhos de 

Deus (cf. Rm 8,21), que nasce da comunhão com Cristo e do amor ao próximo. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

4 

À luz da teologia católica, essa carta revela a íntima ligação entre fé e obras, entre doutrina e vida 

concreta. Ela encarna o mandamento novo de Jesus — “amai-vos uns aos outros como eu vos amei” (Jo 

13,34) — e recorda à Igreja de todos os tempos que a verdadeira conversão se manifesta na prática da 

caridade. O Papa Francisco, em sua encíclica Fratelli Tutti (n. 85), recorda que “a fé enche de motivações 

inéditas o reconhecimento do outro como irmão”. É exatamente essa fé que move Paulo, e que continua 

a inspirar os cristãos a enxergarem, em cada pessoa, um filho de Deus e um irmão em Cristo. 

Dessa forma, o presente artigo se propõe a analisar a Carta a Filemom sob a ótica teológica da 

Igreja Católica Apostólica Romana, buscando compreender sua mensagem central — o amor que 

reconcilia e transforma — à luz da tradição da fé, dos escritos patrísticos e do magistério da Igreja. Trata-

se de uma reflexão que integra o olhar histórico e o espiritual, o humano e o divino, o passado e a 

atualidade. Em cada linha dessa breve epístola, a Igreja encontra um testemunho da força do Evangelho, 

capaz de romper as correntes da opressão e instaurar uma nova ordem de fraternidade, justiça e amor, 

onde todos são reconhecidos como irmãos e filhos de um mesmo Pai. 

 

2 – Contexto Histórico e Social 

A compreensão plena da Carta a Filemom exige uma imersão no contexto histórico, cultural e 

espiritual em que ela foi escrita. Por volta dos anos 60–62 d.C., São Paulo encontrava-se prisioneiro, 

provavelmente em Roma, aguardando o desfecho de seu processo diante do imperador. Mesmo privado 

de sua liberdade física, o apóstolo mantinha a alma livre e o coração ardente pelo Evangelho. Foi nesse 

período de confinamento que ele escreveu algumas de suas cartas mais pessoais e comoventes — entre 

elas, a que dirige a Filemom, um cristão de posição social respeitável que vivia na cidade de Colossos, 

na Frígia, região da atual Turquia. 

A sociedade romana do primeiro século era estruturada sobre rígidas hierarquias e fortemente 

marcada pela instituição da escravidão. Calcula-se que, nas grandes cidades do império, até um terço da 

população fosse composta por escravos. Eram homens e mulheres reduzidos à condição de propriedade, 

sem direitos próprios, submetidos ao domínio absoluto de seus senhores. O sistema econômico, 

doméstico e produtivo dependia fortemente desse regime, que era considerado natural e legal. Não se 

tratava apenas de um aspecto econômico, mas também de uma expressão de status e poder social. 

É nesse ambiente que surge Onésimo, o personagem central da carta, cuja história representa a 

tensão entre as antigas estruturas sociais e a nova visão cristã da dignidade humana. Onésimo era um 

escravo pertencente a Filemom que, em circunstâncias não totalmente esclarecidas, fugira de sua casa e 

encontrara Paulo durante seu cativeiro. Ao ouvir o anúncio do Evangelho, converteu-se sinceramente e 

tornou-se colaborador do apóstolo. Em um gesto de profunda fé e coragem, Paulo decide enviá-lo de 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

5 

volta ao seu senhor, levando consigo uma carta de recomendação e súplica. Esse gesto, aparentemente 

simples, traz consigo uma revolução espiritual e moral: o apóstolo pede a Filemom que receba Onésimo 

não mais como servo, mas “como irmão amado no Senhor” (Fm 1,16). 

O pedido de Paulo, quando lido à luz da sociedade romana, adquire um peso extraordinário. A 

fuga de um escravo era um crime grave, punido muitas vezes com a morte. No entanto, Paulo não ignora 

a lei civil, mas a transcende pelo Evangelho. Ele não propõe a abolição imediata da escravidão como 

instituição — o que seria impensável dentro da estrutura social de seu tempo —, mas semeia o princípio 

espiritual que, ao longo dos séculos, viria a minar e finalmente destruir a própria lógica da escravidão. 

Em Onésimo, o apóstolo vê não um instrumento, mas um homem redimido, portador da imagem divina. 

Essa é a revolução silenciosa do cristianismo: transformar as relações humanas desde dentro, pelo amor. 

Sob a ótica teológica da Igreja Católica, o gesto de Paulo é uma antecipação concreta da doutrina 

que mais tarde seria plenamente desenvolvida na Doutrina Social da Igreja. Como ensina o Catecismo 

da Igreja Católica (§1935), “todas as pessoas gozam de igual dignidade e de direitos fundamentais que 

derivam de sua origem e destino em Deus”. Essa verdade, ainda que não formulada em linguagem 

jurídica na época de Paulo, já estava presente na essência do Evangelho. A nova fraternidade cristã não 

se impõe pela força, mas se manifesta como dom do Espírito, que torna todos os crentes membros de um 

só corpo (cf. 1Cor 12,12-13). 

A mensagem contida na carta, portanto, não se limita à reconciliação entre dois indivíduos, mas 

simboliza a reconciliação universal operada por Cristo. No mundo antigo, em que o valor da pessoa era 

determinado pela sua condição social, o cristianismo proclamava algo impensável: a igualdade de todos 

diante de Deus. Essa convicção levou os primeiros cristãos a formar comunidades onde escravos e 

senhores, judeus e gentios, homens e mulheres podiam partilhar a mesma mesa e o mesmo pão 

eucarístico. Era o início de uma nova humanidade, fundada na graça. 

A teologia patrística reconheceu desde cedo a dimensão transformadora dessa epístola. São João 

Crisóstomo, em suas homilias sobre Filemom, observou que Paulo, “ao não ordenar, mas suplicar, educa 

Filemom pela mansidão, ensinando-lhe que o amor é mais poderoso que o mandamento”. Já Santo 

Agostinho, em suas reflexões sobre as cartas paulinas, via na atitude do apóstolo o reflexo da caridade 

perfeita, que não busca impor, mas persuadir pelo Espírito. Esses testemunhos da tradição confirmam 

que a carta não é apenas um documento pastoral, mas uma verdadeira lição de teologia moral cristã. 

Do ponto de vista espiritual, o contexto histórico ilumina também o contraste entre as prisões 

humanas e a liberdade interior que vem de Cristo. Paulo, o prisioneiro, intercede por Onésimo, o escravo 

fugitivo — e, paradoxalmente, é o prisioneiro que age com liberdade e autoridade, enquanto o homem 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

6 

livre é convidado a libertar-se do orgulho e da rigidez social. A carta, assim, não fala apenas de um fato 

histórico, mas de um mistério espiritual: a libertação que o Evangelho opera nos corações. 

A força transformadora da mensagem paulina atravessou os séculos e inspirou a Igreja em sua 

missão de defesa da dignidade humana. Documentos como a encíclica Fratelli Tutti (n. 22) recordam que 

“a fé cristã reconhece no outro um irmão que deve ser amado, não porque seja útil, mas porque é filho 

do mesmo Pai”. Essa verdade, já intuída no diálogo entre Paulo, Filemom e Onésimo, permanece viva 

como fundamento da fraternidade cristã e da esperança de uma sociedade mais justa e reconciliada. 

Assim, compreender o contexto histórico e social da Carta a Filemom não é apenas um exercício 

de erudição, mas um caminho de fé. É reconhecer como, em meio às realidades humanas mais duras, a 

graça de Deus age silenciosamente, transformando corações e inaugurando um mundo novo — um 

mundo onde cada pessoa é vista não pela sua condição, mas pelo amor com que é acolhida em Cristo. 

 

3 – Estrutura e Conteúdo Teológico da Carta 

A Carta a Filemom, embora breve, possui uma estrutura literária e teológica notavelmente rica. 

Em apenas vinte e cinco versículos, São Paulo desenvolve uma verdadeira obra-prima da caridade cristã, 

revelando como a fé se traduz em gestos concretos de amor, perdão e reconciliação. Escrita em tom 

pessoal, afetuoso e profundamente espiritual, a epístola segue o formato típico das cartas do mundo 

greco-romano, mas é permeada por uma dimensão teológica que transcende o simples intercâmbio 

epistolar. 

Do ponto de vista literário, a carta pode ser dividida em quatro grandes seções: a saudação inicial 

(vv. 1–3), a ação de graças e intercessão (vv. 4–7), o pedido central em favor de Onésimo (vv. 8–20) e 

as saudações finais (vv. 21–25). Essa estrutura, aparentemente simples, reflete uma intencionalidade 

pastoral e espiritual muito profunda, em que cada parte revela um aspecto da teologia paulina do amor e 

da comunhão. 

Na saudação inicial, Paulo se apresenta como “prisioneiro de Cristo Jesus” (v. 1) — uma 

designação que vai além de uma simples condição física. Ao se identificar assim, ele declara que sua 

vida está totalmente entregue ao serviço do Evangelho e que até o sofrimento se torna participação na 

missão redentora de Cristo. Essa autodefinição, de forte simbolismo cristológico, prepara o leitor para 

compreender que a autoridade do apóstolo não se impõe pelo poder, mas pelo testemunho. A saudação 

se estende a Filemom, Ápia e Arquipo, reconhecidos como membros ativos da Igreja doméstica que se 

reúne em sua casa. Aqui, a fé cristã aparece em sua dimensão comunitária: o lar se torna Igreja, e as 

relações humanas se transformam em lugar de comunhão. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

7 

Em seguida, Paulo expressa sua ação de graças e intercessão (vv. 4–7), elogiando Filemom pela 

sua fé e caridade. O apóstolo reconhece nele um verdadeiro cooperador do Evangelho, cujo amor “tem 

dado grande alegria e consolação, porque o coração dos santos foi reanimado por ti, irmão” (v. 7). Essa 

passagem, além de preparar o terreno para o pedido que virá, ilustra a pedagogia espiritual de Paulo: 

antes de exortar, ele reconhece o bem e desperta no interlocutor o desejo de corresponder ainda mais 

plenamente à graça divina. A teologia católica reconhece nesse gesto a caridade pastoral que orienta toda 

a missão da Igreja — uma caridade que corrige e exorta com ternura, sem impor-se pela força. 

O coração da carta encontra-se nos versículos 8 a 20, onde Paulo faz seu apelo em favor de 

Onésimo. A força retórica e espiritual desse trecho é notável. Paulo poderia “ordenar em nome de Cristo” 

(v. 8), mas escolhe “suplicar por amor” (v. 9). Nesse gesto, ele encarna a própria atitude de Cristo 

Redentor, que não impõe a salvação, mas a oferece com amor. O apóstolo apresenta Onésimo como “meu 

filho que gerei nas prisões” (v. 10), revelando o vínculo espiritual que une os cristãos na graça batismal. 

A transformação de Onésimo é fruto da evangelização e da misericórdia: de escravo fugitivo, ele se torna 

irmão em Cristo. 

A dimensão teológica dessa intercessão é profunda. Paulo não apenas intercede — ele se oferece 

pessoalmente como fiador da reconciliação: “Se ele te fez algum dano ou te deve algo, põe isso na minha 

conta. Eu, Paulo, escrevo de próprio punho: eu pagarei” (vv. 18–19). Aqui se revela um dos símbolos 

mais belos da economia da salvação: o apóstolo age como mediador, prefigurando o próprio Cristo, que 

tomou sobre si a dívida da humanidade e a pagou com seu sangue. A intercessão de Paulo é uma imagem 

viva da redenção cristã, na qual o amor substitui a justiça estrita e a graça supera o rigor da lei. 

Nesse sentido, a carta ilustra de forma sublime o que o Catecismo da Igreja Católica (§2840) 

ensina sobre o perdão: “Nada é tão conforme à natureza do coração cristão quanto perdoar o outro, como 

Deus nos perdoou.” O gesto de Paulo não é apenas diplomático, mas profundamente espiritual — é um 

testemunho da caridade teologal, que transforma as relações humanas à imagem da misericórdia divina. 

Por fim, nos versículos 21 a 25, Paulo encerra a carta com uma saudação fraterna e uma bênção. 

Ele manifesta confiança em Filemom, afirmando: “Escrevo-te certo da tua obediência, sabendo que farás 

ainda mais do que peço” (v. 21). Essa frase encerra o texto com um tom de esperança e fé na graça 

atuante. O apóstolo confia que a caridade inspirada pelo Espírito Santo será capaz de realizar o impossível 

— transformar a relação entre senhor e escravo em fraternidade plena. 

A leitura católica da Carta a Filemom vê, portanto, nessa breve epístola, um microcosmo da 

teologia paulina e da espiritualidade cristã. Nela se entrelaçam os grandes temas da fé: a comunhão dos 

santos, o perdão, a mediação redentora e a dignidade do ser humano recriado em Cristo. O apelo de Paulo 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

8 

transcende o caso individual de Onésimo e Filemom, tornando-se um chamado universal à conversão e 

à misericórdia. 

Do ponto de vista espiritual, a carta é também um ícone da vida e da missão da Igreja. Assim 

como Paulo intercede entre Filemom e Onésimo, a Igreja é chamada a ser mediadora de reconciliação 

entre Deus e a humanidade. Em cada sacramento, especialmente na Penitência e na Eucaristia, essa 

mediação se atualiza: o pecador é acolhido, perdoado e reintegrado à comunhão. Como ensina o Papa 

Bento XVI em Deus Caritas Est (n. 12), “o amor de Deus e o amor ao próximo são inseparáveis: ambos 

são um só mandamento.” 

Em síntese, a estrutura da Carta a Filemom reflete a própria estrutura da vida cristã: inicia com a 

graça, passa pela conversão e culmina na comunhão. Cada parte da carta é uma etapa desse itinerário 

espiritual, que conduz da separação à reconciliação, da escravidão à liberdade, do amor humano ao amor 

divino. Essa é, em última análise, a teologia viva que Paulo comunica em poucas linhas — e que a Igreja 

continua a proclamar como mensagem eterna do Evangelho. 

 

4 – A Mensagem Teológica Central da Carta a Filemom 

A Carta a Filemom revela, de forma concentrada e exemplar, a essência do Evangelho vivido: o 

poder transformador da graça de Cristo que renova as relações humanas e cria uma nova fraternidade. 

Trata-se de um texto em que a teologia e a vida se entrelaçam — um verdadeiro “Evangelho em 

miniatura”, como o definiram diversos exegetas católicos. O breve escrito paulino não contém doutrinas 

abstratas, mas apresenta a aplicação concreta da fé cristã nas realidades humanas mais delicadas, como 

o perdão, a justiça e a dignidade da pessoa. 

A mensagem central dessa epístola é a reconciliação cristã, que tem sua fonte em Cristo Redentor. 

São Paulo age como mediador entre Filemom e Onésimo, do mesmo modo que Cristo é o Mediador entre 

Deus e os homens (1Tm 2,5). Essa analogia não é apenas retórica, mas profundamente teológica. A 

reconciliação proposta pelo apóstolo reflete a própria dinâmica da salvação: o pecador é acolhido, 

regenerado e reintegrado à comunhão pela graça. Paulo, ao interceder por Onésimo, expressa 

sacramentalmente o mistério da redenção. 

A teologia católica reconhece nesse gesto um reflexo do ministério da Igreja. Assim como Paulo 

intercede, a Igreja continua a missão de Cristo mediando o perdão e a reconciliação através dos 

sacramentos. No Sacramento da Penitência, o sacerdote age in persona Christi para reconciliar o pecador 

com Deus e com a comunidade, ecoando o que o apóstolo realizou espiritualmente entre Filemom e 

Onésimo. O Catecismo da Igreja Católica (§981) ensina: “O Senhor quis que a sua Igreja continuasse a 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

9 

obra de salvação e de reconciliação por meio do sacramento da Penitência.” A carta, portanto, antecipa 

o agir pastoral da Igreja que, iluminada pela caridade, constrói pontes onde o mundo ergue muros. 

Outro ponto teológico central é a redenção da escravidão, entendida não apenas em sentido social, 

mas espiritual. Ao declarar que Onésimo deve ser recebido “não mais como escravo, mas como irmão 

muito amado” (Fm 16), Paulo introduz na história uma revolução moral e espiritual que brota do coração 

do Evangelho. A fé em Cristo não abole imediatamente as estruturas sociais do Império Romano, mas as 

transcende pela conversão interior. Em Cristo, todos os batizados são irmãos; as distinções de classe, 

etnia ou condição jurídica perdem seu valor absoluto diante da nova criação inaugurada pela graça (cf. 

Gl 3,28). 

A Igreja Católica, ao longo dos séculos, reconheceu na Carta a Filemom um dos fundamentos 

bíblicos da dignidade humana. O Concílio Vaticano II, na Constituição Gaudium et Spes (n. 29), declara: 

“Todos os homens são iguais por natureza e dignidade. Toda forma de discriminação baseada em sexo, 

raça, condição social ou religião deve ser superada.” Essa visão encontra em Filemom um testemunho 

primitivo e luminoso: a fé em Cristo destrói a lógica da dominação e instaura a lógica do amor. O pedido 

de Paulo não é uma exigência jurídica, mas um apelo à consciência iluminada pela graça. 

Há ainda uma dimensão profundamente cristológica na mensagem da carta. O amor e o perdão 

não são simples virtudes humanas, mas expressões da vida de Cristo em nós. Ao se oferecer para assumir 

a dívida de Onésimo, Paulo manifesta o mistério da substituição redentora: o justo que toma sobre si a 

culpa do outro, imagem do próprio Cristo, que “se fez pecado por nós” (2Cor 5,21). Esse gesto sintetiza 

a lógica da salvação — o amor que se faz responsável pelo irmão. O Papa Bento XVI, em sua Audiência 

Geral de 16 de novembro de 2006, explicou que a carta “mostra de modo concreto como a fé cristã se 

traduz em gestos de amor que transformam as relações humanas desde dentro”. 

Do ponto de vista espiritual, a carta ensina que o verdadeiro discípulo de Cristo é aquele que age 

movido pela caridade. Paulo não impõe sua autoridade apostólica; ele persuade pelo amor. Essa atitude 

pastoral é reflexo da pedagogia divina: Deus não força a conversão, mas convida à liberdade do coração. 

Como ensina o Catecismo (§160), “Deus chama o homem a servi-lo em espírito e verdade; este chamado 

não força o homem — pois a resposta deve ser livre.” Assim também Paulo age, respeitando a liberdade 

de Filemom, confiando que o Espírito Santo inspirará a decisão correta. 

A carta traz, portanto, uma mensagem atemporal sobre a transformação das relações humanas 

pela fé. A antiga relação de senhor e escravo é convertida em fraternidade cristã, sinal da nova 

humanidade nascida do Evangelho. Essa realidade é também o fundamento da doutrina social da Igreja, 

que tem na dignidade da pessoa e na caridade cristã suas colunas principais. A Encíclica Fratelli Tutti 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

10 

do Papa Francisco (2020) retoma essa mesma perspectiva ao afirmar que “a fé enche de motivações 

novas o reconhecimento do outro como irmão” (n. 85). 

Em última instância, a mensagem da Carta a Filemom é a proclamação de que a graça de Cristo 

é capaz de redimir toda forma de escravidão — exterior ou interior — e de fazer nascer uma comunidade 

reconciliada no amor. A Igreja, como continuadora da missão apostólica, é chamada a viver essa 

reconciliação em seu seio e a testemunhá-la ao mundo. A carta é, assim, um espelho do que deve ser cada 

comunidade cristã: lugar de acolhimento, perdão e fraternidade. 

A força teológica dessa pequena epístola reside precisamente em sua simplicidade. Em poucas 

linhas, São Paulo mostra o que significa viver o Evangelho em plenitude: renunciar à lógica da 

dominação e abraçar a lógica da cruz, onde o amor vence o egoísmo e a justiça é consumada na 

misericórdia. 

 

5 – Interpretação sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana 

A leitura da Carta de São Paulo a Filemom sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana 

revela uma riqueza teológica e espiritual que ultrapassa a aparente simplicidade do texto. A Igreja vê 

nessa epístola não apenas um documento histórico, mas um testemunho vivo da caridade evangélica e 

um modelo de reconciliação cristã. Desde os primeiros séculos, os Padres da Igreja reconheceram na 

carta um reflexo do próprio mistério da salvação — um pequeno espelho do amor de Cristo, que redime, 

reconcilia e eleva o homem à dignidade de filho de Deus. 

A tradição patrística oferece uma das mais belas interpretações dessa carta. Santo Agostinho, em 

seus Sermões sobre as Cartas Paulinas, afirmava que Paulo age aqui como “um mediador da graça”, 

fazendo-se “servo para que o servo se torne livre em Cristo”. Para o Doutor da Igreja, a atitude de Paulo 

é uma imagem da ação divina: o apóstolo, movido pela caridade, intercede entre dois irmãos feridos pela 

injustiça humana, tornando-se ponte de comunhão — do mesmo modo que Cristo é a ponte entre a 

humanidade e o Pai. Essa dimensão mediadora da carta é o cerne da teologia católica da reconciliação, 

em que o amor divino se manifesta através de mediações humanas. 

São João Crisóstomo, por sua vez, em suas Homilias sobre Filemom, observava que a carta é 

“uma obra-prima da persuasão cristã”, pois Paulo não ordena, mas suplica; não impõe, mas implora em 

nome do amor. Esse detalhe, aparentemente pequeno, é teologicamente grandioso: mostra que a graça 

respeita a liberdade humana e que a verdadeira autoridade na Igreja se exerce no amor. Para Crisóstomo, 

a força do Evangelho não está na coerção, mas na transformação interior que o Espírito Santo realiza no 

coração dos fiéis. Essa leitura foi mais tarde assumida pela teologia católica, que reconhece na liberdade 

humana o espaço onde a graça opera — não destruindo a vontade, mas elevando-a. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

11 

No desenvolvimento da teologia católica, a Carta a Filemom foi também interpretada como uma 

expressão da dignidade da pessoa humana, tema caro ao Magistério. O Concílio Vaticano II, na 

Constituição Gaudium et Spes (§29), afirma que “toda forma de discriminação [...] deve ser superada, 

pois é contrária ao desígnio de Deus”. Essa afirmação encontra eco direto na epístola paulina: em Cristo, 

as distinções entre senhor e escravo perdem sentido, pois todos são “irmãos muito amados”. Essa 

fraternidade em Cristo é o fundamento de toda a Doutrina Social da Igreja. 

O Catecismo da Igreja Católica, em seus §§1934–1938, desenvolve essa mesma doutrina, 

afirmando que “todos os homens têm a mesma dignidade e são chamados à mesma bem-aventurança” e 

que “as diferenças entre as pessoas são parte do plano de Deus, mas exigem a solidariedade e a caridade”. 

A carta a Filemom, sob essa ótica, antecipa o princípio católico da solidariedade: Paulo não apenas pede 

justiça, mas apela à comunhão — à conversão do coração que reconhece no outro um irmão em Cristo. 

Essa leitura foi aprofundada em tempos modernos por diversos pontífices. São João Paulo II, na 

encíclica Redemptor Hominis (1979), declara que “o homem é o caminho da Igreja”. A mensagem de 

Filemom ilustra essa verdade: o cristianismo não se limita a preceitos morais ou rituais, mas transforma 

radicalmente o modo como o ser humano se relaciona com o próximo. Ao acolher Onésimo, Filemom 

não apenas pratica uma virtude individual, mas participa da nova criação inaugurada pela cruz. O gesto 

é, portanto, sacramental no sentido mais profundo: sinal visível de uma graça invisível. 

O Papa Bento XVI, em sua Audiência Geral de 16 de novembro de 2006, destacou a dimensão 

eclesial dessa carta ao dizer: “O cristianismo nunca se impôs por meio da força externa, mas pela força 

interior da verdade.” Essa força interior é o amor que vem de Cristo e se expressa nas relações humanas 

transformadas pela fé. Assim, a epístola não propõe uma revolução social violenta, mas uma revolução 

espiritual que muda o coração do homem e, a partir daí, renova o mundo. É essa lógica da transformação 

interior que sustenta a ação pastoral da Igreja ao longo dos séculos. 

Na teologia contemporânea, o Papa Francisco, em sua encíclica Fratelli Tutti (2020), retoma o 

espírito de Filemom ao reafirmar que “ninguém pode viver isolado; é preciso reconhecer e amar cada ser 

humano como um irmão”. Essa visão de fraternidade universal, que nasce do encontro com Cristo, é a 

mesma que Paulo anuncia a Filemom. O apelo paulino — “recebe-o como a mim mesmo” — é uma 

antecipação do mandamento evangélico de amar o próximo com o mesmo amor com que somos amados 

por Deus. A Igreja lê nessa passagem uma síntese do Evangelho: o amor é a medida de toda justiça e o 

critério de toda verdadeira liberdade. 

Sob a ótica católica, a carta também ilumina a missão pastoral da Igreja como mediadora da 

reconciliação. Assim como Paulo intercede por Onésimo, a Igreja continua a interceder pelos pecadores, 

convidando-os à conversão e oferecendo-lhes a misericórdia divina por meio dos sacramentos. O 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

12 

Sacramento da Reconciliação, especialmente, é o espaço onde a experiência de Filemom e Onésimo se 

renova continuamente: o homem é acolhido por Deus não como servo, mas como filho amado, 

reconciliado e reintegrado na comunhão da Igreja. Como afirma o Catecismo (§1468): “O efeito do 

sacramento da Penitência é a reconciliação com Deus, que traz consigo o perdão dos pecados e a 

reconciliação com a Igreja.” 

Por fim, a interpretação católica da Carta a Filemom ensina que o Evangelho é força que 

transforma o mundo a partir do coração humano. A fé em Cristo não anula a história, mas a transfigura; 

não destrói as relações humanas, mas as purifica na caridade. O gesto de Paulo é, em si mesmo, uma 

homilia viva sobre o poder do amor cristão — amor que, vindo de Deus, faz do inimigo um irmão e do 

escravo um homem livre. A Igreja, fiel a esse espírito, continua a proclamar que a verdadeira libertação 

nasce da conversão interior e da comunhão em Cristo, “no qual não há mais escravo nem livre, mas todos 

são um só” (Gl 3,28). 

 

6 – Reflexão Espiritual: O Perdão e a Fraternidade Cristã 

A Carta a Filemom é, acima de tudo, um convite à vivência concreta do Evangelho. Em cada 

linha, São Paulo mostra que a fé não se limita à contemplação ou ao discurso teológico, mas deve se 

encarnar em atitudes de amor e misericórdia. Sua carta é um testemunho de que o cristianismo autêntico 

nasce do coração reconciliado e se manifesta no perdão — essa virtude que, mais do que um gesto, é 

uma transformação interior operada pela graça divina. 

A experiência espiritual que emerge dessa epístola é a da fraternidade redimida. Em Cristo, as 

antigas divisões perdem o poder de ferir. Paulo, prisioneiro por amor a Cristo, escreve a Filemom como 

irmão e intercede por Onésimo como pai espiritual. O laço que os une não é mais o da hierarquia social, 

mas o da comunhão no Espírito. Essa relação profundamente espiritual é a expressão daquilo que o 

Catecismo da Igreja Católica (§1829) define como perfeição da caridade: “A caridade é a forma de todas 

as virtudes. Ela inspira e ordena todas as outras virtudes; é o vínculo da perfeição.” 

O perdão, na teologia católica, é o ponto culminante dessa caridade. Ele não é apenas a suspensão 

de uma ofensa, mas a recriação da comunhão perdida. Quando Paulo pede a Filemom que receba 

Onésimo “não mais como escravo, mas como irmão muito amado” (Fm 16), ele está pedindo que a fé 

produza um milagre: que o coração humano se torne capaz de amar com o mesmo amor de Cristo. O 

perdão é, portanto, uma participação na misericórdia divina, uma abertura do coração para que Deus ame 

através de nós. Como ensina o Catecismo (§2842), “é impossível observar o mandamento do Senhor se 

não se deixa animar pelo seu amor. É o Espírito Santo que transforma o coração, tornando-o capaz de 

perdoar como Deus.” 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

13 

A espiritualidade franciscana e a tradição dos santos da Igreja encontram nessa carta um reflexo 

vivo do Evangelho em ação. São João Paulo II, na sua homilia de 1983 em Assis, afirmou que “o perdão 

é o nome novo do amor no mundo ferido”. A epístola a Filemom revela esse amor novo: um amor que 

não julga, mas compreende; que não condena, mas reconcilia. Esse é o amor cristão — o amor 

crucificado, que perdoa e redime. 

Na vivência pessoal, a mensagem da carta é também um apelo à conversão interior. Todo cristão 

é chamado a reconhecer-se, em algum momento, como Onésimo — fugitivo, devedor, necessitado de 

reconciliação. E também como Filemom — chamado a abrir o coração e acolher aquele que o feriu. 

Assim, o texto bíblico transcende o contexto histórico e se torna espelho da alma humana: em cada um 

de nós, o Espírito Santo convida a unir o amor e o perdão, a transformar o ressentimento em compaixão 

e a ferida em graça. 

A fraternidade cristã que Paulo anuncia é mais do que uma virtude social; é um dom sobrenatural, 

é o próprio Cristo que nos une como irmãos. A Igreja, ao longo dos séculos, tem ensinado que a 

fraternidade não é uma conquista humana, mas um fruto da graça que nos faz participar da vida trinitária. 

Como recorda o Papa Francisco na encíclica Fratelli Tutti (§85): “A fé enche de motivações 

novas o reconhecimento do outro como irmão, porque cria comunhão universal.” O que Paulo vive e 

propõe em sua carta é precisamente essa comunhão — não uma fraternidade idealizada, mas uma 

comunhão real, nascida da cruz e sustentada pelo Espírito. 

O perdão e a fraternidade são, portanto, os dois pilares espirituais dessa epístola. No gesto de 

Paulo, que assume a dívida de Onésimo, a Igreja reconhece um símbolo do amor redentor de Cristo. No 

acolhimento esperado de Filemom, ela vê o retrato da alma que se abre à graça. E na figura de Onésimo, 

redimido e reintegrado, contempla a humanidade inteira — libertada do pecado e acolhida pelo Pai. Essa 

leitura espiritual conduz o fiel à contemplação do mistério pascal, no qual o perdão se torna o caminho 

para a verdadeira liberdade. 

Em um mundo marcado por divisões, ódios e indiferença, a Carta a Filemom conserva uma 

atualidade surpreendente. Ela lembra ao cristão que a fé autêntica se prova na capacidade de reconciliar, 

de reconstruir laços e de reconhecer no outro a presença de Cristo. O perdão, que é o ápice da vida 

espiritual, torna-se assim uma forma de evangelização silenciosa — um testemunho vivo de que o amor 

é mais forte do que qualquer ofensa. 

No fim, o que Paulo escreve a Filemom é o que Cristo continua a dizer a cada um de nós: “Recebe-

o como a mim mesmo.” (Fm 17). Receber o outro, perdoar o inimigo, acolher o irmão — é isso que 

significa ser cristão. A carta, embora breve, é uma síntese luminosa da espiritualidade católica: o amor 

que se faz serviço, o perdão que se faz comunhão, e a fraternidade que se faz testemunho. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

14 

7 – Conclusões 

A Carta a Filemom, embora seja o mais breve dos escritos paulinos, contém uma profundidade 

teológica e espiritual que ultrapassa seu tamanho. Em poucas linhas, São Paulo nos oferece uma 

verdadeira parábola viva do Evangelho: a história de um escravo fugitivo, de um senhor convertido e de 

um apóstolo mediador torna-se o espelho da reconciliação universal realizada em Cristo. A Igreja 

Católica, ao longo dos séculos, tem reconhecido nesta epístola um dos testemunhos mais belos do poder 

transformador da graça — a graça que não apenas redime o homem diante de Deus, mas também o 

reconcilia com o próximo e consigo mesmo. 

Do ponto de vista teológico, a carta sintetiza o coração da fé cristã: em Cristo, a humanidade é 

recriada. A antiga ordem baseada na dominação, na desigualdade e na separação cede lugar a uma nova 

comunhão, fundada no amor e na fraternidade. Paulo, agindo como mediador, torna-se imagem viva de 

Cristo Redentor — aquele que assume a culpa do outro para restituí-lo à liberdade. Filemom, por sua 

vez, representa a alma cristã chamada a acolher o perdão e a viver a caridade. Onésimo é o símbolo do 

ser humano redimido pela graça, restituído à sua dignidade e reintegrado à comunhão dos santos. 

A teologia católica reconhece que, nessa relação tripla — Paulo, Filemom e Onésimo — se 

espelha o próprio mistério da Igreja. Assim como Paulo intercede, a Igreja é mediadora da graça; como 

Filemom, ela é chamada a acolher e perdoar; e como Onésimo, ela é a humanidade reconciliada que vive 

da misericórdia de Deus. Essa dinâmica trinitária de amor e comunhão reflete o modo como Deus age na 

história: não pela imposição, mas pela transformação do coração. 

Do ponto de vista espiritual, a carta nos conduz ao centro da vida cristã — o perdão como 

expressão suprema da caridade. O apelo de Paulo não se baseia na lei, mas no amor, porque sabe que 

somente o amor tem o poder de libertar. Essa é a mesma lógica do Evangelho e o mesmo caminho que 

Cristo propôs aos seus discípulos: “Amai-vos uns aos outros como eu vos amei” (Jo 15,12). A Igreja vê 

nesse texto uma lição perene: o perdão é o gesto que mais aproxima o ser humano de Deus, porque é no 

ato de perdoar que o homem participa do próprio amor divino. 

A dimensão social e ética da carta também permanece atual. Em um mundo ainda marcado por 

desigualdades e por novas formas de escravidão — econômicas, culturais e espirituais —, a mensagem 

de Filemom ressoa como um chamado profético. A fé cristã, conforme ensina o Concílio Vaticano II em 

Gaudium et Spes (§29), exige que toda forma de discriminação e injustiça seja superada em nome da 

fraternidade que nasce do batismo. A comunhão que Paulo prega não é utópica, mas profundamente real: 

ela se constrói no cotidiano, nos gestos simples de acolhimento, solidariedade e perdão. 

A Igreja, fiel ao ensinamento dos apóstolos, continua a proclamar essa mesma verdade. Por meio 

dos séculos, ela repete o apelo de Paulo: que os cristãos vivam a fé de modo encarnado, traduzindo-a em 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

15 

obras de amor. O Papa Bento XVI, em Deus Caritas Est (§25), ensina que “a caridade é a forma da vida 

eclesial”, e o Papa Francisco, em Fratelli Tutti (§85), recorda que “a fé enche de motivações novas o 

reconhecimento do outro como irmão”. Assim, a Carta a Filemom permanece viva no coração da Igreja, 

inspirando cada fiel a tornar-se instrumento da reconciliação e da paz. 

Em sua dimensão mais profunda, a epístola é um testemunho da liberdade cristã. Onésimo, antes 

escravo, encontra em Cristo uma liberdade que vai além das condições externas; Filemom, antes senhor, 

aprende a libertar-se do orgulho e da posse; Paulo, prisioneiro, é o homem mais livre porque vive no 

amor. Essa inversão paradoxal é o sinal do Reino de Deus: o verdadeiro poder é o serviço, a verdadeira 

justiça é a misericórdia, e a verdadeira liberdade é o amor. 

Concluindo, a Carta a Filemom continua sendo, para a Igreja e para o mundo, uma mensagem de 

esperança e transformação. Ela mostra que o cristianismo não é uma teoria moral, mas uma vida nova, 

fundada na graça. Ao pedir a Filemom que receba Onésimo “como a si mesmo”, Paulo nos convida a 

olhar o outro com os olhos de Cristo — a reconhecê-lo como irmão, imagem viva de Deus. Essa é a 

essência da teologia cristã e o núcleo da espiritualidade católica: o amor que perdoa, reconcilia e 

transforma o mundo. 

Que cada leitor dessa carta — como Filemom — permita que o Evangelho toque o coração e o 

conduza à comunhão. Que cada um, como Paulo, se torne mediador de reconciliação. E que todos, como 

Onésimo, experimentem a alegria de serem recebidos não mais como servos, mas como irmãos muito 

amados no Senhor. 

 

8 – Referências Bibliográficas 

A Bíblia Sagrada, tradução da CNBB. 

Catecismo da Igreja Católica, especialmente §§ 1934–1948 (igualdade e fraternidade humana). 

Santo Agostinho, Sermões sobre as Cartas Paulinas. 

São João Crisóstomo, Homilias sobre Filemom. 

Bento XVI, Deus Caritas Est (2005). 

Papa Francisco, Fratelli Tutti (2020). 

Concílio Vaticano II, Gaudium et Spes (1965). 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  
Seção - Artigos 

 

16 

 


