
Volume 1 – Número 2 - 2025 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

1 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança 

 

 

Com imensa alegria e gratidão, o Portal Peregrino da Esperança apresenta a Revista Eletrônica 

Peregrino da Esperança, um espaço de fé, reflexão e partilha do conhecimento. Fruto do Núcleo de 

Estudos Religiosos do Portal Peregrino da Esperança, esta revista nasce como um instrumento de 

evangelização e aprofundamento espiritual, unindo a caminhada da razão e da fé sob a luz da esperança 

cristã. 

De publicação semestral, a Revista Eletrônica Peregrino da Esperança reúne os trabalhos de 

produção científica dos idealizadores Maria Bernadete Miranda e Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, 

além de divulgar artigos, documentos, eventos e entrevistas com convidados que partilham do mesmo 

amor pelas coisas sagradas e pelo mistério da fé. 

Seu propósito é ser uma ponte entre o saber teológico e a vivência espiritual, inspirando 

peregrinos, estudiosos e devotos a contemplarem o divino presente nas diversas expressões religiosas do 

mundo. 

Reconhecida oficialmente pelo Instituto Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia 

(IBICT), sob o número de ISSN – 3086-2256, a Revista consolida-se como uma publicação eletrônica 

indexada sobre religião, reafirmando o compromisso do Portal Peregrino da Esperança com a difusão 

do conhecimento, da cultura e da espiritualidade. Mais do que um periódico acadêmico, é um testemunho 

vivo de fé, um convite à leitura que transforma, eleva e conduz o coração humano a Deus, peregrinando 

pelas sendas do saber iluminado pela esperança. 

 

 

 

      “Felizes os que adquirem a sabedoria e os que alcançam o entendimento, 

pois o seu valor é melhor do que o da prata, e o seu lucro é maior do que o do ouro.” 

(Provérbios 3, 13-14) 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

2 

Sumário 

 

ISSN - 3086-2256  
 

Vol. 1, nº 2 (2025) 

 

Sumário 

 

Editorial 

 

Artigos 

Ester e Maria: Duas Mulheres Escolhidas para a Salvação do Povo 

Maria Bernadete Miranda 

 

A Mulher Vestida de Sol: Maria Símbolo Escatológico da Igreja e Vitória da Graça em Apocalipse 

12 

Maria Bernadete Miranda 

 

A Devoção a Nossa Senhora Aparecida: Perspectivas Históricas e Teológicas 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

 

A Senhora do Tepeyac: História, Teologia e Espiritualidade de uma Aparição que Transformou a 

América Latina 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

 

O Legado de Maria: Um Chamado à Humildade e ao Serviço 

Maria Bernadete Miranda 

 

Poemas e Reflexões 

A Mulher Vestida de Sol 

Maria Bernadete Miranda 

 

Mãe das Águas e da Esperança 

Maria Bernadete Miranda 

 

A Senhora do Tepeyac 

Maria Bernadete Miranda 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

3 

Editorial 

 

Com alegria e gratidão, apresentamos o Volume 1, Número 2 da Revista Eletrônica 

Peregrino da Esperança, publicação semestral do Núcleo de Estudos Religiosos do Portal 

Peregrino da Esperança. Este novo volume reafirma o propósito que inspira a nossa jornada: 

difundir o saber religioso e promover a evangelização por meio do diálogo entre a fé, a teologia e 

a espiritualidade cristã. 

Idealizada por Maria Bernadete Miranda e Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, a revista 

se consolida, nesta edição, como um espaço de peregrinação interior e comunitária, onde o estudo 

e a experiência de fé se unem para fortalecer a esperança dos que caminham com Maria, Mãe da 

Igreja e sinal de consolo para todos os povos. Este volume, registrado com ISSN 3086-2256, pelo 

IBICT, apresenta-se como mais um passo firme na consolidação de um projeto editorial que nasce 

do coração orante e se dirige ao coração dos leitores, desejando ser instrumento de reflexão, oração 

e encontro com o mistério de Deus. 

A presente edição está organizada em duas seções: “Artigos” e “Poemas e Reflexões”, 

reunindo textos que, de modo diverso e complementar, expressam a riqueza da espiritualidade 

mariana e a sua presença transformadora na história da salvação. 

A seção de Artigos é composta por cinco trabalhos que revelam a profundidade da pesquisa 

teológica e espiritual de seus autores, conduzindo o leitor a uma contemplação mais ampla do 

papel de Maria na história da fé e na vida da Igreja. 

O volume inicia-se com o texto “Ester e Maria: Duas Mulheres Escolhidas para a Salvação 

do Povo”, de Maria Bernadete Miranda, que propõe uma belíssima leitura paralela entre a rainha 

Ester, figura do Antigo Testamento, e Maria, a nova mulher escolhida por Deus para cooperar no 

mistério da Redenção. O artigo convida o leitor a perceber, na trajetória dessas duas mulheres, a 

força da fé, a coragem diante das provações e o compromisso com a vida e a esperança do povo 

de Deus. 

Em seguida, o artigo “A Mulher Vestida de Sol: Maria Símbolo Escatológico da Igreja e 

Vitória da Graça em Apocalipse 12”, também de Maria Bernadete Miranda, aprofunda a 

compreensão do mistério mariano à luz do Livro do Apocalipse. Com sensibilidade teológica e 

fidelidade às Escrituras, a autora revela a dimensão escatológica de Maria como sinal da vitória da 

graça sobre o mal, e como imagem viva da Igreja glorificada, chamada a participar plenamente da 

redenção de Cristo. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

2 

A terceira contribuição, “A Devoção a Nossa Senhora Aparecida: Perspectivas Históricas 

e Teológicas”, de Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, leva-nos ao coração da fé do povo 

brasileiro. O autor revisita os fundamentos históricos da devoção à Padroeira do Brasil, 

apresentando suas raízes teológicas e o profundo significado pastoral que ela possui na 

espiritualidade do nosso país. Em suas linhas, percebe-se o esforço de unir a história e a fé popular, 

mostrando que Nossa Senhora Aparecida continua a ser um símbolo de unidade, proteção e 

esperança para a nação. 

O quarto artigo, “A Senhora do Tepeyac: História, Teologia e Espiritualidade de uma 

Aparição que Transformou a América Latina”, de Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, 

mergulha na história da aparição de Nossa Senhora de Guadalupe, no monte Tepeyac, no México. 

Com rigor histórico e ternura espiritual, o autor reflete sobre o significado teológico dessa 

manifestação mariana, que se tornou símbolo da presença maternal de Deus junto aos mais simples 

e sinal de comunhão entre os povos latino-americanos. O texto recorda que a Mãe de Guadalupe 

não fala apenas aos corações mexicanos, mas a toda a Igreja que peregrina pelas terras do 

continente da esperança. 

Encerrando a seção de artigos, temos “O Legado de Maria: Um Chamado à Humildade e 

ao Serviço”, novamente de Maria Bernadete Miranda, que propõe uma reflexão profundamente 

espiritual sobre a figura de Maria como modelo de humildade, obediência e serviço amoroso. O 

texto recorda que seguir o exemplo da Mãe do Senhor é responder ao chamado divino com 

disponibilidade e amor, assumindo o compromisso cristão de servir com alegria, fé e entrega. 

Na segunda parte da revista, intitulada “Poemas e Reflexões”, o leitor é convidado a um 

encontro mais íntimo e contemplativo com o mistério mariano. A poesia, neste espaço, torna-se 

oração, e a reflexão se transforma em expressão de louvor e entrega. 

O primeiro texto, “A Mulher Vestida de Sol”, de Maria Bernadete Miranda, revisita 

poeticamente o tema já abordado em seu artigo homônimo, agora com linguagem simbólica e 

contemplativa. O poema celebra Maria como luz que vence as trevas, mulher revestida de graça e 

esperança, cuja presença ilumina o caminho dos fiéis em meio às tribulações do mundo. 

Em “Mãe das Águas e da Esperança”, também de Maria Bernadete Miranda, a inspiração 

poética se une à mística da devoção à Nossa Senhora Aparecida, evocando imagens da natureza e 

do coração do povo. A figura da Mãe das águas torna-se metáfora da ternura divina que acolhe, 

purifica e conduz, convidando o leitor à confiança e à fé renovada. 

Por fim, o poema “A Senhora do Tepeyac”, novamente de Maria Bernadete Miranda, 

encerra a seção de modo sublime, fazendo eco ao artigo sobre Guadalupe. Em versos que misturam 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

3 

história, emoção e espiritualidade, a autora apresenta Maria como a Mãe que fala na língua dos 

povos, que acolhe as culturas e que se faz presença viva de Deus entre os humildes e esquecidos. 

Assim, este Volume 1, Número 2 da Revista Eletrônica Peregrino da Esperança se oferece 

aos leitores como um itinerário de fé e contemplação, em que o estudo teológico se une à poesia 

da alma, e a reflexão acadêmica se transforma em convite à oração. Em cada artigo e em cada 

poema, a figura de Maria emerge como símbolo de esperança e sinal de Deus que caminha 

conosco. 

A todos os que colaboraram, leram e se deixaram tocar por estas páginas, nosso sincero 

agradecimento. Que este volume seja um farol de fé e consolo, fortalecendo-nos na certeza de que, 

sob o manto da Mãe de Deus, peregrinamos com esperança rumo à plenitude do Reino. 

 

 

 

Maria Bernadete Miranda 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Editores da Revista Eletrônica Peregrino da Esperança 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Artigos 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

5 

Ester e Maria: Duas Mulheres Escolhidas para a Salvação do Povo
 

Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

“Deus confia às mulheres o mistério da esperança: em Ester e em Maria, 

o amor vence o medo, e a fé transforma o destino.” 

 

Resumo 

O presente artigo realiza uma reflexão teológico-espiritual e histórica sobre o Livro de Ester à luz da 

figura de Maria, Mãe de Jesus Cristo. Partindo das Escrituras, da tradição patrística e dos documentos da 

Igreja Católica, propõe-se uma leitura simbólica e tipológica que revela a profunda unidade do plano de 

Deus na história da salvação. A rainha Ester, mulher de coragem e intercessora do povo de Israel, 

prefigura Maria, a Mãe da nova Aliança, cuja obediência e fé abriram à humanidade o caminho da 

redenção. Este estudo integra a dimensão devocional e pastoral da espiritualidade mariana, oferecendo 

também uma mensagem de esperança e de fé aos peregrinos que trilham os caminhos do Senhor, 

recordando que cada passo da peregrinação é um ato de confiança e intercessão, à semelhança dessas 

duas mulheres eleitas por Deus. 

 

Abstract 

This article offers a theological, historical and spiritual reflection on the Book of Esther in light of Mary, 

Mother of Jesus Christ. Based on Scripture, Patristic tradition and Church documents, it proposes a 

symbolic and typological reading that reveals the deep unity of God’s salvific plan in history. Queen 

Esther, a woman of courage and intercessor for the people of Israel, prefigures Mary, Mother of the new 

Covenant, whose obedience and faith opened the path of redemption to humanity. The study also 

integrates the devotional and pastoral dimensions of Marian spirituality, offering a message of faith and 

hope to pilgrims walking the ways of the Lord, reminding that each step of pilgrimage is an act of trust 

and intercession, after the example of these two women chosen by God. 

 

1 – Introdução 

A Sagrada Escritura revela, desde os primórdios, o protagonismo silencioso e profundo das 

mulheres na história da salvação. De Sara a Débora, de Rute a Ester, e culminando em Maria, Mãe de 

Jesus, vemos como Deus se serve da fé e da docilidade feminina para realizar Seus planos de amor. Em 

meio à dureza dos impérios e à arrogância dos poderosos, a voz feminina surge como eco da sabedoria 

divina — firme, confiante e cheia de ternura. 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

6 

O Livro de Ester ocupa um lugar singular no Antigo Testamento. Diferentemente de outros livros 

históricos ou proféticos, sua narrativa não menciona o nome de Deus explicitamente, o que, 

paradoxalmente, ressalta a atuação divina nos bastidores da história humana. Essa ausência aparente 

revela, segundo a tradição patrística, que a Providência de Deus opera de modo silencioso, mas firme, 

conduzindo os eventos para o cumprimento de seu plano (Santo Agostinho) 

A história se passa no contexto do Império Persa, sob o reinado de Assuero (Xerxes I), e narra a 

ascensão de Ester, uma jovem judia, à condição de rainha, e sua coragem ao interceder pelo seu povo 

diante do decreto de extermínio imposto por Hamã, ministro do rei. O relato combina intriga política, 

sabedoria estratégica e um profundo sentido espiritual, constituindo um convite à reflexão sobre o papel 

da fé, da coragem e da intercessão na história da salvação (Catecismo da Igreja Católica, §§ 1087-1088). 

Ester e Maria se destacam como espelhos luminosos do cuidado de Deus com Seu povo. Ester 

representa o modelo da mulher intercessora que se arrisca em favor dos irmãos; Maria é a plenitude desse 

modelo, pois acolhe em seu ventre o próprio Salvador e, desde então, intercede por toda a humanidade. 

Ambas, em tempos de provação, manifestam a força da fé que nasce da confiança no Senhor. 

Este artigo propõe uma leitura integral do Livro de Ester, equilibrando a análise histórico-literária 

e a reflexão teológica e espiritual, destacando Ester como figura simbólica da Virgem Maria e da Igreja, 

e como modelo de intercessão e confiança na Providência divina. 

O fio que une Ester e Maria é o mesmo que conduz o peregrino em sua jornada: a esperança. Em 

cada caminho percorrido, o cristão é convidado a imitar sua coragem e sua entrega, aprendendo com elas 

que a salvação floresce na obediência e na confiança incondicional em Deus. 

 

2 - A Mulher e o Mistério da Salvação 

Desde o início da criação, Deus quis associar a mulher à sua obra redentora. No Gênesis, após a 

queda, o Senhor anuncia: “Porei inimizade entre ti e a mulher, entre a tua descendência e a descendência 

dela: ela te esmagará a cabeça” (Gn 3,15). Essa profecia primordial encontra ecos profundos tanto em 

Ester quanto em Maria. 

Ester, em meio a um império estrangeiro, torna-se instrumento da libertação de seu povo. Sua 

beleza e prudência são dons a serviço de um desígnio maior: salvar Israel da destruição tramada por 

Hamã. Maria, por sua vez, é a “nova Eva” — aquela que, por sua obediência e fé, se torna cooperadora 

da redenção, esmagando a cabeça da antiga serpente pelo seu “sim” (Santo Irineu de Lião, Adversus 

Haereses, III, 22,4). 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

7 

Enquanto Ester se reveste com vestes reais para apresentar-se ao rei (Est 5,1), Maria se reveste 

da graça divina para acolher o Rei eterno em seu seio. Ambas refletem a vocação da mulher como ícone 

da misericórdia, como portadora da vida e da esperança. 

No Livro de Ester, o clímax da narrativa ocorre quando a rainha, movida pela fé e pelo amor a 

seu povo, decide entrar na presença do rei sem ser chamada — gesto que poderia custar-lhe a vida. 

“Jejuai por mim, não comais nem bebais por três dias e três noites” (Est 4,16). Sua coragem é uma 

prefiguração do papel de Maria, que, em Caná, intercede junto a seu Filho em favor dos noivos: “Eles 

não têm mais vinho” (Jo 2,3). 

Ambas se colocam entre o povo e o poder, entre a necessidade humana e a misericórdia divina. 

Maria não apenas suplica; ela antecipa o milagre. É a Mãe que percebe antes do tempo, que sente o 

sofrimento do outro e o apresenta a Deus com ternura. São Bernardo de Claraval dirá: “Deus quis que 

nada nos fosse dado senão por Maria” (Sermão sobre a Natividade da Virgem Maria), sublinhando o 

papel mediador da Virgem na economia da salvação. 

Ester jejuou e vestiu-se de penitência; Maria guardou e meditou tudo em seu coração (Lc 2,19). 

Ambas revelam que a verdadeira intercessão nasce da interioridade, da contemplação e da entrega 

confiante. 

 

3 – O Contexto Histórico e Literário do Livro de Ester 

O cenário persa do século V a.C. oferece um pano de fundo crucial para a compreensão da 

narrativa. O Império Persa era vasto, multicultural e administrado por uma monarquia absoluta, em que 

o rei detinha poder supremo. Ester, judia exilada em Susã, é elevada à condição de rainha de forma 

providencial, sugerindo que mesmo nas estruturas políticas humanas, Deus guia os acontecimentos em 

favor de seu povo (Dei Verbum, §12). 

A literatura do Livro de Ester combina elementos históricos, narrativos e didáticos, apresentando 

intrigas de palácio, festividades e estratégias diplomáticas. A historicidade do texto é apoiada por 

tradições judaicas e fontes extrabíblicas, reconhecendo a presença dos judeus no exílio persa e sua luta 

pela preservação da fé e da identidade cultural. 

O livro também marca seu lugar no cânon católico pela celebração da festa de Purim, que preserva 

a memória da salvação do povo judeu, demonstrando a interação entre história, memória e fé. 

Embora o nome de Deus não apareça explicitamente, cada ação de Ester revela a presença 

discreta, mas decisiva, da Providência. Sua coragem, prudência e confiança no Senhor prefiguram a 

intercessão da Virgem Maria, cuja obediência e coragem salvam a humanidade por meio de Cristo (Lucas 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

8 

1, 38). Como Ester, Maria age como mediadora silenciosa, intervindo em momentos cruciais da história 

da salvação (São Tomás de Aquino, Summa Theologica). 

A coragem de Ester reflete a necessidade da cooperação humana com a graça divina. Ao 

aproximar-se do rei para interceder pelo seu povo, ela arrisca a própria vida, demonstrando fé, humildade 

e obediência — virtudes que ecoam na espiritualidade mariana e na missão da Igreja como mediadora de 

misericórdia e esperança (Santa Teresa d’Ávila, Caminho de Perfeição, cap. 27). 

O livro oferece uma reflexão profunda sobre a Providência divina, a fidelidade e a intercessão. A 

narrativa evidencia que Deus age muitas vezes de maneira oculta, guiando os corações e os 

acontecimentos em favor daqueles que permanecem fiéis à sua Aliança. Ester representa a Igreja em sua 

missão de conduzir os fiéis à salvação, intercedendo com coragem e sabedoria em favor da humanidade. 

O paralelismo entre Ester e Maria se evidencia em aspectos como: a escolha providencial, a 

coragem diante do perigo, a intercessão pelo povo e a confiança absoluta na ação de Deus. A leitura 

contemplativa do texto convida o leitor a reconhecer a presença de Deus em meio às adversidades da 

vida e a confiar na eficácia da oração e da intercessão (Catecismo da Igreja Católica, §§ 2685-2688). 

 

4 - Ester: a Rainha do Silêncio e da Coragem 

O Livro de Ester é uma narrativa de fé em meio à provação. Deus não é mencionado 

explicitamente, mas está presente em cada gesto, em cada decisão, em cada reviravolta. A rainha judia, 

que vive em um palácio estrangeiro, enfrenta o dilema de revelar sua identidade e arriscar a vida em 

favor do seu povo. “Se eu perecer, pereci” (Est 4,16), diz ela, entregando-se inteiramente à vontade 

divina. 

Neste ato de total confiança, Ester torna-se figura da Igreja e de Maria, modelo da mulher que 

intercede e oferece sua própria vida pela salvação dos outros. Como ensina São João Crisóstomo, “Deus 

se compraz em agir através dos humildes, e por uma só mulher, o povo inteiro foi libertado” (Homilia 

sobre Ester). 

A intercessão de Ester diante do rei Assuero é imagem profética da intercessão de Maria diante 

de seu Filho. Assim como Ester se revestiu de trajes reais para comparecer diante do trono, Maria se 

reveste de graça e pureza para apresentar à Trindade as súplicas da humanidade. Ambas se aproximam 

do trono com temor e amor, não por si mesmas, mas por compaixão pelos seus irmãos. 

O jejum e a oração de Ester prefiguram o coração orante de Maria, que “guardava todas essas 

coisas e meditava sobre elas em seu coração” (Lc 2,19). No silêncio e na fé, ambas unem o céu e a terra. 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

9 

5. Ester como Tipo de Intercessora: Análise Narrativa e Simbólica 

Na leitura tipológica, Ester cumpre um papel de mediadora que preserva a vida do povo. Três 

traços se destacam: a coragem e risco pessoal; a intercessão comunitária; e a providência e sabedoria 

política. 

Diante do decreto mortal, Ester assume o risco nietzscheano de “entrar na presença do rei sem 

ser chamada” (Est 4,11; 5,1). Ao fazê-lo, ela revela uma vocação própria àquela situação: “Se morrer é 

necessário, que morra” (Est 4,16, segundo algumas leituras; na Vulgata e textos tradicionais: “irei ao 

rei, ainda que me seja contra a lei; e se eu perecer, pereci”). A disponibilidade a abraçar o possível 

martírio configura-a como mediadora sacrificial. 

Ester não age isoladamente: convoca o jejum do povo e contextualiza sua ação na solidariedade 

(Est 4,16). Sua mediação é maternal no sentido de cuidar por todos, assumindo a condição do povo em 

crise. Esta dimensão comunitária alinha-a com a noção bíblica de liderança servidora (cf. a figura do 

bom pastor) e com a maternidade espiritual exercida por intercessoras na história bíblica. 

Por fim, a trama literária enfatiza que a salvação ocorre não por força bruta, mas por sabedoria, 

providência e reviravolta legal (Est 8–10). A estratégia de Ester transforma a lei mortal em instrumento 

de salvação. Essa “sabedoria” ecoa o papel de mulheres sábias em outros textos bíblicos (cf. Rute, Judite, 

Débora), que exercem liderança em contextos de crise. 

No conjunto, Ester aparece como figura que conjuga coragem, intercessão e sabedoria, tornando-

se paradigma de mediação que não exclui o risco e a oferecida de si mesma. Essa configuração já abre a 

porta para a analogia com Maria. 

 

6 - Maria: a Mulher Vestida de Sol 

Se Ester é a sombra profética, Maria é a plenitude da promessa. Na jovem de Nazaré se realiza o 

desígnio eterno de Deus: “Eis aqui a serva do Senhor, faça-se em mim segundo a tua palavra” (Lc 1,38). 

A coragem de Maria supera a de todas as mulheres da Escritura. Ela acolhe o mistério do 

impossível — a encarnação do Verbo — e torna-se a nova Arca da Aliança, o lugar da presença divina. 

São Bernardo de Claraval compara o “sim” de Maria ao momento mais solene da história: “Esperava-se 

a resposta de Maria; e ao seu consentimento dependia a salvação de todos” (Homilia sobre o 

Evangelho). 

Como Ester, Maria intercede pelo povo, mas agora como Mãe universal. Às bodas de Caná (Jo 

2,1-11), ela se coloca entre a necessidade humana e o poder divino, pedindo: “Eles não têm mais vinho.” 

É o mesmo espírito de intercessão que moveu Ester, agora elevado à sua plenitude. Maria não fala muito, 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

10 

mas age com delicadeza e fé. Sua presença silenciosa sustenta os discípulos no Calvário, como outrora a 

oração de Ester sustentou seu povo diante da morte. 

Para o peregrino que caminha sob o sol e o peso da cruz, Maria é o consolo e a esperança. Ela é 

a “Mulher vestida de sol” (Ap 12,1), que acompanha cada passo e recolhe cada lágrima. 

 

7 - Maria como nova Ester: Tipologia e Continuidade da História da Salvação 

A leitura cristã tradicional — expressa pelos Padres, pela liturgia e pelo magistério — vê na 

história de Ester elementos que são cumpridos em Cristo e em Maria. Santo Irineu já formula a grande 

linha: pela desobediência de Eva entrou a morte; pela obediência de Maria veio a vida. A analogia com 

Ester amplia esse sentido: a mulher que salva o povo no Antigo Testamento encontra seu cumprimento 

na mulher que, por seu “sim”, traz o Salvador ao mundo. 

O “sim” de Maria e a mediação salvadora. Ao dizer “Eis-me aqui, a serva do Senhor” (Lc 1,38), 

Maria assume uma disponibilidade que opera na história de maneira criativa e fecunda. Em Ester, vemos 

a disposição à morte que redime a comunidade; em Maria, a disposição à vida que engendra a redenção. 

Ambas são, por isso, mediadoras, cada qual em seu modo: Ester salva do extermínio político, Maria 

coopera com a vinda do Redentor. A espiritualidade católica chamou Maria de Mediatrix no sentido 

subordinado e participativo: sua mediação deriva e aponta para a mediação plena de Cristo (cf. Lumen 

Gentium, 62; Redemptoris Mater). 

Onde Ester é literalmente rainha, Maria é verdadeiramente Mãe — de Cristo e de todos os que 

em Cristo são gerados. A maternidade de Maria não é meramente doméstica; é cósmica e sacramental: 

ela intervém, intercede e orienta a humanidade para a salvação. Papas e teólogos reiteraram que a 

maternidade espiritual de Maria é inseparável da mediação de Cristo (cf. João Paulo II, Redemptoris 

Mater). 

Ambas demonstram que a verdadeira liderança e a verdadeira intercessão nascem da renúncia ao 

próprio conforto e da disponibilidade ao risco. Maria, no Magnificat (Lc 1,46–55), canta a inversão de 

valores, a exaltação dos humildes e a dispersão dos que se exaltam — uma teologia da reviravolta 

semelhante à providência que salva o povo em Ester. 

A continuidade tipológica, portanto, não é mera semelhança literária, mas expressão da unidade 

do desígnio salvífico de Deus: figuras do Antigo Testamento prefiguram realizações no Novo, e as ações 

humanas alinhadas à vontade de Deus passam a ser sinais da sua presença. 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

11 

8 - O Mistério da Intercessão Feminina 

Ester e Maria revelam que o verdadeiro poder nasce da compaixão. Ambas representam a força 

discreta do amor, a fidelidade que transforma o destino. Deus age através da obediência e da ternura, não 

pela força dos impérios, mas pela fé das mulheres que se confiam a Ele. 

No coração de Maria, a história de Ester encontra seu cumprimento. A rainha judia pediu pela 

vida temporal de seu povo; Maria intercede pela vida eterna da humanidade. Ester arriscou-se diante de 

um rei terreno; Maria apresenta-se diante do Rei do Universo. Ester entrou em um palácio de mármore; 

Maria habita o palácio do Espírito Santo. 

A Igreja, em sua sabedoria, reconhece essa continuidade. No Magnificat, Maria canta a vitória 

dos humildes sobre os poderosos (Lc 1,51-53), o mesmo cântico de justiça e libertação que ecoa na voz 

de Ester. Ambas nos recordam que o caminho da salvação passa pela confiança total na misericórdia de 

Deus. 

 

9 - Dimensão Teológica e Espiritual 

Teologicamente, Ester é tipo (figura antecipatória) de Maria. Ambas são medianeiras em 

diferentes momentos da história da salvação. Ester prefigura a libertação temporal de Israel; Maria, a 

libertação espiritual da humanidade. 

O Catecismo da Igreja Católica (n. 969) ensina: “A Santíssima Virgem é invocada na Igreja sob 

os títulos de Advogada, Auxiliadora, Socorro e Medianeira.” A função intercessora de Maria é, pois, o 

cumprimento perfeito da figura de Ester, que implora misericórdia diante do trono. 

Na espiritualidade cristã, essa tipologia é celebrada na liturgia e na devoção popular. A oração do 

Rosário, por exemplo, é um eco do mesmo movimento de intercessão e confiança que marcou Ester: a 

súplica insistente que move o coração do Rei. 

 

10 – Conclusões: Duas Mulheres, uma Única Esperança 

Ester e Maria são duas mulheres erguidas pela graça divina para salvar o povo. A primeira, no 

palácio de Susã; a segunda, no humilde lar de Nazaré. Ambas viveram a mesma entrega: oferecer a 

própria vida para que o povo vivesse. 

Na figura de Ester, Deus preparou a sombra do que haveria de vir; em Maria, revelou a plenitude 

do seu amor. A rainha que suplicou por Israel antecipa a Rainha do Céu que intercede por toda a 

humanidade. 

Ao ler Ester com olhos marianos, o leitor cristão testemunha a continuidade do plano salvífico e 

descobre na figura feminina um espelho da maternidade divina que protege, intercede e conduz. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

12 

No paralelo entre Ester e Maria reconhece-se a continuidade da história da salvação: “Como por 

uma mulher entrou a morte, assim também por uma mulher veio a vida” (Santo Irineu, Adversus 

Haereses III,22). Maria, nova Eva e nova Ester, é o coração da nova criação, a Mãe que intercede 

incessantemente por seus filhos. 

Que os peregrinos da esperança, ao contemplarem essas duas mulheres, aprendam que a salvação 

é sempre um ato de fé, coragem e ternura. E que, no coração de Maria, cada fiel encontre a mesma 

confiança que sustentou Ester diante do rei: a certeza de que “quem confia no Senhor jamais será 

confundido” (Sl 24,3). 

 

11 – Referências Bibliográfica 

AQUINO, São Tomás de. Summa Theologica. Disponível em: https://www.newadvent.org/summa/3026.htm 

Acesso em: 25/09/2025. 

 

ÁVILA, Santa Teresa de. Caminho de Perfeição. São Paulo: Cultor de Livros. 2021. 

 

BÍBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus,2010. 

 

BERGOGLIO, Jorge Mario (PAPA FRANCISCO). Homilia de 1º de janeiro de 2015. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papafrancesco_20150101_omeli

a-giornata-mondiale-pace.html  Acesso em: 12/09/2025. 

 

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. São Paulo: Loyola. 2000. 

 

CLARAVAL, São Bernardo de. Sermões sobre a natividade da virgem Maria. Disponível em: 

https://deg.paulus.com.br/7315.pdf Acesso em: 10/08/2025. 

___________. Homilia sobre a Anunciação. Disponível em: 

https://pilulasliturgicas.blogspot.com/2021/03/homilia-solenidade-da-anunciacao-do.html Acesso em: 

25/09/2025. 

 

CONCÍLIO VATICANO II. Lumen Gentium (Dogmatic Constitution on the Church). Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lum

en-gentium_po.html Acesso em: 05/10/2025. 

 

HIPONA, Santo Agostinho de. A Virgindade Consagrada. Disponível em: 

https://pt.scribd.com/document/357634414/Santo-Agostinho-A-Virgindade-Consagrada Acesso em: 

12/10/2025. 

 

LIÃO, São Irineu de. Adversus Haereses (Livro III). Disponível em: 

http://centroculturalcampogrande.pt/patristica/pdfs/ireneu.liao.contra.heresias.iii.livro.pdf Acesso em: 

10/09/2025. 

 

LIGÖRIO, Santo Afonso de. As glórias de Maria. 24.ed. Aparecida/SP: Santuário, 1989. 

 

LOPES, Hernandes Dias. Ester. A rainha da Pérsia. São Paulo: Hagnos. 2025. 

 

https://www.newadvent.org/summa/3026.htm
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papafrancesco_20150101_omelia-giornata-mondiale-pace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papafrancesco_20150101_omelia-giornata-mondiale-pace.html
https://deg.paulus.com.br/7315.pdf
https://pilulasliturgicas.blogspot.com/2021/03/homilia-solenidade-da-anunciacao-do.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://pt.scribd.com/document/357634414/Santo-Agostinho-A-Virgindade-Consagrada
http://centroculturalcampogrande.pt/patristica/pdfs/ireneu.liao.contra.heresias.iii.livro.pdf


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

13 

RATZINGER, Joseph. (PAPA BENTO XVI). A filha de Sião: a devoção mariana na Igreja. São Paulo: 

Paulus, 2013. 

___________. Audiência Geral. Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120314.html Acesso em: 25/09/2025. 

 

RATZINGER, Joseph (PAPA BENTO XVI).; BALTHASAR, Hans Urs. Maria, primeira Igreja. Coimbra: 

Gráfica de Coimbra 2, 2004. 

 

WOJTYLA, Karol Józef (SÃO JOÃO PAULO II). Redemptoris Mater (1987). Disponível em:  

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html Acesso em: 30/09/2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120314.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120314.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

14 

A Mulher Vestida de Sol: Maria, Símbolo Escatológico da Igreja e 

Vitória da Graça em Apocalipse 12 
 

Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

“Na Mulher do Apocalipse, o amor vence a serpente e a luz de Deus cobre as trevas da história.” 

 

 

Resumo 

O capítulo 12 do Livro do Apocalipse revela, com intensidade simbólica e teológica, o centro espiritual da história 

da salvação. A visão da Mulher vestida de sol e do Dragão traduz o mistério do bem e do mal, da graça e do 

pecado, da Igreja peregrina e de Maria glorificada. Este artigo propõe uma leitura integral de Apocalipse 12, 

1.5.13.15–16a, unindo análise teológica, simbólica e mariológica, à luz da Tradição e do Magistério da Igreja. A 

Mulher é contemplada como figura escatológica da Igreja e da humanidade fiel, mas sobretudo como Maria, Mãe 

do Redentor e Mãe da Igreja, ícone da vitória da graça e da fidelidade perfeita. A reflexão é sustentada pela Sagrada 

Escritura, pelos documentos do Magistério (em especial Lumen Gentium, Dei Verbum, Verbum Domini, Marialis 

Cultus e Redemptoris Mater) e pelos Santos Padres. Assim, a Mulher vestida de sol se manifesta como o sinal 

grandioso do amor de Deus que, através da humildade da Mãe de Cristo, vence o Dragão e introduz a criação na 

glória escatológica. 

 

Abstract 

Chapter 12 of the Book of Revelation reveals, with symbolic and theological intensity, the spiritual center 

of salvation history. The vision of the Woman clothed with the sun and the Dragon conveys the mystery 

of good and evil, grace and sin, the pilgrim Church, and the glorified Mary. This article proposes a 

comprehensive reading of Revelation 12:1.5.13.15–16a, combining theological, symbolic, and 

Mariological analyses in light of the Tradition and the Magisterium of the Church. The Woman is 

contemplated as an eschatological figure of the Church and of faithful humanity, but above all as Mary, 

Mother of the Redeemer and Mother of the Church, an icon of the victory of grace and perfect fidelity. 

This reflection is supported by Sacred Scripture, the documents of the Magisterium (especially Lumen 

Gentium, Dei Verbum, Verbum Domini, Marialis Cultus, and Redemptoris Mater), and the Holy Fathers. 

Thus, the Woman clothed with the sun manifests herself as the grand sign of God's love who, through 

the humility of the Mother of Christ, defeats the Dragon and introduces creation into eschatological glory. 

 

 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

15 

1 – Introdução 

O Livro do Apocalipse, última obra do cânon sagrado, encerra a história da revelação com uma 

linguagem de símbolos e visões. Longe de ser um livro de terror ou destruição, o Apocalipse é o livro da 

esperança — a revelação do triunfo do Cordeiro e da vitória da graça. No centro dessa teologia simbólica 

está a visão da Mulher vestida de sol, coroada de estrelas e perseguida pelo Dragão (Ap 12,1–16). 

A imagem da Mulher representa o ápice da teologia da história. Nela, a Igreja reconhece a si 

mesma e, mais profundamente, contempla Maria Santíssima, em quem se realiza a plenitude da graça e 

a vitória do amor divino sobre o pecado (Lumen Gentium, §68). A Mulher não é apenas personagem 

mística: é o ícone escatológico do plano de Deus, o sinal da fidelidade e o reflexo da luz divina que vence 

as trevas do mundo. 

Este estudo propõe uma leitura integral e contemplativa de Apocalipse 12, 1.5.13.15–16a, unindo 

análise histórico-literária e teológica. A Mulher vestida de sol será examinada em sua tripla dimensão: 

como figura de Maria, como imagem da Igreja e como arquétipo da humanidade fiel. O enfoque principal 

recairá sobre Maria como mulher escatológica e vitoriosa — aquela em quem a graça de Deus revela seu 

poder salvador no tempo e na eternidade. 

 

2 - O Contexto Histórico e Simbólico do Apocalipse 

O Apocalipse foi escrito no fim do século I, durante a perseguição do imperador Domiciano. São 

João, exilado na ilha de Patmos, dirige-se a comunidades cristãs perseguidas, oferecendo uma mensagem 

de consolo e esperança. Sua linguagem é simbólica, inspirada nos profetas (Daniel, Ezequiel, Isaías), e 

revela uma visão da história como combate entre o bem e o mal, cujo desfecho pertence a Deus (Dei 

Verbum, §12). 

O capítulo 12 constitui o coração do livro. É uma espécie de evangelho dentro do Apocalipse, 

pois apresenta o nascimento do Messias, a perseguição do Dragão e a proteção divina sobre a Mulher. 

Essa tríade sintetiza todo o mistério da salvação: a Encarnação, a Redenção e a glorificação final. 

São Tomás de Aquino ensina que “os símbolos do Apocalipse velam e revelam, pois a luz divina 

é demasiadamente intensa para ser vista diretamente” (Summa Theologica, I, q.1, a.9). Assim, cada 

imagem da Mulher — o sol, a lua, as estrelas, o deserto, o Dragão e o rio — é um véu luminoso, um 

espelho do mistério eterno manifestado no tempo. 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

16 

3 – A Mulher Vestida de Sol: Maria na Plenitude da Graça 

O versículo inaugural declara: “Apareceu no céu um grande sinal: uma Mulher vestida de sol, 

tendo a lua debaixo dos pés e sobre a cabeça uma coroa de doze estrelas” (Ap 12,1). 

O “grande sinal” (semeion mega) indica uma manifestação divina que transcende o tempo. O 

“céu” não é apenas o espaço sideral, mas o domínio espiritual onde se cumpre o plano de Deus. A Mulher 

vestida de sol é, portanto, a expressão da glória divina refletida numa criatura — a plenitude da graça em 

Maria (Lc 1,28). 

São Bernardo de Claraval comenta que “Maria é vestida de sol porque é revestida do próprio 

Cristo, Sol de Justiça” (Homilia super Missus est). A luz que a envolve é a irradiação do Verbo que nela 

se encarnou. A lua sob os pés simboliza a vitória sobre a mutabilidade e a inconstância do mundo, 

enquanto a coroa de doze estrelas representa a plenitude do Povo de Deus — as doze tribos e os doze 

apóstolos — unificados na maternidade espiritual de Maria (Catecismo da Igreja Católica, §1138). 

Maria é o templo da graça, o espaço onde Deus habita. Sua figura celestial no Apocalipse reflete 

o mistério da Assunção: “Elevada ao céu em corpo e alma, Maria é exaltada pelo Senhor como Rainha 

do universo” (Pio XII, Munificentissimus Deus, 1950). Nela, a Igreja contempla antecipadamente o 

destino glorioso que a aguarda. 

 

4 - A Maternidade Messianica: O Filho e o Dragão 

O versículo 5 prossegue: “Ela deu à luz um Filho, um varão, que há de reger todas as nações 

com cetro de ferro, e seu Filho foi arrebatado para junto de Deus e do seu trono.” A referência ao Salmo 

2,9 indica o cumprimento da promessa messiânica: o Filho é Cristo, o Rei das nações. 

O nascimento do Filho no Apocalipse é uma leitura simbólica da Encarnação e da vitória pascal. 

O Dragão — “a antiga serpente, chamada diabo e Satanás” (Ap 12,9) — representa o poder do mal que 

tenta frustrar o plano divino desde Gênesis 3. O Apocalipse mostra a continuidade desse combate, agora 

travado na dimensão espiritual da história. Maria está no centro desse mistério. Em sua maternidade 

divina se manifesta o início da derrota do mal. “Desde o fiat da Anunciação, a mulher participa da luta 

contra a serpente” (João Paulo II, Redemptoris Mater, §24). A mulher que dá à luz é, portanto, a mesma 

que está aos pés da cruz e que aparece gloriosa no Apocalipse: Maria, mãe do Cristo e mãe dos redimidos. 

 

5. O Deserto e a Igreja Peregrina 

Após o arrebatamento do Filho, “a mulher fugiu para o deserto, onde Deus lhe tinha preparado 

um lugar” (Ap 12,6). O deserto é símbolo ambíguo: lugar de provação, mas também de encontro com 

Deus. No Antigo Testamento, o deserto foi o espaço da purificação e da aliança. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

17 

Santo Agostinho interpreta essa passagem dizendo: “O deserto é o tempo da Igreja, peregrina 

entre as perseguições do mundo e as consolações de Deus” (De Civitate Dei, XVIII,51). Maria, figura 

da Igreja, é conduzida pela Providência mesmo quando parece abandonada. 

O deserto é o lugar da fé. Na escatologia cristã, representa o tempo presente — entre a Ascensão 

e a Parusia — em que a Igreja, como Maria, confia silenciosamente em Deus. “A Mulher, sustentada 

pelas asas da grande águia” (Ap 12,14), é imagem da proteção divina. São Gregório Magno vê nas asas 

“a contemplação e a ação” (Moralia in Job, XXXII), as duas forças que sustentam a vida da Igreja. 

 

6 - O Dragão Perseguindo a Mulher: O Mistério da Oposição 

O versículo 13 mostra o Dragão perseguindo a Mulher após ser precipitado na terra. Essa 

perseguição é constante na história da Igreja e na vida dos santos. É o ódio da serpente contra a 

descendência da Mulher (Gn 3,15). 

O Apocalipse retoma a profecia do Gênesis e a cumpre plenamente. A “inimizade” estabelecida 

por Deus entre a mulher e a serpente atinge sua plenitude em Maria Imaculada. Ela é a mulher totalmente 

fiel, na qual o pecado não tem poder. “Nela, a vitória de Cristo sobre o mal se manifesta de modo 

perfeito” (Catecismo da Igreja Católica, §2853). 

Quando o Dragão é lançado na terra, significa que o mal é vencido no céu — ou seja, na dimensão 

divina da história —, mas continua a agir no mundo. Maria, como figura da Igreja, continua a luta, 

sustentando os fiéis com sua intercessão. “Assim como Maria acompanhou Cristo na cruz, ela 

acompanha a Igreja na tribulação” (Bento XVI, Verbum Domini, §27). 

 

7 - As Águas do Dragão e a Terra que Socorre a Mulher 

Nos versículos 15–16a, o Dragão lança da boca um rio de águas para submergir a Mulher. As 

águas representam, na simbologia bíblica, o caos e as forças hostis à vida (Sl 18,5). São Gregório Magno 

interpreta o rio como “as doutrinas falsas e as perseguições que tentam arrastar a Igreja” (Moralia in 

Job, XXXIII). 

Mas a terra vem em socorro da Mulher, engolindo o rio. Esse gesto da criação simboliza a vitória 

da Providência sobre o mal. O cosmos, longe de ser neutro, participa da redenção. “Toda a criação geme 

em dores de parto, esperando a manifestação dos filhos de Deus” (Rm 8,22). 

Em leitura mariológica, a terra que socorre a Mulher é figura da Imaculada Conceição. Maria foi 

preservada do mal pela graça preveniente de Deus. Assim como a terra pura acolheu o corpo de Cristo, 

Maria é a terra nova que acolhe o Verbo sem mancha. “A Mulher vestida de sol é a Imaculada, na qual 

o Dragão nada pôde” (Paulo VI, Marialis Cultus, §57). 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

18 

8 - A Mulher e a Dimensão Escatológica da História 

A Mulher do Apocalipse é o grande ícone escatológico da esperança. Em Maria, o futuro da Igreja 

já se cumpre. “Elevada à glória celeste, Maria resplandece como sinal seguro de esperança e 

consolação para o povo de Deus ainda peregrino” (Lumen Gentium, §68). 

A escatologia cristã não é mera expectativa do fim, mas a certeza da vitória da graça. Em Maria, 

a humanidade já alcançou sua plenitude. Ela é o primeiro fruto da redenção, a aurora do novo céu e da 

nova terra. 

São Luís Maria Grignion de Montfort declara: “Maria é o eco de Deus: se dizes ‘Maria’, ela 

responde ‘Deus’” (Tratado da Verdadeira Devoção, n. 225). O Apocalipse 12 é, portanto, uma revelação 

de amor trinitário: o Pai gera o Filho na eternidade, o Filho nasce da Mulher no tempo, e o Espírito Santo 

envolve tudo em luz. 

 

9 - Maria, Mãe da Igreja e Mulher Fiel 

A mulher fiel do Apocalipse é também a mãe espiritual dos redimidos. “O Dragão irritou-se 

contra a Mulher e foi fazer guerra ao resto de sua descendência, aos que guardam os mandamentos de 

Deus” (Ap 12,17). A descendência da Mulher são os cristãos, filhos da graça. 

Maria, portanto, não é apenas personagem do passado, mas presença materna no hoje da Igreja. 

João Paulo II recorda: “A maternidade de Maria perdura na Igreja, que continua a gerar filhos para 

Deus” (Redemptoris Mater, §44). 

Em cada fiel que resiste ao mal, a Mulher vestida de sol triunfa novamente. Sua luz é a vitória da 

fé sobre a dúvida, da esperança sobre o desespero, do amor sobre o ódio. O Apocalipse nos revela que a 

história é o campo da maternidade espiritual de Maria, até que o Cristo seja plenamente formado nos 

corações (Gl 4,19). 

 

10 – Conclusões 

Apocalipse 12 é uma síntese luminosa da história da salvação. A Mulher vestida de sol representa 

Maria em sua plenitude gloriosa e, ao mesmo tempo, a Igreja fiel e a humanidade redimida. Os símbolos 

— o sol, a lua, as estrelas, o deserto, o rio e a terra — compõem um mosaico teológico da vitória da 

graça. 

Em Maria, contemplamos o destino final da Igreja: ser revestida de luz, coroada de glória e livre 

do mal. A Mulher do Apocalipse é, assim, o grande sinal da esperança cristã. O Dragão continua a lutar, 

mas já está derrotado; a Mulher, sustentada por Deus, permanece vitoriosa. 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

19 

Como afirma Santo Agostinho, “a Cidade de Deus vence não pela força, mas pela fidelidade” 

(De Civitate Dei, XIX, 8). A Mulher vestida de sol é o rosto dessa fidelidade. Sua presença no céu é 

promessa e profecia: o amor de Deus triunfará, e Maria, Mãe da Igreja, permanecerá como sinal luminoso 

da vitória da graça na eternidade. 

 

11 – Referências Bibliográfica 

AQUINO, São Tomás de. Summa Theologica. Disponível em: 

https://www.newadvent.org/summa/3026.htm Acesso em: 10/10/2025. 

 

BÍBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus,2010. 

 

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. São Paulo: Loyola. 2000. 

 

CLARAVAL, São Bernardo de. Homilia super Missus est. 

 

CONCÍLIO VATICANO II. Lumen Gentium (Dogmatic Constitution on the Church). Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lum

en-gentium_po.html Acesso em: 05/10/2025. 

___________. Dei Verbum. Sobre a revelação divina. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651118_dei-verbum_po.html Acesso em: 12/10/2025. 

 

HIPONA, Santo Agostinho de. A Cidade de Deus. Disponível em: 

http://www.centroculturalcampogrande.pt/pdfs/a.cidade.de.deus.parte2.pdf  Acesso em: 12/10/2025. 

 

MAGNO, São Gregório. Moralia in Job. Campinas S/P. Sacro Elóqui. 2020. 

 

MONTFORT. São Luís Maria Grignion de. Tratado da Verdadeira Devoção à Santíssima Virgem. Rio 

Bonito S/P: Verbo Encarnado. 2022. 

 
MONTINI, Giovanni Battista Enrico Antonio (PAPA PAULO VI). Marialis Cultus (1974). Disponível 

em: https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-

vi_exh_19740202_marialis-cultus.html Acesso em: 12/10/2025. 

 

PACELLI, Eugenio Maria Giuseppe Giovanni (PAPA PIO XII). Munificentissimus Deus (1950). 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/apost_constitutions/documents/hf_p-

xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html Acesso em: 15/10/2025. 

 

RATZINGER, Joseph. (PAPA BENTO XVI). Verbum domini. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-

xvi_exh_20100930_verbum-domini.html Acesso em: 02/10/2025. 

 

WOJTYLA, Karol Józef (SÃO JOÃO PAULO II). Redemptores Mater. Disponível em:  

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-

ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html  Acesso em: 12/10/2025. 

 

https://www.newadvent.org/summa/3026.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
http://www.centroculturalcampogrande.pt/pdfs/a.cidade.de.deus.parte2.pdf
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19740202_marialis-cultus.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/pt/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

20 

A Devoção a Nossa Senhora Aparecida: 

Perspectivas Históricas e Teológicas 

 
Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

luizaerodesign@gmail.com 

 

“Sob o manto azul de Aparecida, o mistério da graça se faz história, 

e a história do povo se torna oração.” 

 

Resumo 

O presente artigo aborda a história, a veneração e a espiritualidade relacionadas a Nossa Senhora Aparecida, 

Padroeira do Brasil, sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana. Inicia-se com o relato histórico do encontro 

da pequena imagem nas águas do rio Paraíba do Sul, enfatizando o contexto social e religioso do início do século 

XVIII e os primeiros sinais de devoção popular. Em seguida, examina-se a consolidação do culto, a construção de 

santuários e a oficialização do título de Padroeira do Brasil, mostrando como a fé mariana se entrelaçou à 

identidade cultural e espiritual da nação. 

O artigo aprofunda a reflexão teológica sobre a figura de Maria, destacando sua maternidade espiritual, sua função 

mediadora em relação a Cristo e sua presença consoladora na vida do povo brasileiro. São analisadas, ainda, as 

manifestações concretas dessa devoção: peregrinações, celebrações litúrgicas, obras de caridade e o impacto na 

religiosidade popular, evidenciando como a fé mariana transforma a experiência cotidiana dos fiéis. Ao longo do 

texto, busca-se articular uma perspectiva devocional e histórica, demonstrando que a Mãe Aparecida é um ícone 

da misericórdia divina, da esperança cristã e da união do povo sob o olhar maternal de Maria. 

O estudo conclui que a devoção a Nossa Senhora Aparecida é simultaneamente expressão da fé popular e 

fenômeno teológico, revelando a ação de Deus na história do Brasil e a centralidade de Maria como guia espiritual, 

modelo de humildade e intercessora de todos os fiéis. A Padroeira do Brasil é, assim, testemunho vivo da graça 

divina que se manifesta nas realidades concretas do povo, conduzindo-o sempre a Cristo e fortalecendo sua 

identidade e esperança na fé católica. 

 

Abstract 

This article explores the history, veneration, and spirituality associated with Our Lady of Aparecida, the 

Patroness of Brazil, from the perspective of the Roman Catholic Church. It begins with the historical 

account of the small statue found in the waters of the Paraíba do Sul River, highlighting the social and 

religious context of early eighteenth-century Brazil and the initial signs of popular devotion. It then 

examines the consolidation of her cult, the construction of shrines, and the official recognition of her title 

as Patroness of Brazil, illustrating how Marian devotion became intertwined with the nation’s cultural 

and spiritual identity. 

mailto:luizaerodesign@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

21 

The article delves into the theological reflection on Mary, emphasizing her spiritual motherhood, her 

mediating role in relation to Christ, and her consoling presence in the life of the Brazilian people. 

Concrete expressions of this devotion—pilgrimages, liturgical celebrations, charitable works, and the 

impact on popular religiosity—are also analyzed, showing how Marian faith transforms the daily 

experiences of the faithful. Throughout the text, both devotional and historical perspectives are 

articulated, demonstrating that Our Lady of Aparecida is an icon of divine mercy, Christian hope, and 

unity under Mary’s maternal care. 

The study concludes that devotion to Our Lady of Aparecida is simultaneously an expression of popular 

faith and a theological phenomenon, revealing God’s action in Brazilian history and Mary’s central role 

as a spiritual guide, model of humility, and intercessor for all believers. The Patroness of Brazil thus 

stands as a living witness to the divine grace manifested in the concrete realities of the people, continually 

leading them to Christ and strengthening their identity and hope in the Catholic faith. 

 

1 – Introdução 

A história de Nossa Senhora Aparecida é mais do que um simples episódio da religiosidade 

popular; é uma manifestação profunda da presença amorosa de Deus na vida do seu povo, revelada 

através da ternura materna da Virgem Maria. A devoção à Mãe Aparecida ocupa um lugar central na 

espiritualidade do Brasil, sendo não apenas um símbolo de fé, mas também um elemento de identidade 

nacional que une pessoas de todas as regiões, raças e classes sociais. Em cada olhar voltado para sua 

imagem, encontra-se a esperança que renasce, a confiança que se restaura e a fé que se renova. A figura 

de Maria, sob o título de Aparecida, é o reflexo vivo da graça divina que se manifesta na simplicidade 

dos corações humildes e crentes, recordando as palavras do Magnificat: “Exultou de alegria o meu 

espírito em Deus, meu Salvador, porque olhou para a humildade de sua serva” (Lc 1,46-48). 

A devoção a Nossa Senhora Aparecida tem suas raízes em um acontecimento histórico datado de 

1717, quando três pescadores, ao lançarem suas redes nas águas do rio Paraíba do Sul, encontraram o 

corpo e depois a cabeça de uma pequena imagem da Imaculada Conceição. A partir desse instante, uma 

série de sinais e milagres começou a ser atribuída à intercessão daquela que o povo, com amor e 

simplicidade, passou a chamar de “Aparecida”. O surgimento da imagem nas águas não é um fato isolado, 

mas um evento carregado de significado espiritual e teológico. Assim como Maria apareceu na história 

da salvação para trazer ao mundo o Salvador, a imagem “aparecida” nas águas simboliza a presença 

materna de Deus emergindo na vida cotidiana do seu povo, um sinal de que o amor divino se manifesta 

onde há fé, esperança e entrega confiante. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

22 

A tradição católica sempre reconheceu em Maria a mulher que, pela sua fé inabalável, se tornou 

colaboradora íntima do plano redentor de Deus. O Concílio Vaticano II, na constituição Lumen Gentium, 

afirma que “a Bem-Aventurada Virgem foi predestinada desde toda a eternidade, como Mãe de Deus, 

juntamente com a Encarnação do Verbo divino” (LG 61), e que “foi exaltada pelo Senhor como Rainha 

do Universo, para ser mais plenamente conforme a seu Filho” (LG 59). A devoção a Nossa Senhora 

Aparecida, portanto, encontra seu fundamento mais profundo na própria teologia mariana da Igreja: 

venerar Maria é reconhecer a obra de Deus nela realizada, e é por meio dessa veneração que o fiel se 

aproxima de Cristo. Na piedade popular brasileira, essa dimensão teológica se entrelaça à experiência 

espiritual do povo, que, ao dirigir-se à Mãe Aparecida, encontra consolo, proteção e intercessão. 

A presença de Maria sob o título de Aparecida foi gradualmente se consolidando como expressão 

do amor maternal de Deus por uma nação marcada pela fé e pela diversidade. Ao longo dos séculos, sua 

devoção cresceu e ultrapassou as fronteiras regionais, tornando-se um símbolo de unidade nacional e um 

testemunho da vitalidade da Igreja Católica no Brasil. A proclamação de Nossa Senhora Aparecida como 

Padroeira do Brasil pelo Papa Pio XI, em 1930, foi o reconhecimento eclesial desse vínculo espiritual 

entre Maria e o povo brasileiro. Desde então, a imagem negra e singela da Mãe Aparecida tem sido um 

sinal eloquente da predileção divina pelos humildes e marginalizados, uma lembrança de que “Deus 

derruba os poderosos de seus tronos e exalta os humildes” (Lc 1,52). 

Este artigo propõe-se, portanto, a analisar a história, a teologia e a espiritualidade que envolvem 

a devoção a Nossa Senhora Aparecida sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana. A investigação 

busca compreender o significado desse culto mariano à luz da Tradição e do Magistério, interpretando a 

devoção como expressão autêntica da fé cristã e como caminho de encontro com Cristo. Nesse percurso, 

o estudo abordará as origens históricas da devoção, o desenvolvimento do culto, a dimensão teológica e 

mariológica, o papel pastoral da Igreja e a mensagem espiritual que a Mãe Aparecida transmite aos fiéis. 

Mais do que um exercício teológico, este trabalho é também um convite à contemplação do mistério de 

Maria como Mãe, Discípula e Serva, aquela que continua a dizer com ternura e firmeza ao coração de 

cada fiel: “Fazei tudo o que Ele vos disser” (Jo 2,5). 

 

2 – A Descoberta da Imagem e os Primórdios da Devoção 

O início da devoção a Nossa Senhora Aparecida está intimamente ligado a um episódio simples 

e misterioso que se tornou um marco na história espiritual do Brasil. Em outubro de 1717, na vila de 

Guaratinguetá, no Vale do Paraíba, três pescadores — Domingos Garcia, Filipe Pedroso e João Alves — 

foram encarregados de fornecer peixe para um banquete em homenagem ao Conde de Assumar, Dom 

Pedro de Almeida e Portugal, então Governador da Capitania de São Paulo e Minas de Ouro. As águas 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

23 

do rio Paraíba do Sul, contudo, pareciam estéreis, e a pesca infrutífera refletia o cansaço e a incerteza 

daqueles homens humildes. Foi então que, ao lançarem suas redes uma vez mais, retiraram das águas o 

corpo de uma pequena imagem de terracota escurecida pelo tempo; em seguida, lançando novamente as 

redes, encontraram a cabeça que completava a peça. Após unirem as partes, continuaram a pesca e, para 

espanto e alegria de todos, os peixes começaram a abundar nas redes, enchendo o barco. 

Aquele acontecimento simples, marcado pela fé e pela surpresa, foi interpretado como um sinal 

da presença de Deus por meio da intercessão de Maria. A imagem, de cerca de 40 centímetros de altura, 

representava a Imaculada Conceição, título sob o qual Maria é venerada desde os primórdios do 

cristianismo. A cor escura da imagem, resultado provável da ação do tempo e do lodo do rio, adquiriu 

um significado profundo para o povo brasileiro: uma Maria próxima, identificada com o rosto mestiço e 

sofrido de sua gente. A partir daquele momento, o pequeno grupo de pescadores e suas famílias passou 

a reunir-se em oração diante da imagem, iniciando uma devoção que rapidamente se espalhou pela região. 

O acontecimento da pesca milagrosa e o encontro da imagem constituem, sob o olhar teológico 

da Igreja, um sinal de epifania — uma manifestação da graça divina em meio à simplicidade do cotidiano. 

Assim como no Evangelho de Lucas, em que o anjo Gabriel anuncia a Maria que “para Deus nada é 

impossível” (Lc 1,37), também o episódio de Aparecida revela que a fé do povo humilde é o terreno fértil 

onde Deus manifesta sua presença. O Papa João Paulo II, em sua homilia no Santuário Nacional de 

Aparecida, em 4 de julho de 1980, afirmou: “Neste lugar santo, Maria manifesta-se como Mãe do povo 

brasileiro, conduzindo-o à fé, à esperança e à caridade.” O milagre da pesca abundante, portanto, não é 

apenas um evento prodigioso, mas uma catequese viva sobre a confiança em Deus e sobre o poder da 

intercessão de Maria. 

A devoção a Nossa Senhora Aparecida foi se fortalecendo nas décadas seguintes, primeiro em 

pequenas reuniões familiares e depois em celebrações comunitárias. A imagem permaneceu por anos na 

casa de Filipe Pedroso, onde se formou um oratório doméstico que logo se transformou em local de 

peregrinação. O povo acorria de longe para rezar, agradecer e pedir graças. Com o aumento da devoção, 

construiu-se uma capela modesta, e as narrativas dos milagres começaram a circular oralmente, 

transmitidas de geração em geração. Entre os mais conhecidos, destaca-se o milagre da corrente quebrada  

quando um escravo fugitivo, ao ser recapturado e amarrado com correntes diante da imagem, viu suas 

amarras se soltarem milagrosamente. Esse episódio, carregado de simbolismo, foi interpretado pelo povo 

como um sinal da libertação espiritual e da dignidade que Maria, Mãe de todos, oferece especialmente 

aos pobres e oprimidos. 

A partir de uma perspectiva teológica, esses primeiros acontecimentos expressam de forma 

concreta o que a Igreja reconhece como a manifestação da fé do povo de Deus. O Diretório sobre a 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

24 

Piedade Popular e a Liturgia (2002), documento da Congregação para o Culto Divino e a Disciplina dos 

Sacramentos, ensina que a religiosidade popular “exprime um sentido inato de Deus e uma capacidade 

espontânea de perceber sua presença e ação” (§9). Em Aparecida, essa dimensão é evidente: o encontro 

da imagem, os milagres, as orações e a propagação da devoção revelam a fé de um povo que reconhece, 

na Mãe de Jesus, a intercessora atenta às necessidades humanas. 

A imagem, mesmo sendo pequena e simples, adquiriu uma força simbólica imensurável. Sua 

coloração escura, longe de ser um detalhe material, tornou-se um ícone teológico e social. Representa a 

maternidade universal de Maria, que acolhe todos os filhos sem distinção, e evoca, ao mesmo tempo, a 

identidade do povo brasileiro, marcado pela mistura de raças, pela luta, pela esperança e pela fé. Na 

leitura espiritual da Igreja, essa particularidade faz de Nossa Senhora Aparecida um sinal de inculturação 

do Evangelho — um modo como a graça de Deus assume a forma e o rosto de um povo concreto. Como 

ensina o Papa Francisco na exortação Evangelii Gaudium, “a piedade popular é uma força ativamente 

evangelizadora, portadora de valores da fé que devem ser respeitados e promovidos” (§122). 

Assim, o episódio da descoberta da imagem de Nossa Senhora Aparecida transcende a história e 

se transforma em teologia viva. Ele manifesta a ação providente de Deus que, através de Maria, alcança 

os humildes e transforma realidades simples em sinais de salvação. O rio Paraíba, que acolheu e devolveu 

ao povo a pequena imagem, torna-se símbolo das águas do Batismo que regeneram a fé e renovam o 

coração do Brasil. Desde aquele momento, a Mãe Aparecida começou a guiar espiritualmente o povo 

brasileiro, revelando que o amor de Deus se manifesta, sobretudo, na ternura da Mãe que nunca abandona 

seus filhos. 

 

3 – A Consolidação de Nossa Senhora Aparecida e a Devoção Nacional 

O século XVIII marcou não apenas a descoberta da imagem de Nossa Senhora Aparecida nas 

águas do rio Paraíba do Sul, mas também o início de uma devoção que, pouco a pouco, cresceu e se 

enraizou no coração do povo brasileiro. O encontro daquela pequena imagem de terracota, humilde e 

coberta de lama, tornou-se símbolo de uma presença divina que se revela aos simples e marginalizados, 

um eco da própria mensagem evangélica. Assim como Maria foi encontrada na simplicidade de Nazaré, 

também foi “aparecida” nas mãos de pescadores pobres, o que conferiu à devoção um caráter 

profundamente popular e inclusivo. A Igreja Católica, atenta a esse movimento de fé espontânea, 

gradualmente reconheceu na devoção a expressão autêntica da religiosidade do povo, digna de 

acolhimento e orientação pastoral. 

Ao longo do século XIX, a devoção a Nossa Senhora Aparecida se expandiu para além das 

margens do Paraíba, acompanhando o desenvolvimento do Brasil enquanto nação independente. Em 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

25 

1822, com a proclamação da Independência, a jovem pátria buscava símbolos de unidade e proteção. A 

Mãe Aparecida, já venerada por fiéis e peregrinos, começou a ser vista como uma intercessora não apenas 

pessoal, mas nacional. Santuários improvisados foram sendo substituídos por construções mais sólidas, 

e o fluxo de romarias cresceu em intensidade e fervor. A Igreja, reconhecendo a importância dessa 

manifestação de fé, deu os primeiros passos rumo à institucionalização do culto, legitimando o que o 

coração do povo já havia consagrado. Nesse período, a devoção mariana assumiu também um papel de 

resistência espiritual diante das dificuldades políticas e sociais do Brasil Império, fortalecendo a 

identidade católica do país. 

O século XX representou o amadurecimento pleno dessa devoção. Em 1904, a imagem de Nossa 

Senhora Aparecida foi solenemente coroada por decreto do Papa Pio X, em uma cerimônia marcada por 

profunda emoção e pela presença de milhares de fiéis. Tal coroação simbolizou o reconhecimento oficial 

da Igreja Católica à realeza espiritual de Maria sobre o Brasil. Posteriormente, em 1930, o Papa Pio XI 

proclamou Nossa Senhora Aparecida como Padroeira do Brasil, elevando a devoção a um patamar 

nacional e eclesial. Este ato pontifício foi não apenas uma honraria simbólica, mas um testemunho da 

íntima ligação entre o povo brasileiro e a Mãe de Deus. A partir desse momento, a história da nação e a 

história da fé mariana se entrelaçaram de modo indissolúvel, e o nome de Aparecida passou a representar 

um ponto de convergência entre fé, cultura e identidade nacional. 

Com o passar das décadas, a consolidação do culto se traduziu em grandes obras e gestos 

concretos de fé. A construção da nova Basílica Nacional, iniciada em 1955 e concluída no final do século 

XX, foi expressão visível da grandiosidade espiritual que Nossa Senhora Aparecida alcançou no coração 

do povo brasileiro. A Basílica, hoje o maior santuário mariano do mundo depois de Guadalupe, não é 

apenas um templo de pedra e tijolos, mas um símbolo da casa materna onde todos os brasileiros se 

encontram. Ali, a Mãe de Deus acolhe peregrinos de todas as origens, credos e condições, revelando, por 

meio da sua presença silenciosa, o amor universal e inclusivo de Cristo. O Santuário Nacional, 

administrado com zelo pastoral pelos missionários redentoristas desde o século XIX, tornou-se o coração 

pulsante da devoção mariana no Brasil, irradiando espiritualidade, solidariedade e evangelização. 

A consolidação do culto de Nossa Senhora Aparecida, portanto, não pode ser compreendida 

apenas como um fenômeno religioso popular, mas como um movimento teológico e cultural que expressa 

a busca do povo brasileiro por sentido, identidade e proteção sob o olhar materno de Maria. A Igreja 

Católica, através de seus papas e bispos, reconheceu na fé simples do povo um verdadeiro “sensus fidei”, 

ou seja, um instinto espiritual que conduz os fiéis ao coração da verdade revelada. Essa harmonia entre 

o sensus fidei e o magistério da Igreja é um testemunho da ação do Espírito Santo, que conduz a fé 

popular à maturidade eclesial. O Papa João Paulo II, em sua visita a Aparecida em 1980, reafirmou esse 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

26 

vínculo sagrado ao dizer: “Com a vossa Mãe Aparecida, o Brasil será sempre um povo de Deus, fiel ao 

Evangelho e ao amor de Cristo”. 

Assim, a devoção nacional a Nossa Senhora Aparecida tornou-se um dos pilares espirituais da 

identidade brasileira, unindo fé e cultura, história e esperança. Em cada romaria, em cada vela acesa 

diante da imagem, o povo renova sua confiança na intercessão daquela que é “cheia de graça”. A 

consolidação do culto à Mãe Aparecida revela, portanto, que a verdadeira devoção mariana conduz 

sempre a Cristo, como recorda o Concílio Vaticano II na Lumen Gentium (n. 66): “Maria, pela sua 

maternal caridade, cuida dos irmãos de seu Filho, que ainda peregrinam e se acham em perigos e 

ansiedades até que sejam conduzidos à pátria bem-aventurada.” Assim, sob o manto azul de Nossa 

Senhora Aparecida, o Brasil continua a peregrinar, confiante de que, com Maria, chegará mais 

plenamente a Cristo. 

 

4 - A Mensagem Teológica e Mariana da Devoção 

A devoção a Nossa Senhora Aparecida é, antes de tudo, uma expressão viva da teologia mariana, 

que vê em Maria o modelo perfeito da criatura humana em comunhão com Deus e em total 

disponibilidade à graça divina. A figura de Maria, sob o título de Aparecida, reflete com especial força a 

mensagem central do Evangelho: a presença de Deus se manifesta nos pequenos, nos humildes e nos que 

confiam plenamente em sua misericórdia. A imagem negra, encontrada nas águas por pescadores 

simples, não é apenas um símbolo histórico, mas uma epifania da proximidade divina com os mais 

pobres. Em seu silêncio e pequenez, a Mãe Aparecida recorda que o poder de Deus se revela na fraqueza, 

e que sua glória se manifesta na simplicidade da fé. 

A Igreja Católica, em sua tradição teológica, ensina que Maria é o “ícone escatológico” da 

humanidade redimida, aquela que, assumida aos céus, mostra o destino final de todos os que se unem a 

Cristo. Na devoção a Nossa Senhora Aparecida, essa verdade é contemplada sob uma forma concreta e 

encarnada na realidade brasileira. O povo vê em Maria não apenas a Rainha gloriosa do céu, mas a Mãe 

que caminha com seus filhos nas lutas e sofrimentos da vida. Essa dimensão mariana da fé revela uma 

teologia da encarnação vivida no cotidiano, na qual a presença de Maria não é distante, mas terna, 

próxima e solidária. A experiência devocional do povo brasileiro confirma o ensinamento do Concílio 

Vaticano II, na Lumen Gentium (n. 62), quando afirma que Maria “continua a interceder pelos irmãos de 

seu Filho, que ainda peregrinam na terra, cercados de perigos e dificuldades, até que sejam conduzidos à 

pátria bem-aventurada”. 

A teologia mariana de Nossa Senhora Aparecida está intimamente ligada à sua dimensão 

cristológica. Maria nunca é o fim último da devoção, mas o caminho que conduz a Cristo, como ensina 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

27 

o princípio mariano “Ad Iesum per Mariam” — A Jesus por Maria. Cada gesto de fé, cada prece dirigida 

à Mãe Aparecida, encontra seu cumprimento em seu Filho, o Redentor. O título de “Aparecida” evoca 

não apenas o fato histórico da aparição da imagem, mas também o sentido espiritual de uma presença 

revelada: Maria aparece, ou melhor, é manifestada, para conduzir os corações a uma fé mais profunda 

em Deus. Ela é o “sinal” (cf. Lc 2,34) que aponta para Cristo, e sua missão materna é fazer com que os 

fiéis redescubram a alegria de seguir o Evangelho com simplicidade e amor. 

A cor escura da imagem, marcada pelo tempo e pelas águas do rio, também possui um valor 

simbólico e teológico de grande profundidade. Para muitos teólogos e pastores, essa tonalidade 

representa a identificação de Maria com os pobres, com os marginalizados e com a diversidade do povo 

brasileiro. Em um país formado por tantas raças, culturas e realidades sociais, a imagem negra de Nossa 

Senhora Aparecida revela uma Mãe universal, que acolhe todos os seus filhos sem distinção. Ela é a Mãe 

da Igreja e da humanidade, como proclamou o Papa Paulo VI na Marialis Cultus (n. 56), quando afirmou 

que “Maria é a Mãe de todos os homens, porque, unida ao novo Adão, cooperou de modo singular para 

a regeneração espiritual da humanidade”. Assim, a Mãe Aparecida, em sua simplicidade, reflete a 

teologia do amor inclusivo de Deus e convida todos os fiéis a viverem a fraternidade como expressão 

concreta do Evangelho. 

No coração da mensagem teológica da devoção a Nossa Senhora Aparecida está o tema da 

esperança. A aparição da imagem nas águas do rio Paraíba, logo após tentativas frustradas de pesca, 

representa a irrupção da graça divina em meio ao desespero humano. É um sinal de que Deus age quando 

as forças humanas se esgotam, e que a fé perseverante é sempre recompensada. Essa mensagem é 

profundamente bíblica, recordando episódios como o de Pedro e os pescadores no lago de Genesaré (Lc 

5,1-11), onde, após uma noite sem frutos, a obediência à palavra de Cristo trouxe abundância. A devoção 

a Aparecida convida, portanto, à confiança inabalável na providência divina e à certeza de que, nas horas 

mais escuras, Maria aparece como sinal da esperança que não decepciona (cf. Rm 5,5). 

Do ponto de vista espiritual, a devoção à Mãe Aparecida é uma escola de vida cristã. Ela ensina 

a humildade, a confiança e a entrega total à vontade de Deus. Ao contemplar sua imagem, os fiéis são 

chamados a imitar suas virtudes: a escuta atenta da Palavra, a fé firme mesmo nas provações e a caridade 

ativa que se traduz em serviço aos irmãos. A Mãe Aparecida é o espelho da Igreja e o modelo de 

discipulado, como recorda o Papa Francisco na Evangelii Gaudium (n. 288): “Como verdadeira mãe, 

caminha conosco, luta conosco e derrama incessantemente a proximidade do amor de Deus”. Assim, a 

devoção mariana não é fuga do mundo, mas impulso missionário, uma espiritualidade que transforma o 

coração e inspira ações concretas de amor e justiça. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

28 

Por fim, a mensagem teológica de Nossa Senhora Aparecida é uma mensagem de unidade. Em 

um país marcado por contrastes e desafios sociais, Maria surge como sinal de reconciliação e comunhão. 

Sob o seu manto, o povo encontra abrigo e consolo; na sua intercessão, encontra força e renovação 

espiritual. Sua presença é um lembrete constante de que a Igreja é chamada a ser “casa e escola de 

comunhão” (São João Paulo II, Novo Millennio Ineunte, n. 43), e que a verdadeira devoção mariana leva 

sempre ao compromisso com o Evangelho e com o próximo. Nossa Senhora Aparecida, portanto, não é 

apenas a Padroeira do Brasil, mas o ícone da fé viva de um povo que, em meio às águas da história, 

encontra nela a Mãe que aparece para conduzir à luz de Cristo. 

 

5 - A presença de Nossa Senhora Aparecida na Vida e na Espiritualidade do Povo Brasileiro 

A presença de Nossa Senhora Aparecida na vida do povo brasileiro ultrapassa os limites da 

devoção religiosa e se inscreve na própria alma nacional. Desde o momento de sua aparição nas águas 

do rio Paraíba, a pequena imagem tornou-se companheira inseparável da história do Brasil, presente nas 

alegrias, nas dores e nas esperanças de milhões de fiéis. A devoção à Mãe Aparecida se confunde com o 

pulsar da fé cotidiana: está nas procissões que percorrem as ruas das cidades, nas pequenas capelas de 

beira de estrada, nos oratórios das casas simples e nas grandes romarias ao Santuário Nacional. É uma fé 

que se expressa em gestos humildes — uma vela acesa, uma prece silenciosa, uma lágrima de gratidão 

— e que revela uma profunda confiança na presença maternal de Maria. A “Senhora Aparecida” é vista 

como aquela que compreende as dores do povo e que, como intercessora fiel, apresenta seus filhos ao 

coração misericordioso de Cristo. 

Na espiritualidade popular, Nossa Senhora Aparecida é invocada em todos os momentos da vida: 

no nascimento das crianças, nas doenças, nas dificuldades financeiras, nos perigos da estrada e até nos 

momentos de decisão e de vocação. O povo brasileiro aprendeu a confiar na Mãe Aparecida como um 

reflexo do amor divino que não abandona ninguém. Essa confiança filial tem raízes teológicas profundas, 

pois expressa o reconhecimento da maternidade espiritual de Maria, ensinada pela Igreja desde os 

primeiros séculos do cristianismo. O Concílio Vaticano II, na Lumen Gentium (n. 62), recorda que “esta 

maternidade de Maria na ordem da graça perdura sem cessar, desde o consentimento que fielmente deu 

na Anunciação e que manteve sem hesitação junto à cruz”. A presença de Aparecida é, portanto, a 

atualização contínua dessa maternidade espiritual, vivida no coração do povo que recorre à sua proteção. 

A espiritualidade mariana em torno de Nossa Senhora Aparecida é marcada por uma profunda 

dimensão comunitária. A romaria ao Santuário Nacional é uma das expressões mais belas dessa fé 

partilhada. Milhares de peregrinos percorrem longas distâncias a pé, de bicicleta, a cavalo ou de carro, 

movidos por promessas, agradecimentos ou simples desejo de estar diante da Mãe. Cada peregrinação é 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

29 

uma catequese viva: o esforço, o silêncio, o canto e a oração transformam o caminho em um verdadeiro 

itinerário espiritual. O Papa Francisco, em sua homilia no Santuário Nacional em 2013, por ocasião da 

Jornada Mundial da Juventude, afirmou que “Aparecida é o coração mariano do Brasil; é o lugar onde o 

povo encontra refúgio e esperança, onde Maria ensina a perseverar na fé e a confiar na providência de 

Deus”. Essas palavras sintetizam o sentido da romaria como experiência de fé viva e renovadora, na qual 

o povo se reconhece como parte de uma grande família espiritual reunida sob o manto materno da 

Virgem. 

A devoção à Mãe Aparecida também se manifesta na vida litúrgica e sacramental da Igreja no 

Brasil. A festa de Nossa Senhora Aparecida, celebrada no dia 12 de outubro, é ocasião de grande júbilo 

nacional, unindo fiéis de todas as dioceses em oração e gratidão. A data, instituída como feriado nacional 

em 1980, durante a visita do Papa João Paulo II, é símbolo da consagração do Brasil à sua Padroeira. Nas 

paróquias e comunidades, multiplicam-se novenas, terços, missas e celebrações marianas que expressam 

a fé viva do povo. O culto à Mãe Aparecida é, assim, uma escola de liturgia e espiritualidade, pois conduz 

os fiéis à adoração de Cristo e à vivência dos sacramentos. Como recorda o Papa Bento XVI, em seu 

discurso na V Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, em Aparecida (2007), 

“a piedade popular é um tesouro precioso da Igreja, no qual se expressa a alma dos povos latino-

americanos”. A devoção a Nossa Senhora Aparecida é, portanto, uma manifestação concreta dessa 

piedade que evangeliza e transforma corações. 

A presença da Padroeira do Brasil na vida cotidiana dos fiéis também se estende ao campo social. 

A figura de Maria inspira inúmeras obras de caridade, projetos de evangelização e ações pastorais que 

buscam traduzir o amor materno em gestos concretos de solidariedade. O Santuário Nacional, 

administrado pelos Missionários Redentoristas, é exemplo disso: além de acolher milhões de peregrinos 

por ano, mantém projetos sociais voltados à educação, saúde, assistência a famílias carentes e formação 

cristã. A espiritualidade de Aparecida não se encerra no templo, mas se prolonga nas ações de amor que 

brotam da fé. A verdadeira devoção mariana, como ensina o Papa Paulo VI na Marialis Cultus (n. 57), 

“leva os fiéis a imitar as virtudes de Maria, especialmente sua fé, sua esperança e sua caridade”. Assim, 

a fé em Nossa Senhora Aparecida não é apenas contemplativa, mas ativa, missionária e comprometida 

com o bem comum. 

Por fim, Nossa Senhora Aparecida representa para o povo brasileiro a síntese da esperança e da 

confiança em Deus. Em meio às dificuldades sociais, às crises econômicas e às dores humanas, a Mãe 

Aparecida é sinal de consolo e de perseverança. Ela é lembrada não apenas como intercessora, mas como 

presença viva que acompanha a nação em sua caminhada. O seu olhar sereno, o seu semblante pequeno 

e acolhedor, recordam a ternura divina que não abandona os seus filhos. A espiritualidade popular em 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

30 

torno de Aparecida revela uma teologia do encontro: o povo vai ao encontro da Mãe, e nela encontra o 

próprio Cristo. É uma fé simples, mas profundamente encarnada, que une o céu e a terra, o humano e o 

divino. A Mãe Aparecida é, em última instância, o ícone da presença amorosa de Deus no coração do 

Brasil, e seu culto é expressão do amor que transforma, consola e renova a esperança de um povo que 

caminha na fé. 

 

6 - Interpretação sob a Ótica da Igreja Católica Apostólica Romana 

A devoção a Nossa Senhora Aparecida, sob a ótica teológica e pastoral da Igreja Católica, é 

compreendida como uma manifestação legítima e profunda da fé do povo de Deus, enraizada na Sagrada 

Escritura e na Tradição Apostólica. A Igreja reconhece na piedade popular mariana uma expressão 

autêntica do sensus fidei — o “instinto da fé” — que, guiado pelo Espírito Santo, conduz o coração dos 

fiéis à verdade revelada. A devoção à Mãe Aparecida não é um culto paralelo, mas uma forma viva de 

participação na única mediação de Cristo, o Salvador. Como ensina o Concílio Vaticano II na Lumen 

Gentium (n. 60), “a função maternal de Maria em relação aos homens de modo algum obscurece ou 

diminui a mediação de Cristo, antes mostra a sua eficácia”. A veneração da Padroeira do Brasil é, 

portanto, profundamente cristocêntrica: toda súplica dirigida a Maria é, em última instância, um clamor 

ao próprio Cristo, por meio de sua Mãe. 

A Igreja Católica vê em Nossa Senhora Aparecida um sinal privilegiado da presença amorosa de 

Deus no meio do seu povo. A imagem encontrada nas águas do rio Paraíba é interpretada à luz da teologia 

dos sinais, tão cara à tradição bíblica e cristã. Assim como Deus se revelou ao seu povo através de sinais 

concretos — a sarça ardente, a arca da aliança, o maná no deserto —, também na história brasileira Ele 

se manifestou através do sinal da pequena imagem da Virgem. Para a Igreja, Aparecida é um sinal de fé, 

esperança e amor, destinado a recordar que a providência divina age de forma concreta na vida dos 

homens. O Papa Francisco, em sua homilia no Santuário Nacional em 2013, afirmou que “Deus se 

manifesta nos gestos simples e humildes, e Maria é o grande sinal dessa presença: Ela aparece para nos 

conduzir à ternura e à misericórdia do seu Filho”. A presença da Mãe Aparecida é, assim, uma catequese 

silenciosa sobre a ação amorosa de Deus na história humana. 

A teologia mariana da Igreja ensina que Maria é modelo e imagem da Igreja. Ela representa o que 

a Igreja é chamada a ser: fiel, obediente, cheia de graça e totalmente voltada para Cristo. Nesse sentido, 

a devoção à Mãe Aparecida tem um profundo valor eclesiológico. O Papa Paulo VI, na exortação 

apostólica Marialis Cultus (1974), recorda que o verdadeiro culto mariano deve sempre conduzir à 

liturgia e à vida sacramental, alimentando a fé e promovendo a caridade. A Igreja no Brasil, 

especialmente através da Conferência Nacional dos Bispos do Brasil (CNBB), tem insistido nesse 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

31 

aspecto: a devoção popular deve ser evangelizada e evangelizadora. Não se trata de um sentimentalismo 

religioso, mas de uma expressão viva da fé que precisa ser continuamente iluminada pela Palavra e pelos 

sacramentos. A devoção a Nossa Senhora Aparecida, quando vivida à luz da fé católica, se torna um 

poderoso instrumento de conversão e renovação espiritual. 

A presença da Mãe Aparecida é também interpretada pela Igreja como expressão da opção 

preferencial de Deus pelos pobres e humildes. A forma como a imagem foi encontrada — fragmentada, 

suja de lama e restaurada pelas mãos de pescadores — contém uma forte mensagem evangélica: Deus se 

revela na fragilidade, e sua graça se manifesta nas realidades mais simples. Essa dimensão teológica está 

em perfeita harmonia com o Evangelho de Lucas, que apresenta Maria como a humilde serva do Senhor 

exaltada por Deus (Lc 1,46-55). A Igreja reconhece, nesse episódio, um sinal de sua própria missão: ser 

portadora da boa nova aos pobres, anunciando a esperança mesmo em meio às águas turvas da vida. Essa 

interpretação foi reafirmada durante a V Conferência de Aparecida (2007), cujo documento final, 

aprovado pelo Papa Bento XVI, destacou a importância da piedade popular como “um lugar teológico 

onde o Espírito Santo age para evangelizar e renovar a fé dos povos”. 

Do ponto de vista pastoral, a Igreja considera a devoção a Nossa Senhora Aparecida um meio 

privilegiado de evangelização e catequese. A fé mariana do povo brasileiro é, para os pastores, uma ponte 

entre o coração e o Evangelho. Como ensina o Papa Bento XVI no Documento de Aparecida (n. 258), 

“a piedade popular é o modo como a fé, recebida e vivida na Igreja, se encarna em uma cultura e se torna 

força evangelizadora”. A missão da Igreja, portanto, não é apagar essa devoção, mas purificá-la e orientá-

la para Cristo, ajudando os fiéis a compreender que toda verdadeira veneração mariana culmina na 

adoração ao Deus Uno e Trino. O Santuário Nacional, com suas missas, confissões, novenas e obras de 

caridade, é exemplo concreto dessa pastoral encarnada, que une liturgia, fé popular e compromisso social. 

A Mãe Aparecida, nesse contexto, torna-se mestra de evangelização, modelo de discipulado e sinal de 

esperança. 

A doutrina católica, por fim, vê na figura de Nossa Senhora Aparecida um chamado à unidade e 

à comunhão eclesial. Ela é a Mãe da Igreja no Brasil, e sob o seu manto todos os fiéis são convidados a 

viver a fraternidade cristã. O Papa João Paulo II, em sua visita a Aparecida em 1980, proclamou: “Com 

a vossa Mãe Aparecida, o Brasil será sempre um povo de Deus, fiel ao Evangelho e ao amor de Cristo”. 

Essa frase sintetiza a compreensão teológica e pastoral da Igreja: Maria conduz a comunidade à fidelidade 

e à santidade. A imagem da Mãe Aparecida, pequena e frágil, mas revestida de glória, é o ícone da própria 

Igreja: humana em sua fragilidade, divina em sua vocação e sustentada pela graça. Assim, sob a ótica da 

Igreja Católica, a devoção à Padroeira do Brasil é um dom e uma responsabilidade — um dom, porque 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

32 

manifesta o amor de Deus que se revela ao povo; e uma responsabilidade, porque exige que essa fé seja 

traduzida em vida, caridade e compromisso com o Reino de Deus. 

 

7 - Conclusões 

A devoção a Nossa Senhora Aparecida transcende o campo da simples religiosidade popular e se 

insere no coração da espiritualidade católica brasileira como expressão viva da presença materna de 

Maria na história do povo. Desde o misterioso encontro da pequena imagem nas águas do rio Paraíba do 

Sul até a sua elevação como Padroeira do Brasil, observa-se uma profunda dinâmica espiritual que une 

fé, esperança e identidade nacional. Em cada etapa desse percurso, Maria se manifesta como sinal da 

predileção de Deus pelos humildes, lembrando que o Senhor exalta os pequenos e confunde os poderosos, 

como cantado no Magnificat. Assim, o culto a Nossa Senhora Aparecida é, antes de tudo, um testemunho 

da misericórdia divina que se derrama sobre um povo simples, perseverante e profundamente crente. 

Teologicamente, a figura de Nossa Senhora Aparecida reflete o papel universal de Maria na 

economia da salvação. A Igreja Católica, em seus documentos e magistério, reafirma que a Mãe de Deus 

participa da missão redentora de Cristo de forma singular, intercedendo pelos fiéis e conduzindo-os ao 

seu Filho. Em Aparecida, essa mediação se concretiza de modo particular, pois Maria assume os traços 

do povo brasileiro: acolhedora, sofrida, generosa e cheia de fé. Sua imagem negra, marcada pelas águas, 

é um ícone de inclusão e de unidade, revelando que em Cristo não há distinção entre raças, condições 

sociais ou origens. Assim, o culto à Virgem Aparecida adquire uma dimensão eclesial e social profunda, 

lembrando que o Evangelho deve sempre ser encarnado na realidade concreta dos povos. 

Historicamente, o crescimento do santuário, as peregrinações e a consagração da nação à 

Padroeira mostram que a devoção mariana em Aparecida se tornou um verdadeiro patrimônio espiritual 

do Brasil. Ela moldou expressões culturais, inspirou obras de caridade, gerou vocações e renovou 

continuamente a fé de milhões de fiéis. A presença de Nossa Senhora Aparecida nas famílias, nas 

comunidades rurais, nas grandes cidades e nas celebrações nacionais revela uma fé que ultrapassa as 

fronteiras da Igreja institucional e se torna parte da própria alma do país. Ao longo dos séculos, sua 

intercessão tem sido invocada nos momentos de crise e agradecida nos tempos de bonança, sempre 

apontando para Cristo como o centro da vida cristã. 

Em uma leitura espiritual, Nossa Senhora Aparecida representa o rosto materno de Deus que se 

inclina sobre o povo, acolhendo suas dores e transformando-as em esperança. Sua devoção convida à 

conversão, à solidariedade e à confiança na providência divina. O fiel que se aproxima de Maria encontra 

nela um caminho seguro para o encontro com Jesus, uma escola de humildade e um refúgio de amor. A 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

33 

mensagem de Aparecida continua atual: Deus continua agindo na história, escolhendo os simples para 

realizar grandes obras, e Maria permanece sendo a serva fiel que nos conduz à obediência da fé. 

Portanto, a história e a veneração de Nossa Senhora Aparecida são, ao mesmo tempo, um 

testemunho de fé e um convite à ação. A Mãe Aparecida chama os cristãos a viverem o Evangelho com 

autenticidade, a promoverem a justiça e a fraternidade e a reconhecerem a presença de Deus nas águas 

da vida cotidiana. Sua imagem, tão pequena e ao mesmo tempo tão grandiosa, recorda que o amor de 

Deus se revela nas coisas simples e que, em Maria, o Brasil encontrou não apenas sua Padroeira, mas 

uma verdadeira expressão da graça divina que habita entre nós. 

 

8 – Referências Bibliográfica 

Bíblia Sagrada, especialmente Lucas 1:26–56 (Anunciação e Magnificat). 

Concílio Vaticano II, Lumen Gentium (cap. VIII). 

Papa Paulo VI, Marialis Cultus (1974). 

Papa João Paulo II, Redemptoris Mater (1987). 

Papa Francisco, Evangelii Gaudium (2013) e Christus Vivit (2019). 

Catecismo da Igreja Católica, §§963–975, §§2131–2132. 

CNBB, Documentos e Homilias do Santuário Nacional de Aparecida. 

Santuário Nacional de Aparecida, arquivos históricos e homilias papais (João Paulo II, Bento XVI e 

Francisco). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

34 

A Senhora do Tepeyac: História, Teologia e Espiritualidade de uma 

Aparição que Transformou a América Latina 

 
Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

luizaerodesign@gmail.com 

 

 

“Mãe Santíssima de Guadalupe, cobre-nos com teu manto de luz e 

guia-nos pelos caminhos da fé, da esperança e da paz.” 

 

Resumo 

Este artigo apresenta uma análise teológico-histórica da devoção a Nossa Senhora de Guadalupe, desde as 

aparições de 1531 no monte Tepeyac, no México, até sua consolidação como símbolo de fé, identidade e esperança 

para todo o continente americano. A obra busca compreender a mensagem guadalupana em sua profundidade 

espiritual, seu contexto histórico e seu impacto pastoral, relacionando fé, cultura e evangelização. 

O texto percorre a narrativa original das aparições, a figura do vidente São Juan Diego, o conteúdo teológico do 

sinal deixado na tilma e o significado universal dessa manifestação mariana. Examina também a difusão do culto 

guadalupano ao longo dos séculos, sua importância na formação da religiosidade latino-americana e o papel da 

imagem como expressão da encarnação cultural do cristianismo. 

Do ponto de vista teológico, o artigo enfatiza que Guadalupe é uma epifania da ternura divina, em que Maria 

assume as feições e a linguagem de um povo para transmitir a mensagem do Evangelho. Essa presença materna é 

interpretada pela Igreja Católica como sinal de reconciliação, inculturação e comunhão, reafirmando que o 

Evangelho floresce quando se enraíza na realidade dos povos. 

Por fim, o estudo propõe uma reflexão sobre a atualidade pastoral da mensagem guadalupana, que continua a 

inspirar a fé e a esperança dos cristãos, chamando-os à solidariedade, à evangelização e à construção de um mundo 

mais humano. Nossa Senhora de Guadalupe emerge, assim, como a Mãe da Esperança, modelo de fé encarnada e 

expressão viva da misericórdia de Deus. 

 

Abstract 

This article presents a theological and historical analysis of the devotion to Our Lady of Guadalupe, from 

the apparitions of 1531 on Mount Tepeyac, Mexico, to her consolidation as a symbol of faith, identity, 

and hope for the entire American continent. It seeks to understand the Guadalupan message in its spiritual 

depth, historical context, and pastoral impact, integrating faith, culture, and evangelization. 

The text explores the original account of the apparitions, the figure of Saint Juan Diego, the theological 

meaning of the image imprinted on the tilma, and the universal significance of this Marian manifestation. 

mailto:luizaerodesign@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

35 

It also examines the diffusion of the Guadalupan devotion through the centuries, its influence on Latin 

American religiosity, and the role of the image as an expression of the cultural incarnation of Christianity. 

From a theological perspective, the article highlights that Guadalupe represents an epiphany of divine 

tenderness, in which Mary assumes the features and language of a people to communicate the message 

of the Gospel. The Catholic Church interprets this maternal presence as a sign of reconciliation, 

inculturation, and communion, reaffirming that the Gospel truly blossoms when rooted in the life and 

culture of the people. 

Finally, the study reflects on the pastoral relevance of the Guadalupan message in today’s world, as it 

continues to inspire faith, hope, and commitment to justice and evangelization. Our Lady of Guadalupe 

thus emerges as the Mother of Hope, a model of incarnated faith and a living expression of God’s mercy. 

 

1 – Introdução 

Entre as manifestações mais sublimes da presença de Maria na história da Igreja, nenhuma talvez 

traduza de modo tão profundo o encontro entre o divino e o humano, entre o céu e a terra, quanto a 

aparição de Nossa Senhora de Guadalupe no monte Tepeyac, em 1531. A Mãe de Deus, sob a forma de 

uma mulher revestida de sol e marcada pelas feições mestiças do povo americano, fez-se próxima dos 

simples e dos marginalizados, revelando ao mundo um rosto de ternura e de esperança. O acontecimento 

de Guadalupe não pode ser compreendido apenas como um episódio isolado ou como uma devoção 

particular; ele constitui um verdadeiro marco na história da evangelização do continente, um sinal 

eloquente da misericórdia de Deus e da inculturação do Evangelho nas terras do Novo Mundo. 

O século XVI foi um tempo de grandes transformações. O mundo recém-saído da Idade Média 

testemunhava a expansão marítima, os encontros e conflitos entre civilizações, e a chegada da fé cristã 

às Américas. O México, então território do império asteca recentemente conquistado pelos espanhóis, 

vivia uma realidade marcada pela dor, pela opressão e pelo colapso cultural. Nesse cenário de tensões e 

feridas históricas, Deus se manifestou por meio de Maria, que apareceu ao índio humilde Juan Diego 

Cuauhtlatoatzin, entre os dias 9 e 12 de dezembro de 1531. A mensagem transmitida por Nossa Senhora 

não era de domínio, mas de consolo e reconciliação: uma palavra de amor que restaurava a dignidade 

dos povos nativos e convidava à unidade em Cristo. 

O encontro de Maria com Juan Diego representa, assim, um momento de profunda revelação 

espiritual. O rosto mestiço da Virgem, os símbolos presentes em sua túnica e manto, e a linguagem 

carinhosa com que se dirigiu ao seu “filhinho querido” revelam uma pedagogia divina: Deus fala nas 

cores e formas que o povo compreende. A fé católica, em Guadalupe, assumiu as vestes da cultura 

indígena e tornou-se verdadeiramente encarnada na realidade americana. Por isso, a Igreja reconhece 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

36 

nesse acontecimento uma autêntica teofania mariana, um sinal privilegiado da presença maternal de 

Maria junto aos povos do continente. 

Mais do que uma devoção local, Nossa Senhora de Guadalupe tornou-se o coração espiritual da 

América Latina. São João Paulo II a proclamou “Padroeira das Américas e Estrela da Evangelização”, 

ressaltando que sua mensagem é profundamente cristocêntrica e missionária: Maria conduz sempre a 

Cristo, e seu papel é iluminar o caminho da Igreja em sua tarefa evangelizadora. A Virgem de Guadalupe 

recorda que o Evangelho não anula as culturas, mas as purifica e eleva; não destrói identidades, mas as 

integra na comunhão universal do amor de Deus. Assim, a aparição do Tepeyac é também um paradigma 

da evangelização inculturada, onde fé e cultura se abraçam em harmonia. 

Teologicamente, o fenômeno guadalupano manifesta o mistério da Encarnação em sua dimensão 

mais humana e próxima. Ao escolher um mensageiro pobre e simples, Maria repete o gesto do 

Magnificat: “exaltou os humildes e saciou de bens os famintos” (Lc 1,52–53). A Mãe de Deus faz-se 

serva da reconciliação, e sua imagem na tilma de Juan Diego permanece como ícone da nova criação — 

uma mulher envolta de luz, grávida do Salvador, que traz ao mundo o Príncipe da Paz. Por isso, 

contemplar Guadalupe é contemplar o próprio mistério do amor divino que se inclina sobre os pequenos 

e os transforma em portadores da graça. 

Ao longo dos séculos, o culto a Nossa Senhora de Guadalupe cresceu, irradiando-se por todo o 

continente e tornando-se símbolo de identidade, fé e resistência. No México, ela é a Mãe do povo; no 

restante da América, é sinal de unidade e esperança. Sua mensagem, porém, ultrapassa fronteiras 

geográficas e temporais: continua a interpelar a humanidade de hoje, convidando à conversão, à 

fraternidade e à defesa da dignidade de todo ser humano. 

Este artigo propõe-se, portanto, a explorar a história, a teologia e a espiritualidade da devoção 

guadalupana sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana. Busca-se compreender a profundidade 

desse acontecimento que uniu o céu e a terra, o europeu e o indígena, a fé e a cultura, mostrando que em 

Maria, Mãe de Guadalupe, o amor de Deus assumiu as cores, o rosto e o coração da América. 

 

2 – O Contexto Histórico e a Aparição no Tepeyac 

O século XVI marcou um dos períodos mais decisivos da história da humanidade. O mundo 

europeu, fortalecido pelos progressos científicos, pelas navegações e pela expansão ultramarina, abria 

novas fronteiras geográficas e espirituais. Nesse contexto de descobertas e confrontos culturais, a 

chegada dos espanhóis ao continente americano em 1492 representou não apenas o início de uma nova 

era política e econômica, mas também um profundo desafio religioso e humano. No território que viria 

a ser o México, a antiga civilização asteca — dotada de uma rica herança simbólica, artística e religiosa 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

37 

— fora subjugada pelas forças de Hernán Cortés em 1521. A imposição do domínio europeu 

desestruturou o mundo indígena, provocando desolação, violência e um doloroso processo de perda 

identitária. 

A evangelização das novas terras tornou-se uma das prioridades da coroa espanhola e das ordens 

missionárias. Frades franciscanos, dominicanos e agostinianos dedicaram-se com fervor à catequese dos 

povos nativos, levando o Evangelho e introduzindo práticas cristãs. Contudo, essa missão não foi isenta 

de tensões. O abismo cultural entre conquistadores e indígenas, somado ao trauma da colonização, 

dificultava a acolhida da fé cristã. Muitos dos novos convertidos viviam um cristianismo apenas exterior, 

ainda enraizado nas antigas crenças e mitologias. A transição de uma visão de mundo politeísta e 

ritualística para a fé em um Deus único e encarnado era lenta e dolorosa. 

Foi nesse ambiente de rupturas e sofrimentos que Deus, por meio de Maria Santíssima, decidiu 

manifestar-se de modo surpreendente e consolador. No ano de 1531, dez anos após a queda de 

Tenochtitlán, o indígena Juan Diego Cuauhtlatoatzin — um homem pobre, convertido recentemente à fé 

cristã e habitante do vilarejo de Cuautitlán — caminhava nas primeiras horas da manhã rumo à missa, 

quando ouviu uma melodia suave e celestial proveniente do monte Tepeyac. Ao aproximar-se, viu uma 

jovem Senhora envolta em luz, vestida com um manto azul-esverdeado coberto de estrelas, que lhe falou 

na língua náuatle, a língua do povo. A voz da Mãe de Deus era terna e maternal; ela o chamou de “meu 

filhinho querido, Juanito”, e pediu-lhe que fosse ao bispo de México, Dom Juan de Zumárraga, para 

solicitar a construção de um templo em sua honra naquele local. 

A aparição de Nossa Senhora de Guadalupe a Juan Diego não foi um evento isolado, mas o início 

de um diálogo contínuo entre o céu e a terra. Maria apareceu não aos poderosos nem aos instruídos, mas 

a um homem simples, representante dos povos humilhados e marginalizados da época. Por meio desse 

gesto, Deus confirmou sua predileção pelos pequenos e fez ressoar, novamente, o cântico do Magnificat: 

“Derrubou do trono os poderosos e exaltou os humildes.” (Lc 1,52). Assim, o episódio do Tepeyac 

tornou-se o símbolo do encontro entre o Evangelho e a cultura indígena, entre a fé cristã e o coração do 

povo americano. 

A narrativa das aparições, recolhida na Nican Mopohua, um texto indígena do século XVI, 

conserva o encanto e a profundidade espiritual da mensagem guadalupana. Nela, Maria apresenta-se 

como a “Mãe do verdadeiro Deus por quem se vive”, expressão que traduz uma teologia do amor e da 

presença divina profundamente inculturada. Ela não fala de conquista ou de poder, mas de ternura e de 

proteção. Seu pedido para que um templo fosse construído no monte Tepeyac tinha um significado 

espiritual e simbólico: o santuário seria o espaço da reconciliação entre os povos, o ponto de encontro 

entre o Criador e seus filhos feridos pela história. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

38 

O bispo Zumárraga, prudente e desconfiado, pediu um sinal para comprovar a veracidade das 

aparições. Maria prometeu concedê-lo. No dia 12 de dezembro, ela apareceu novamente a Juan Diego e 

o enviou ao topo do Tepeyac, onde, em pleno inverno, floresciam rosas de Castela — flores que não 

existiam naquela estação nem naquele solo. Juan Diego colheu-as e as levou escondidas em seu manto 

(tilma). Ao abrir o manto diante do bispo, as rosas caíram ao chão e, de modo milagroso, apareceu 

impressa na tilma a imagem da Virgem Santíssima tal como ele a havia visto. Diante desse prodígio, o 

bispo se ajoelhou com lágrimas e reconheceu a autenticidade da mensagem. 

A imagem impressa na tilma de Juan Diego é um verdadeiro catecismo visual. Cada detalhe 

possui um significado profundo, que une o simbolismo cristão ao imaginário indígena. O manto azul-

esverdeado, cor reservada às divindades, indica a realeza celestial de Maria. O cinto preto sobre sua 

túnica revela que está grávida — sinal de que traz em seu ventre o Salvador do mundo. As estrelas 

estampadas no manto correspondem à configuração do céu mexicano naquela madrugada de dezembro, 

e o sol e a lua sob seus pés remetem à visão apocalíptica da Mulher vestida de sol (Ap 12,1). Ao mesmo 

tempo, a flor de quatro pétalas sobre seu ventre, símbolo da presença divina para os povos nativos, indica 

que nela habita o “Deus por quem se vive”. Assim, a imagem de Guadalupe é a perfeita síntese entre fé 

cristã e cultura indígena, entre revelação e inculturação, entre o Evangelho e a história dos povos da 

América. 

A aparição de Nossa Senhora de Guadalupe transformou radicalmente a paisagem espiritual do 

México. Em poucos anos, milhões de indígenas pediram o batismo, movidos pela fé e pela ternura da 

Mãe do Céu que falava sua língua e assumia seus traços. A evangelização, antes marcada pela distância 

e pela desconfiança, ganhou novo vigor e autenticidade. A mensagem do Tepeyac mostrou que o 

cristianismo não era uma religião estrangeira imposta pela força, mas uma fé que acolhe e redime todas 

as culturas. Como afirmou São João Paulo II, “em Guadalupe se manifesta a maternidade espiritual de 

Maria que, ao acolher o povo do Novo Mundo, acolhe também a sua cultura e o conduz ao Cristo 

Redentor” (Homilia em Guadalupe, 1979). 

A tilma de Juan Diego, preservada até hoje na Basílica de Guadalupe, permanece como um dos 

maiores mistérios da fé católica. Apesar dos séculos transcorridos, do tempo e das intempéries, a imagem 

conserva-se intacta, desafiando explicações científicas. Mais que um fenômeno físico, trata-se de um 

sinal permanente da presença de Maria entre seus filhos. Ela continua a repetir, a cada geração, as 

palavras ditas a Juan Diego: “Não estou eu aqui, que sou tua Mãe? Não estás sob a minha sombra e 

proteção?” — palavras que, ao longo dos séculos, têm consolado milhões de corações e sustentado a fé 

de todo um continente. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

39 

Desse modo, o episódio do Tepeyac não é apenas uma história do passado, mas um evento que 

continua vivo na memória e na alma dos povos da América Latina. A aparição de Nossa Senhora de 

Guadalupe é uma epifania de Deus que fala através da Mãe, um chamado à reconciliação e à esperança. 

No diálogo entre Maria e Juan Diego, a humanidade descobre novamente o amor de um Deus que se faz 

próximo, que se encarna nas dores e nas alegrias do seu povo, e que convida todos a construírem juntos 

um novo templo — não feito apenas de pedras, mas de corações renovados pela graça. 

 

3 – O Significado Espiritual e Teológico da Mensagem Guadalupana 

A aparição de Nossa Senhora de Guadalupe no monte Tepeyac, em dezembro de 1531, transcende 

o caráter de um simples prodígio religioso. Sua mensagem contém uma densidade espiritual e teológica 

que ilumina a compreensão da presença de Maria na história da salvação e na vida da Igreja. Cada 

elemento do acontecimento — a escolha do vidente, o local, a linguagem, o sinal milagroso e a imagem 

estampada na tilma — revela uma pedagogia divina profundamente coerente com o Evangelho. Em 

Guadalupe, Maria se apresenta como Mãe, Evangelizadora e portadora da unidade, assumindo os traços 

de um povo ferido, para conduzi-lo ao seu Filho, Jesus Cristo, o único Salvador do mundo. 

 

3.1 - A Maternidade de Maria e o Rosto Compassivo de Deus 

No centro da mensagem guadalupana está a revelação da ternura de Deus através da maternidade 

de Maria. Ao chamar Juan Diego de “meu filhinho querido”, a Virgem rompe com as barreiras culturais 

e sociais da época. Ela não fala em nome dos conquistadores nem da estrutura eclesiástica; fala como 

Mãe universal, que acolhe os pequenos, consola os oprimidos e reconcilia os corações. Essa dimensão 

maternal reflete o mistério da Encarnação, em que o próprio Deus se faz próximo e vulnerável para salvar 

a humanidade. 

A voz da Senhora do Tepeyac ecoa a linguagem do Evangelho: “Vinde a mim todos vós que 

estais cansados e oprimidos, e eu vos aliviarei” (Mt 11,28). 

Teologicamente, a aparição manifesta de modo concreto o que o Concílio Vaticano II proclamaria 

séculos depois: Maria é “figura da Igreja” e “sinal de esperança segura e de consolação para o povo de 

Deus peregrino” (Lumen Gentium, 68). Em Guadalupe, Maria torna-se o ícone da Igreja que evangeliza 

por meio da ternura e da compaixão. 

Ela não impõe, mas propõe; não conquista, mas acolhe; não domina, mas serve. Sua presença 

entre os povos do Novo Mundo revela que o amor materno de Deus não conhece fronteiras, e que o 

Evangelho é capaz de assumir as cores, as vozes e os símbolos de todas as culturas sem perder sua 

essência divina. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

40 

3.2 - A Inculturação da Fé e a Unidade dos Povos 

Um dos aspectos mais profundos da mensagem guadalupana é o processo de inculturação — isto 

é, a inserção do Evangelho nas realidades culturais locais, de modo que a fé cristã se torne 

verdadeiramente encarnada na vida de um povo. Em Guadalupe, Maria aparece com traços mestiços, 

vestida como uma jovem nativa, e fala a língua náuatle, comunicando-se no código simbólico dos povos 

indígenas. Essa escolha divina revela uma pedagogia da salvação: Deus não destrói o que é humano, mas 

o assume e o purifica. 

A imagem da Virgem de Guadalupe é, portanto, uma síntese perfeita da união entre o céu e a 

terra, entre o cristianismo europeu e a espiritualidade indígena. O sol, a lua, as estrelas e as flores — 

todos elementos presentes na iconografia guadalupana — são reinterpretados à luz da fé cristã. O sol e a 

lua, antigos símbolos de divindades astecas, aparecem agora sob os pés de Maria, indicando que ela está 

acima de todos os deuses, pois é a Mãe do verdadeiro Deus. As estrelas sobre o manto expressam a 

realeza celeste e recordam a promessa feita a Abraão: “Olha para o céu e conta as estrelas... assim será a 

tua descendência” (Gn 15,5). E a flor de quatro pétalas sobre o ventre da Virgem — o nahui ollin, símbolo 

indígena do centro do universo — anuncia que o Deus vivo habita em seu seio, cumprindo a profecia de 

Isaías: “A virgem conceberá e dará à luz um filho, e o seu nome será Emanuel, que quer dizer Deus 

conosco” (Is 7,14). 

A mensagem teológica de Guadalupe, portanto, é de reconciliação. Naquele momento de tensão 

histórica entre conquistadores e povos nativos, Maria aparece como sinal da unidade. Ela reúne em si os 

dois mundos — o indígena e o europeu — e os oferece a Cristo. Essa reconciliação, que tem origem no 

coração materno de Maria, antecipa o que o Papa Francisco definiria como o caminho da Igreja latino-

americana: “A cultura da ternura e do encontro” (Evangelii Gaudium, 88). Assim, Guadalupe não é 

apenas um evento local, mas o modelo de toda evangelização que respeita, valoriza e eleva a dignidade 

das culturas. 

 

3.3 - A Dimensão Cristológica e Eclesial da Mensagem 

Embora o olhar se volte para Maria, o centro da mensagem guadalupana é o próprio Cristo. A 

Virgem aparece grávida, portando em seu ventre o Salvador. Seu gesto silencioso indica que tudo nela 

conduz ao Filho. Em suas palavras, não há promessas de glória mundana, mas o convite à confiança no 

amor divino: “Não estou eu aqui, que sou tua Mãe?” Essa expressão contém uma profunda verdade 

teológica — Maria é o canal pelo qual o amor redentor de Cristo chega aos corações. 

O santuário que a Senhora pede para ser erguido é mais do que um templo físico; é o símbolo da 

Igreja viva, edificada sobre a fé dos humildes. Na visão eclesiológica, Guadalupe manifesta o rosto da 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

41 

Igreja como “casa de todos os povos”, onde cada cultura encontra acolhida e sentido. Não é por acaso 

que, após as aparições, a evangelização no México conheceu um florescimento sem precedentes. Em 

menos de uma década, milhões de indígenas foram batizados, não por imposição, mas por atração — 

pela beleza da fé revelada através da Mãe de Deus. 

São João Paulo II, em sua homilia de canonização de São Juan Diego (2002), expressou essa 

verdade com clareza: 

“A mensagem de Guadalupe é uma mensagem cristocêntrica, profundamente enraizada no 

mistério da Encarnação. Por meio de Maria, o Verbo se faz presente na nova terra, assumindo e redimindo 

suas culturas.” 

Assim, a teologia guadalupana nos conduz ao coração do mistério cristão: Deus se faz carne, 

habita entre nós e confia à Mãe Santíssima a missão de gerar, no tempo, os filhos que pertencem à 

eternidade. 

 

3.4 - A Espiritualidade Guadalupana: Fé que se Encarna na Vida 

A devoção a Nossa Senhora de Guadalupe não se limita ao culto litúrgico ou à veneração popular. 

Ela é uma espiritualidade encarnada, que envolve o compromisso com a vida, a justiça e a fraternidade. 

A Mãe do Tepeyac convida seus filhos a confiar em Deus em meio às dores e desafios, a encontrar na fé 

um caminho de dignidade e esperança. Sua presença junto aos pobres e marginalizados revela uma opção 

divina pelos últimos, coerente com o Evangelho. 

A espiritualidade guadalupana é, portanto, uma espiritualidade de encontro. Maria nos ensina a 

olhar o outro como irmão, a superar divisões e a construir pontes de amor. Sua imagem, voltada com 

serenidade e ternura, inspira confiança e reconciliação. Por isso, Guadalupe não é apenas um símbolo 

religioso; é um chamado permanente à conversão do coração, à paz e à justiça. 

Em síntese, o significado espiritual e teológico da mensagem guadalupana pode ser resumido em 

três palavras: maternidade, inculturação e reconciliação. Nelas se expressa o rosto humano de Deus, a 

força universal do Evangelho e a presença ativa da Igreja que nasce do coração de Maria. A Virgem do 

Tepeyac continua a falar ao mundo moderno, recordando que o verdadeiro poder está no amor, que a 

verdadeira sabedoria nasce da humildade e que toda cultura pode tornar-se portadora de Deus quando se 

abre à luz do Cristo ressuscitado. 

 

4 - A Consolidação do Culto e a Devoção Continental 

A devoção a Nossa Senhora de Guadalupe, nascida nas encostas do monte Tepeyac em 1531, 

ultrapassou rapidamente o espaço do milagre inicial para tornar-se um fenômeno espiritual, cultural e 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

42 

teológico de proporções continentais. Desde os primeiros testemunhos das aparições até o 

reconhecimento eclesiástico e a difusão de sua imagem por todo o continente americano, a história 

guadalupana mostra como a fé popular, iluminada pela ação pastoral da Igreja, pode gerar uma verdadeira 

evangelização das culturas. A Virgem de Guadalupe não permaneceu confinada ao México: ela tornou-

se o coração mariano da América Latina, a Mãe que acompanha os povos em sua caminhada de fé e 

libertação, unindo-os sob o mesmo manto de esperança. 

 

4.1 - O Reconhecimento Eclesiástico e a Difusão Inicial da Devoção 

Logo após as aparições, o primeiro arcebispo do México, dom Juan de Zumárraga, reconheceu a 

autenticidade dos sinais e determinou a construção do santuário pedido pela Virgem. A pequena ermida 

erguida no Tepeyac logo se tornou um centro de peregrinação constante, onde indígenas, mestiços e 

espanhóis encontravam uma nova forma de unidade espiritual. Já no século XVI, a devoção guadalupana 

começou a se espalhar por toda a Nova Espanha, acompanhando o processo de evangelização dos 

territórios americanos. 

A primeira grande difusão do culto ocorreu por meio dos missionários franciscanos, dominicanos 

e agostinianos, que viam na imagem da Virgem morena um poderoso instrumento pastoral. Maria falava 

aos corações dos povos indígenas numa linguagem que eles compreendiam, e sua presença tornou-se o 

elo entre o Evangelho e a cultura local. As festas em sua honra, as orações e os cânticos populares 

passaram a expressar não apenas veneração, mas também gratidão por uma Mãe que havia se aproximado 

dos pobres e humilhados. 

Com o passar dos séculos, a Igreja Católica confirmou o caráter sobrenatural do acontecimento 

guadalupano. Em 1754, o Papa Bento XIV aprovou oficialmente o ofício litúrgico e a missa próprios em 

honra de Nossa Senhora de Guadalupe. Em um gesto de profunda reverência, o pontífice declarou: “Non 

fecit taliter omni nationi” — “A Deus aprouve não fazer coisa semelhante a nenhuma outra nação”, 

reconhecendo assim o caráter singular do dom concedido à América. A coroação pontifícia da imagem 

em 1895 e a elevação da Basílica a categoria de santuário nacional consolidaram o lugar de Guadalupe 

como o centro espiritual do México e de todo o continente. 

 

4.2 - A Virgem de Guadalupe e a Identidade Latino-Americana 

A devoção guadalupana ultrapassou os limites religiosos para tornar-se elemento essencial da 

identidade dos povos latino-americanos. Em um continente marcado por profundas desigualdades e pela 

mistura de culturas, Guadalupe representou uma síntese espiritual que uniu fé, história e cultura. Ela não 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

43 

é apenas a padroeira do México, mas o símbolo de toda uma América que se reconhece na fé de Maria 

como Mãe, protetora e intercessora. 

Durante os movimentos de independência do século XIX, a imagem de Nossa Senhora de 

Guadalupe foi adotada como emblema de liberdade e justiça. Os líderes populares viam na Virgem 

morena o sinal de um Deus que caminha com os pobres e que abençoa os esforços pela dignidade 

humana. Essa dimensão libertadora da devoção guadalupana não contradiz, mas aprofunda sua essência 

teológica: Maria não toma partido político, mas inspira o povo a buscar um mundo mais justo à luz do 

Evangelho. Assim, o culto a Guadalupe tornou-se uma espiritualidade de resistência, de esperança e de 

unidade. 

No século XX, especialmente após o Concílio Vaticano II e as Conferências Episcopais de 

Medellín (1968) e Puebla (1979), a teologia latino-americana redescobriu em Guadalupe um símbolo 

privilegiado da evangelização inculturada. O Documento de Puebla reconhece explicitamente que “Maria 

de Guadalupe foi o grande sinal de evangelização perfeitamente inculturada, que colocou as raízes da fé 

cristã nas profundezas das culturas latino-americanas” (DP, n. 282). Sob sua proteção, a Igreja no 

continente se compreende como Igreja do povo, chamada a ser “discípula e missionária” (Documento de 

Aparecida, n. 12). 

Essa dimensão continental da devoção guadalupana expressa-se também nas peregrinações que 

reúnem milhões de fiéis vindos de toda a América. No coração da Basílica do Tepeyac, cada olhar que 

se levanta para o rosto de Maria morena traz consigo uma história de fé, sofrimento e esperança. Ali, os 

povos da América reencontram a certeza de que a Mãe de Deus fala sua língua, partilha suas dores e 

conduz todos a Cristo, fonte de vida e salvação. 

 

4.3 - A Basílica de Guadalupe: Centro Espiritual da América 

O crescimento da devoção ao longo dos séculos exigiu a ampliação do santuário original. A 

Basílica Velha, construída em 1709, tornou-se rapidamente pequena para acolher os milhões de 

peregrinos que acorriam anualmente. Em 1976, foi inaugurada a Nova Basílica de Nossa Senhora de 

Guadalupe, obra monumental que reflete não apenas a fé do povo mexicano, mas o amor de todo o 

continente. O espaço arquitetônico circular, sem colunas que obstruam a visão, simboliza a igualdade de 

todos diante da Mãe. No centro, sobre o altar, conserva-se a tilma milagrosa de Juan Diego, testemunho 

vivo da presença de Maria. 

A Basílica é hoje o santuário mariano mais visitado do mundo, superado apenas por Roma em 

número de peregrinos. Milhões de fiéis de todas as nações, raças e condições sociais caminham até o 

Tepeyac movidos pela fé, pela gratidão e pelo desejo de encontrar consolo. É um verdadeiro Pentecostes 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

44 

mariano, onde o Espírito Santo continua a unir os povos sob o mesmo manto materno. Como afirmou 

São João Paulo II em sua homilia de 1979, ao visitar o santuário: 

 

“Neste lugar, Maria nos mostra que é possível uma evangelização que brota do amor, uma fé 

que se encarna na história e uma Igreja que fala a língua dos povos.” 

 

Assim, a Basílica de Guadalupe tornou-se símbolo visível da catolicidade: unidade na 

diversidade, comunhão entre culturas, expressão viva de uma fé encarnada. 

 

4.4 - Guadalupe: Sinal de Comunhão e Esperança para os Tempos Modernos 

Na contemporaneidade, a mensagem guadalupana continua a oferecer um caminho de esperança 

diante dos desafios sociais, culturais e espirituais que marcam o continente. A Mãe do Tepeyac recorda 

à Igreja que a evangelização deve sempre passar pelo coração, pela compaixão e pelo respeito às culturas. 

Em tempos de globalização e fragmentação, Guadalupe permanece como ícone de comunhão. 

O Papa Francisco, na Evangelii Gaudium, recorda que “Maria é a missionária que se aproxima 

de nós para nos acompanhar na vida e abrir nossos corações à fé” (EG, 286). Essa afirmação ganha vida 

em Guadalupe, onde Maria se faz próxima, amiga e solidária. Seu olhar sereno convida à fraternidade 

universal e à construção de uma civilização do amor, fundada na justiça e na paz. 

A consolidação do culto guadalupano, portanto, não se limita ao passado. É um fenômeno vivo, 

que continua a inspirar gerações de cristãos. Sua mensagem, nascida nas margens do Tepeyac, floresceu 

em todo o continente e hoje se estende ao mundo inteiro como expressão da fé que une os povos sob o 

amor maternal de Maria. Como Mãe e Estrela da Evangelização, Nossa Senhora de Guadalupe 

permanece, para os filhos da América, sinal de um Deus que se faz próximo, de uma Igreja que se faz 

serva e de um povo que caminha na esperança da redenção. 

 

5 - A Mensagem Teológica e Pastoral de Guadalupe para o Mundo Contemporâneo 

A mensagem de Nossa Senhora de Guadalupe, nascida no coração do século XVI, não pertence 

apenas ao passado. Ela é viva, profética e profundamente atual. Em tempos de crise espiritual, 

fragmentação cultural e indiferença religiosa, a Mãe do Tepeyac continua a falar ao mundo com a mesma 

ternura e autoridade de quem foi escolhida para ser portadora do Verbo eterno. Guadalupe é mais do que 

uma lembrança de um milagre antigo — é uma chave teológica e pastoral para compreender como Deus 

age na história, especialmente através dos humildes e esquecidos. Sua presença continua a ser sinal de 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

45 

esperança, reconciliação e renovação da fé, especialmente no continente americano, mas também para 

toda a Igreja universal. 

 

5.1 - O Rosto Materno de Deus no Mundo Moderno 

A primeira grande lição teológica de Guadalupe para o mundo contemporâneo é a revelação do 

rosto materno de Deus. Numa sociedade marcada pela pressa, pelo individualismo e pela falta de empatia, 

Maria surge como testemunho vivo da ternura divina. A Mãe que desceu ao Tepeyac para consolar um 

povo ferido continua a descer, em cada tempo e lugar, para recordar que o amor de Deus não se impõe, 

mas se oferece. 

Ao chamar Juan Diego com expressões de carinho — “meu filhinho querido, o mais pequeno dos 

meus filhos” —, Maria nos mostra o estilo de Deus: Ele se revela através da proximidade, da misericórdia 

e da compaixão. Essa linguagem materna é uma resposta à aridez espiritual de nosso tempo, em que 

muitos experimentam Deus como distante ou impessoal. Em Guadalupe, a fé retoma seu caráter afetivo 

e humano; ela fala ao coração antes mesmo de convencer a razão. 

O Papa Francisco, em sua homilia por ocasião da festa de Nossa Senhora de Guadalupe (2016), 

destacou que “Maria nos ensina o modo divino de estar no mundo: aproximando-se, servindo e 

acompanhando”. Essa presença materna não é apenas devocional, mas profundamente pastoral: convida 

a Igreja a ser “casa materna” para todos, especialmente para os que se sentem excluídos. Assim, a teologia 

guadalupana oferece uma espiritualidade do cuidado e da ternura — uma evangelização que nasce do 

amor e conduz à comunhão. 

 

5.2 - A Dignidade dos Povos e a Evangelização Inculturada 

Outro aspecto central da mensagem de Guadalupe, especialmente relevante para o mundo 

contemporâneo, é a afirmação da dignidade das culturas e dos povos. A Virgem aparece como uma jovem 

mestiça, assumindo as feições e os símbolos dos povos nativos. Essa escolha divina tem um profundo 

significado teológico: Deus fala em todas as línguas e se revela através de cada cultura. 

Em uma era globalizada, em que o risco da uniformização cultural ameaça a identidade dos povos, 

Guadalupe recorda que a diversidade não é obstáculo, mas reflexo da riqueza criadora de Deus. Sua 

imagem ensina que o Evangelho pode e deve florescer em cada cultura, transformando-a de dentro para 

fora, sem destruí-la. Essa é a essência da inculturação da fé, que o Papa São João Paulo II chamou de “a 

encarnação do Evangelho nas culturas dos povos” (Redemptoris Missio, 52). 

O exemplo guadalupano inspira, assim, uma pastoral missionária que valoriza o diálogo, o 

respeito e a escuta. Evangelizar, à luz de Guadalupe, não é impor uma doutrina, mas anunciar um amor 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

46 

que se faz próximo e se traduz nas expressões vivas de cada povo. A Mãe do Tepeyac continua a lembrar 

à Igreja que a Boa Nova só é plenamente acolhida quando ressoa no coração da cultura local — quando 

a fé se torna vida, canto e gesto cotidiano. 

Além disso, a mensagem guadalupana afirma o protagonismo dos humildes na obra da salvação. 

Deus não escolheu um poderoso, mas um simples camponês indígena, Juan Diego. Através dele, a Mãe 

do Céu manifestou ao mundo que a verdadeira grandeza está na fé dos pequenos. Essa inversão dos 

valores humanos, tão central no Evangelho, continua sendo um chamado profético para a Igreja de hoje: 

anunciar Cristo a partir dos pobres, ouvir suas vozes e reconhecer neles a presença do Senhor que 

continua a nascer nas periferias da história. 

 

5.3 - Unidade, Reconciliação e Missão Continental 

A mensagem de Guadalupe também contém uma dimensão eclesial e missionária de 

extraordinária atualidade. Em tempos marcados pela polarização, pelas divisões e pela perda de sentido 

comunitário, a Virgem do Tepeyac se apresenta como sinal de unidade. Sob seu manto cabem todos os 

povos, raças e culturas, e ali ninguém é estrangeiro. 

Essa imagem de comunhão tem um profundo significado pastoral: recorda que a Igreja é chamada 

a ser espaço de reconciliação e fraternidade. A presença de Maria no Tepeyac foi, desde o início, um 

gesto de reconciliação entre mundos que se confrontavam — o europeu e o indígena —, e continua a ser 

inspiração para os esforços atuais de diálogo entre culturas, religiões e povos. 

O Papa Francisco, em sua exortação Evangelii Gaudium (n. 285), afirma que “Maria é a Mãe da 

evangelização, que gera no coração dos povos o amor a Cristo”. Em Guadalupe, essa maternidade 

missionária se manifesta de modo exemplar. O encontro entre Maria e Juan Diego foi o início de uma 

nova evangelização, não apenas pela conversão em massa que se seguiu, mas porque revelou o modo 

como o Evangelho deve ser anunciado: com ternura, respeito e proximidade. 

Por isso, a pastoral inspirada em Guadalupe é uma pastoral de escuta e compaixão. É uma Igreja 

que se faz peregrina, que caminha com o povo, que chora e se alegra com ele. Essa dimensão é vital para 

o mundo contemporâneo, no qual muitos experimentam o abandono e a desumanização. A Mãe do 

Tepeyac ensina à Igreja a estar sempre próxima dos que sofrem, dos migrantes, dos povos indígenas, das 

mulheres e dos pobres, para que todos se sintam filhos amados do mesmo Deus. 

 

5.4 - O Chamado à Esperança e à Missão Universal 

Finalmente, a mensagem guadalupana é uma mensagem de esperança para o mundo. Diante de 

um tempo marcado por crises ecológicas, morais e espirituais, a Virgem morena recorda que Deus 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

47 

continua a agir na história. Sua figura grávida é um anúncio de vida: no ventre da Mãe, o Cristo renasce 

continuamente para o mundo. Essa é a Boa Nova que o Tepeyac continua a proclamar — a certeza de 

que, mesmo nas noites mais escuras, Deus prepara uma aurora de salvação. 

A teologia guadalupana é, portanto, uma teologia da esperança encarnada. Não se trata de uma 

esperança ilusória, mas de uma fé viva que transforma realidades. Em Maria, o impossível torna-se 

possível: o humilde é exaltado, o oprimido é consolado, o desespero é vencido pela confiança. Seu olhar 

sereno convida à perseverança e à coragem diante das adversidades. 

Hoje, quando tantas pessoas experimentam solidão e perda de sentido, a Virgem de Guadalupe 

continua a repetir as palavras dirigidas a Juan Diego: “Não estou eu aqui, que sou tua Mãe?” Essa 

simples pergunta contém uma promessa eterna: Deus não abandona seus filhos. Por meio de Maria, Ele 

permanece próximo, guiando-os até a plenitude da vida em Cristo. 

Assim, a mensagem teológica e pastoral de Guadalupe para o mundo contemporâneo é clara e 

luminosa: anunciar o Evangelho com ternura, valorizar a dignidade de cada povo, construir a comunhão 

e reacender a esperança. O Tepeyac, outrora cenário de um milagre, permanece como símbolo de uma 

Igreja viva, materna e missionária, chamada a refletir, no meio do mundo, o rosto misericordioso de 

Deus. 

 

6 - A presença de Nossa Senhora de Guadalupe na Vida dos Povos Latino-Americanos 

A presença de Nossa Senhora de Guadalupe na vida e na espiritualidade dos povos latino-

americanos é uma das manifestações mais profundas e duradouras da fé cristã neste continente. Desde 

sua aparição no Tepeyac, em 1531, a Virgem morena não cessou de acompanhar o caminhar dos filhos 

e filhas da América Latina, tornando-se símbolo de unidade, esperança e resistência espiritual.  

Mais do que um ícone religioso, Guadalupe tornou-se alma e coração de um continente que 

aprendeu a ver em Maria a presença materna de Deus, próxima dos pobres, defensora dos oprimidos e 

mensageira de paz. 

Sua imagem, estampada nas casas humildes, nos altares das igrejas e nas bandeiras de 

movimentos populares, é testemunho visível de uma fé encarnada na vida do povo. No rosto mestiço da 

Virgem, os latino-americanos reconhecem o seu próprio rosto: o de um povo nascido do encontro e do 

sofrimento, mas também da esperança e da promessa. 

Por isso, falar de Guadalupe na América Latina é falar de uma espiritualidade viva, que atravessa 

séculos e fronteiras, e que continua a inspirar a busca por justiça, dignidade e comunhão. 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

48 

6.1 - A Mãe que Caminha com seu Povo 

Desde o início, a devoção guadalupana enraizou-se profundamente na cultura popular. Em cada 

romaria, novena e procissão, percebe-se que Maria é entendida não como figura distante, mas como Mãe 

que caminha junto com o povo. Ela está presente nas dores e nas alegrias, nos campos e nas cidades, 

nas comunidades indígenas e nos bairros periféricos. Guadalupe se fez companheira de viagem, modelo 

de fé e fonte de consolo em meio às dificuldades cotidianas. 

A espiritualidade latino-americana é marcada por essa dimensão de proximidade e ternura. O 

povo reza a Maria com confiança filial, certo de que ela escuta e intercede. Essa fé popular, 

frequentemente expressa em gestos simples — uma vela acesa, uma flor depositada, uma peregrinação 

descalça —, é portadora de uma profunda teologia: ela reconhece em Maria o sacramento da presença 

amorosa de Deus. 

Como recordou o Papa Francisco em Aparecida (2013), “a piedade popular é o tesouro espiritual 

da Igreja latino-americana”. E no centro desse tesouro está a Mãe de Guadalupe. Ela não é uma devoção 

periférica, mas um eixo espiritual que articula fé, identidade e missão. Ao longo dos séculos, Maria tem 

sido o rosto visível da ternura divina e o vínculo de unidade entre os povos deste continente plural. 

Essa presença próxima também se manifesta na história. Durante as lutas por independência e 

justiça social, Guadalupe foi invocada como protetora dos pobres e dos que buscavam liberdade. Sua 

imagem acompanhou os exércitos libertadores, os movimentos camponeses e as comunidades eclesiais 

de base. Em cada momento decisivo da história latino-americana, o rosto sereno da Virgem apareceu 

como sinal de esperança, recordando que Deus caminha com os que lutam pela vida e pela dignidade. 

 

6.2 - A Espiritualidade do Povo e a Inculturação da Fé 

A presença guadalupana também foi determinante para a formação de uma espiritualidade 

autenticamente latino-americana, na qual a fé cristã se enraíza nas tradições culturais e na sensibilidade 

do povo. Em Guadalupe, a mensagem do Evangelho foi acolhida e reinterpretada à luz das culturas locais, 

unindo o amor mariano à experiência cotidiana dos povos originários e mestiços. 

Essa integração deu origem a uma forma particular de viver o cristianismo: uma fé que é alegre, 

comunitária e profundamente ligada à vida. A Mãe do Tepeyac ensinou que a santidade não está distante 

da realidade humana, mas floresce no trabalho simples, na solidariedade e na confiança. Essa visão é o 

fundamento da espiritualidade do “povo peregrino”, que reconhece na própria caminhada o espaço da 

presença de Deus. 

Teologicamente, Guadalupe é um exemplo luminoso de inculturação, isto é, da inserção do 

Evangelho nas expressões culturais dos povos. Em sua imagem estão reunidos os símbolos do mundo 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

49 

indígena e cristão, formando uma síntese que não destrói, mas integra. A Virgem morena é, assim, um 

ícone da reconciliação e do diálogo entre mundos. Ela mostra que a fé não apaga as raízes culturais, mas 

as purifica e as eleva, fazendo delas instrumentos de louvor. 

Essa dimensão inculturada continua a inspirar a pastoral latino-americana. A Conferência de 

Puebla (1979) afirmou que Maria de Guadalupe é “o grande modelo da evangelização perfeitamente 

inculturada”. Sob sua proteção, a Igreja na América Latina aprendeu a anunciar Cristo não de modo 

impositivo, mas dialogal e compassivo — respeitando as linguagens, as dores e as esperanças do povo. 

A espiritualidade guadalupana, portanto, é a expressão viva de um cristianismo que se faz cultura e que 

transforma o cotidiano em espaço de encontro com o divino. 

 

6.3 - Guadalupe, Mãe dos Pobres e Esperança dos Povos 

Um dos aspectos mais comoventes da presença de Nossa Senhora de Guadalupe é seu 

compromisso com os pobres. Desde o início, ela se manifestou ao mais humilde, Juan Diego, e escolheu 

falar através dele. Esse gesto profético se repete na história da América Latina: a Mãe continua a se 

revelar aos pequenos, aos esquecidos e aos que sofrem. 

Em comunidades marcadas pela pobreza, pela exclusão e pela violência, a imagem de Guadalupe 

é fonte de consolo e força. Ela recorda que Deus se faz presente na dor e que o sofrimento dos simples 

não é esquecido. Nas palavras do Papa Francisco, Maria “é a mãe dos pobres e dos que não têm voz”, e 

em Guadalupe ela assume essa missão com singular intensidade. 

Essa dimensão libertadora não se opõe à devoção, mas a aprofunda. O amor a Maria conduz à 

solidariedade, à justiça e à defesa da vida. Por isso, muitos movimentos sociais e pastorais populares 

invocam Guadalupe como símbolo de resistência e de esperança. Sua imagem, presente em marchas e 

celebrações, une fé e compromisso, oração e ação. 

Guadalupe, portanto, não é apenas um ícone religioso: é um princípio espiritual de transformação 

social. Ela convida os povos latino-americanos a permanecerem fiéis à fé que humaniza e liberta, 

lembrando que a verdadeira devoção se traduz em gestos concretos de amor. A espiritualidade 

guadalupana é, assim, espiritualidade de comunhão e de compromisso — uma fé que brota do coração, 

mas que se manifesta nas mãos que constroem um mundo mais justo. 

 

6.4 - Um Símbolo de Identidade e Esperança Continental 

Por fim, Nossa Senhora de Guadalupe tornou-se símbolo de identidade continental. Seu rosto 

mestiço expressa a alma da América Latina, nascida da mistura de raças, línguas e culturas. Sob seu 

manto, todos se reconhecem como filhos do mesmo Deus, unidos na diversidade. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

50 

Essa consciência tem profunda relevância teológica: Maria de Guadalupe encarna a unidade na 

pluralidade, o ideal de uma Igreja que é comunhão de povos e culturas. Ao longo dos séculos, ela ajudou 

a formar a sensibilidade religiosa de uma região inteira, moldando sua arte, sua música, suas festas e sua 

forma de rezar. Guadalupe não é apenas lembrada — ela é vivida. 

Em cada 12 de dezembro, milhões de peregrinos voltam ao Tepeyac, renovando o laço que os 

une à Mãe e, por meio dela, a Cristo. Essa peregrinação, que atravessa gerações, é sinal de uma fé que 

permanece viva e dinâmica. Guadalupe continua a ensinar que o Evangelho é caminho de encontro, e 

que a maternidade espiritual de Maria é força que renova as comunidades e as conduz à esperança. 

Na espiritualidade dos povos latino-americanos, a Virgem do Tepeyac é a estrela que ilumina o 

caminho da fé. Seu olhar compassivo e seu manto azul-celeste recordam que o céu está próximo e que o 

amor de Deus habita as terras e os corações deste continente. 

Assim, Nossa Senhora de Guadalupe permanece, no presente e para o futuro, a Mãe e a Rainha 

da América Latina — aquela que une, consola e conduz seus filhos rumo à plenitude da vida em Cristo. 

Em sua presença, o continente inteiro encontra a certeza de que Deus não abandona seu povo, mas o 

visita constantemente com ternura e misericórdia, para que nele floresça a esperança. 

 

7 - Interpretação sob a Ótica da Igreja Católica Apostólica Romana 

A devoção a Nossa Senhora de Guadalupe, desde suas origens, foi acolhida e aprofundada pela 

Igreja Católica como uma expressão legítima e fecunda da presença maternal de Maria na história da 

salvação. O fenômeno guadalupano, que teve início no encontro entre a Virgem Maria e o indígena São 

Juan Diego no Tepeyac, é interpretado pela Igreja não apenas como um acontecimento piedoso, mas 

como um sinal teológico e pastoral de alcance universal. Sob a ótica católica, a aparição de Guadalupe é 

compreendida como manifestação da misericórdia divina encarnada na cultura e da ação evangelizadora 

de Maria, que conduz os povos a Cristo e revela o rosto terno de Deus. 

Desde o século XVI, a hierarquia eclesiástica discerniu na devoção guadalupana uma 

autenticidade espiritual que nascia do coração do povo e encontrava plena consonância com a fé da Igreja. 

A rápida difusão do culto e os frutos espirituais que dele brotaram — conversões, reconciliações, obras 

de caridade e crescimento da fé — confirmaram sua natureza sobrenatural. O reconhecimento oficial, 

por parte da Santa Sé, foi sendo construído ao longo dos séculos, culminando com a canonização de São 

Juan Diego por São João Paulo II, em 2002, e com o reconhecimento de Nossa Senhora de Guadalupe 

como Padroeira das Américas, título solenemente proclamado por Pio XII em 1945 e reafirmado pelos 

papas seguintes. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

51 

Nessa perspectiva, a Igreja Católica interpreta Guadalupe como um evento de revelação 

participada, no qual Maria, serva e mensageira do Senhor, continua a exercer sua missão maternal: 

aproximar os filhos de Deus e suscitar a fé viva em Cristo. O magistério pontifício, desde Leão XIII até 

Francisco, tem ressaltado o caráter teológico e pastoral da aparição, compreendendo-a como sinal do 

amor divino que se faz próximo dos povos, especialmente dos mais simples e humildes. 

 

7.1 - A Visão Teológica e Pastoral do Magistério Pontifício 

A partir de Leão XIII, a Igreja passou a destacar a dimensão missionária da aparição guadalupana. 

O Papa, em sua encíclica Quamquam Pluries (1889), exaltou Maria como “auxílio poderoso dos cristãos” 

e modelo de fé diante das mudanças da modernidade — palavras que se aplicam perfeitamente à presença 

de Nossa Senhora de Guadalupe no contexto do continente americano. 

Pio XII, por sua vez, foi o primeiro pontífice a se referir explicitamente a Maria de Guadalupe 

como “Rainha do México e Imperatriz das Américas”. Em sua alocução de 12 de outubro de 1945, 

destacou que “a imagem milagrosa da Virgem Maria, deixada em seu manto sobre o Tepeyac, é prova 

de sua ternura e de sua missão providencial para o Novo Mundo”. Para o Papa, o evento guadalupano 

não é apenas local, mas um sinal da maternidade universal de Maria, que abraça todos os povos do 

continente e os conduz à unidade na fé. 

O Concílio Vaticano II aprofundou essa perspectiva, especialmente no capítulo VIII da 

Constituição Dogmática Lumen Gentium, que descreve Maria como “membro eminente e inteiramente 

singular da Igreja, tipo e modelo da mesma” (LG, 53). 

À luz desse ensinamento, Guadalupe é vista como sinal da Igreja em sua dimensão materna e 

evangelizadora: Maria é a primeira discípula e missionária, e sua aparição no Tepeyac manifesta a Igreja 

que nasce do encontro entre culturas e se renova no amor. 

São Paulo VI, ao retomar o espírito conciliar, reconheceu em Guadalupe o modelo de inculturação 

da fé. Em 1970, durante seu pontificado, afirmou que a Virgem do Tepeyac é “a estrela da evangelização 

da América Latina”, porque sua mensagem uniu o Evangelho à sensibilidade e às tradições dos povos 

indígenas. 

Essa interpretação encontra eco na exortação Evangelii Nuntiandi (1975), na qual Paulo VI ensina 

que a evangelização deve “transformar e renovar os critérios de julgamento, os valores determinantes, os 

pontos de interesse, as linhas de pensamento e as fontes inspiradoras” de uma cultura (EN, 19). 

Guadalupe é, portanto, uma evangelização encarnada, expressão viva do encontro entre o divino e o 

humano. 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

52 

7.2 - João Paulo II e o Reconhecimento da Missão Guadalupana 

Entre os papas modernos, São João Paulo II teve um papel decisivo na difusão do culto e na 

compreensão teológica de Nossa Senhora de Guadalupe. Em suas cinco visitas ao México e em múltiplos 

documentos, o pontífice polonês interpretou Guadalupe como o coração espiritual da América. Durante 

a canonização de Juan Diego, em 2002, ele afirmou: 

“Na mensagem de Guadalupe, Maria aparece como a Mãe que se faz próxima, que acolhe e 

consola, que une e evangeliza. Ela é a estrela da nova evangelização deste continente.” 

Para João Paulo II, Guadalupe é o paradigma da Igreja em missão. Em sua exortação apostólica 

Ecclesia in America (1999), o Papa dedicou todo o número 11 à Virgem do Tepeyac, declarando que “a 

presença maternal de Maria, sob o título de Nossa Senhora de Guadalupe, tem sido e continua sendo um 

fator determinante para a evangelização e para a integração dos povos americanos”. Ele via na imagem 

milagrosa uma síntese perfeita entre fé e cultura, entre a graça e a história, fazendo de Guadalupe um 

ícone da comunhão entre os povos e da esperança cristã. 

Sob essa ótica, a mensagem guadalupana é teologicamente cristocêntrica: Maria aparece não para 

ser o centro, mas para conduzir a Cristo. A imagem milagrosa, portanto, não é apenas símbolo de ternura, 

mas de missão. Ela proclama silenciosamente o mistério da Encarnação — a flor no manto, o sol e a lua, 

as estrelas e o cinto de maternidade — todos apontam para o Verbo que se fez carne. A Igreja, ao venerar 

Guadalupe, venera o Deus que se fez homem e habita entre os povos, revelando sua glória através da 

simplicidade da fé. 

 

7.3 - Bento XVI e Francisco: Continuidade e Atualidade da Mensagem 

O Papa Bento XVI, em sua visita a Aparecida em 2007, reafirmou a importância teológica de 

Guadalupe ao lembrar que “Maria, sob o título de Nossa Senhora de Guadalupe, conduziu a Cristo os 

povos do continente americano e continua a fazê-lo com ternura materna”. Essa mesma perspectiva 

inspirou a V Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, realizada em Aparecida, 

cujo Documento final — redigido sob a orientação de então cardeal Jorge Mario Bergoglio — reconhece 

Maria como “discípula missionária e estrela da evangelização” (DAp, n. 266). 

O Papa Francisco, dando continuidade a essa visão, enfatiza a dimensão pastoral e social da 

mensagem guadalupana. Em suas homilias e discursos, ele destaca que Maria de Guadalupe “fala a todos, 

mas especialmente aos mais pobres, aos povos originários e aos descartados”. Para o Papa, a Virgem do 

Tepeyac é ícone da Igreja em saída, que se aproxima dos feridos e das periferias existenciais. Na homilia 

do dia 12 de dezembro de 2016, Francisco afirmou: 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

53 

“Maria de Guadalupe ensina-nos a ouvir o clamor dos povos, a guardar a sua esperança e a 

construir uma civilização do amor.” 

 

Essa leitura pastoral reflete o coração do pontificado atual: uma Igreja próxima, misericordiosa e 

missionária. Guadalupe, sob essa ótica, não é apenas memória do passado, mas profecia do presente e do 

futuro. Ela nos recorda que a evangelização autêntica nasce do amor, e que a Igreja deve ser mãe que 

acolhe, não juíza que condena. 

 

7.4 - Guadalupe como síntese da mariologia católica 

À luz de todo o magistério, a Igreja reconhece em Nossa Senhora de Guadalupe uma síntese viva 

da mariologia católica. Nela se unem as dimensões bíblica, dogmática e pastoral do mistério mariano. 

Como Mãe de Deus (Theotokos), Maria participa do desígnio redentor de Cristo; como Mãe da Igreja, 

ela cuida dos fiéis e intercede por eles; como discípula e missionária, ela ensina o caminho da fé. 

Guadalupe é, portanto, expressão da presença materna de Maria na história da salvação, adaptada 

ao contexto do Novo Mundo. Seu rosto mestiço revela a universalidade da graça, sua linguagem 

simbólica fala ao coração humano, e sua mensagem permanece atual: “Não estou eu aqui, que sou tua 

Mãe?”. Nessa frase, a Igreja reconhece o eco da promessa divina que atravessa toda a Escritura — o 

Deus que se faz próximo, que consola e que salva. 

Sob a ótica da Igreja Católica, Nossa Senhora de Guadalupe é mãe, evangelizadora e modelo de 

inculturação. É a ponte entre o céu e a terra, entre Cristo e a humanidade, entre o Evangelho e a cultura. 

Sua presença, celebrada em toda a América, continua a ser fonte de conversão, unidade e esperança. 

Assim, o magistério e a tradição viva da Igreja não apenas confirmam a autenticidade do evento 

guadalupano, mas o elevam à condição de ícone teológico da misericórdia divina, mostrando que Maria 

continua a realizar, hoje, o que iniciou no Tepeyac: conduzir todos os povos à fé viva em seu Filho Jesus 

Cristo. 

 

8 - Conclusões 

Ao concluirmos este estudo sobre a história e a veneração católica de Nossa Senhora de 

Guadalupe, torna-se evidente que o acontecimento do Tepeyac transcende o âmbito de uma devoção 

particular: ele representa um momento singular da história da salvação, em que a graça divina se fez 

visível de maneira maternal, concreta e profundamente encarnada. Naquele encontro entre Maria e o 

humilde Juan Diego, a Igreja reconhece o gesto de um Deus que fala nas linguagens do coração humano 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

54 

e se revela através da ternura. Guadalupe é, pois, o testemunho de um cristianismo que se faz próximo, 

de uma fé que se reveste das cores, da música e da alma dos povos. 

A Virgem morena do Tepeyac continua a ecoar, ao longo dos séculos, a mensagem do Evangelho: 

o amor de Deus não conhece fronteiras, e sua misericórdia se estende a todos. Na figura de Maria, o povo 

latino-americano descobriu não apenas uma intercessora, mas uma presença viva, um reflexo do próprio 

rosto de Cristo. Sua imagem, estampada no manto do indígena e gravada no coração do continente, 

tornou-se símbolo de esperança para os que sofrem, consolo para os que choram e farol para os que 

caminham nas sombras. Guadalupe é o ícone de uma fé que nasce do encontro, floresce na simplicidade 

e frutifica na comunhão. 

Teologicamente, Guadalupe manifesta o mistério da ternura divina. Em tempos de conflito e dor, 

Maria aparece como mãe que reconcilia, que acolhe e que devolve dignidade aos esquecidos. Seu rosto 

mestiço fala ao coração dos povos da América, que se reconhecem nela como filhos amados e incluídos. 

Essa dimensão é profundamente evangélica: como ensina o Papa Francisco, “Deus prefere falar a partir 

dos pequenos, dos que não contam, dos que o mundo despreza”. 

Em Guadalupe, Deus se revela não em poder e glória, mas em delicadeza e amor. Maria é o sinal 

dessa presença humilde de Deus, que não domina, mas serve; que não impõe, mas convida. A Igreja 

Católica, ao venerar a Mãe do Tepeyac, contempla o rosto misericordioso do Pai que visita o seu povo e 

o renova. Por isso, a mensagem guadalupana permanece atual: ela é um chamado à conversão do coração, 

à confiança filial e à esperança ativa. 

Guadalupe lembra-nos que a fé autêntica é sempre encarnada — que Deus se deixa encontrar nas 

realidades concretas da vida, nas dores e alegrias do cotidiano, e que a santidade floresce quando o amor 

se faz gesto. A espiritualidade guadalupana é, nesse sentido, profundamente cristocêntrica: Maria nos 

conduz sempre ao seu Filho, fonte de vida e de redenção. 

A presença de Nossa Senhora de Guadalupe moldou a identidade espiritual e cultural da América 

Latina. Desde o século XVI, sua imagem foi ponto de convergência entre mundos diferentes: o indígena, 

o europeu e o africano. Em seu rosto se encontra a reconciliação possível, a síntese entre fé e cultura, a 

harmonia entre o divino e o humano. 

Os povos latino-americanos aprenderam, por meio de Guadalupe, a compreender que a fé cristã 

não destrói as raízes, mas as eleva e as transfigura. Ela ensina que a evangelização verdadeira não é 

imposição, mas encontro; não é conquista, mas diálogo. Por isso, Maria do Tepeyac continua sendo 

modelo de inculturação e comunhão, mostrando que o Evangelho floresce quando é acolhido com o 

coração e traduzido na linguagem da própria vida. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

55 

Hoje, a devoção guadalupana continua viva nas romarias, nos cânticos, nas imagens levadas em 

procissões e nas orações murmuradas nas casas simples. Essa fé, profundamente popular, é também 

profundamente teológica, pois expressa o núcleo do cristianismo: o encontro pessoal e comunitário com 

Cristo. Como afirmou o Documento de Aparecida, “a piedade popular é o modo como a fé se torna 

cultura e se expressa na vida dos povos” (DAp, n. 263). Guadalupe é o coração dessa piedade, a Mãe que 

guarda o Evangelho no coração de seus filhos. 

A Igreja Católica, em seu magistério, tem reiterado que a mensagem de Guadalupe é de alcance 

universal. Ela não pertence apenas ao México ou à América Latina, mas a toda a Igreja, como sinal da 

presença materna de Maria na evangelização. Leão XIII, Pio XII, Paulo VI, João Paulo II, Bento XVI e 

Francisco viram, em diferentes tempos e contextos, a atualidade desse evento. Cada um, à sua maneira, 

destacou que Guadalupe é o rosto mariano da Igreja em missão, a mãe que acolhe os povos e os conduz 

à comunhão. 

Para o futuro, a mensagem guadalupana convida os cristãos a viverem uma fé madura, 

comprometida e misericordiosa. Em um mundo fragmentado e carente de sentido, Guadalupe recorda 

que o cristianismo é caminho de reconciliação e de amor. Ela ensina que o Evangelho deve ser encarnado 

nas culturas e nas realidades sociais, como fez Maria ao aparecer no Tepeyac, assumindo a linguagem e 

o rosto de um povo. 

O Papa Francisco, em sua homilia de 12 de dezembro de 2020, disse: 

 

“A Mãe de Guadalupe não é uma lembrança distante, mas uma presença viva que acompanha e 

consola o seu povo. Ela é a mãe da verdadeira esperança.” 

 

Essa esperança é o dom que Maria continua a oferecer aos povos da América e do mundo: a 

certeza de que Deus não abandona, mas caminha conosco. A devoção guadalupana é, portanto, fonte de 

consolação e de missão, pois quem encontra Maria se deixa conduzir por ela ao encontro de Cristo. 

Em última síntese, Nossa Senhora de Guadalupe é o ícone da misericórdia divina encarnada na 

história dos povos. Sua mensagem, nascida no coração da América, fala hoje a todo o mundo: fala de 

unidade em meio à diversidade, de amor em meio à dor, de fé em meio à incerteza. Em seu olhar sereno, 

os cristãos encontram o reflexo do olhar de Cristo; em suas palavras de ternura, a promessa do Evangelho; 

em sua imagem silenciosa, o eco da presença de Deus. 

Guadalupe é a Mãe da Esperança. Ela recorda à Igreja sua vocação de mãe e discípula, chamada 

a acolher, cuidar e evangelizar. Seu exemplo inspira a viver uma fé encarnada, sensível aos pobres e 

aberta ao diálogo, fiel ao Evangelho e às necessidades do tempo presente. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

56 

Que a Virgem de Guadalupe, Rainha das Américas, continue a iluminar o caminho dos povos 

com sua luz maternal, para que o continente e o mundo redescubram, sob seu manto de estrelas, o amor 

redentor de Cristo. E que, com as palavras do humilde Juan Diego, a humanidade inteira possa repetir, 

em confiança e ternura: “Não estou eu aqui, que sou tua Mãe?” 

 

9 – Referências Bibliográfica 

Bíblia Sagrada (Lc 1–2; Jo 2; Ap 12) 

Concílio Vaticano II, Lumen Gentium (Cap. VIII) 

São João Paulo II, Redemptoris Mater (1987) 

Papa Francisco, Evangelii Gaudium (2013) 

Documento de Aparecida (2007) 

Congregação para o Culto Divino, Diretório sobre Piedade Popular e Liturgia (2001) 

Homilias e discursos dos Papas sobre Nossa Senhora de Guadalupe 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

57 

O Legado de Maria: Um Chamado à Humildade e ao Serviço 

 
Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

"Todas as gerações me chamarão bem-aventurada!” (Lucas 1,48) 

 

Resumo 

Neste artigo, iremos explorar o impacto duradouro de Maria e como seu exemplo continua a ecoar através 

dos séculos, convidando-nos a seguir seus passos de humildade e serviço amoroso a Deus e ao próximo. 

Ao mergulharmos na vida e nos ensinamentos de Maria, somos lembrados da essência do chamado 

cristão - viver uma vida de amor, serviço e fé inabalável. 

 

Abstract 

In this article, we will explore the lasting impact of Mary and how her example continues to resonate 

through the centuries, inviting us to follow in her footsteps of humility and loving service to God and 

neighbor. As we delve into the life and teachings of Mary, we are reminded of the essence of the Christian 

calling – to live a life of love, service, and unwavering faith. 

 

1 - Introdução 

No coração da tradição cristã reside uma figura cujo impacto transcende o tempo e as fronteiras 

denominacionais - Maria, a mãe de Jesus. Seu papel no relato bíblico é de importância incomparável, 

mas é sua humildade, devoção e serviço que a tornam uma figura verdadeiramente inspiradora para as 

gerações posteriores. 

Desde a proclamação do anjo Gabriel até suas palavras proféticas registradas no Evangelho de 

Lucas - "todas as gerações me chamarão bem-aventurada" - Maria tem sido venerada como um modelo 

de santidade e virtude. Seu legado ressoa até hoje, desafiando-nos a refletir sobre as profundezas da 

humildade e a generosidade do serviço. 

Unindo-nos à legião daqueles que chamam Maria de bem-aventurada, embarquemos em uma 

jornada de descoberta e inspiração, enquanto exploramos o rico tesouro espiritual deixado por essa 

mulher extraordinária de fé. 

No Evangelho de Lucas, capítulo 1, versículo 48, Maria, a mãe de Jesus, proclama com humildade 

e gratidão: "Porque atentou na baixeza de sua serva; pois eis que desde agora todas as gerações me 

chamarão bem-aventurada." 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

58 

Essa afirmação poderosa de Maria ecoa através dos séculos, inspirando gerações de fiéis e 

levantando questões profundas sobre sua significância, portanto, exploremos mais a fundo o real 

significado dessas palavras até hoje. 

 

2 - A Humildade de Maria  

Ao dizer que "todas as gerações me chamarão bem-aventurada", Maria demonstra uma 

humildade notável. Ela reconhece sua posição como serva de Deus e aceita com gratidão o papel que lhe 

foi dado na história da salvação. Maria não se envaidece com sua posição especial como mãe de Jesus, 

mas sim reconhece que é por meio da graça de Deus que ela é abençoada. 

A humildade de Maria é um tema central na tradição cristã e é especialmente evidente em sua 

resposta à mensagem do anjo Gabriel no relato bíblico. Quando o anjo anuncia a Maria que ela será a 

mãe do Filho de Deus, ela responde com as palavras famosas: "Eis aqui a serva do Senhor; cumpra-se 

em mim segundo a tua palavra" (Lucas 1:38). 

Essa resposta de Maria é um exemplo notável de humildade e submissão à vontade de Deus. Em 

vez de questionar ou duvidar do plano divino, Maria aceita-o de todo o coração, mesmo que isso 

signifique enfrentar desafios e dificuldades imensas. Sua disposição em servir a Deus e cumprir seu papel 

designado é um testemunho de sua profunda fé e devoção. 

Além disso, ao longo do relato bíblico, Maria é retratada como uma figura humilde e piedosa, 

que confia completamente em Deus e se submete à Sua vontade. Ela não busca glória ou reconhecimento 

para si mesma, mas em vez disso, direciona toda a sua atenção para glorificar a Deus e cumprir Seus 

propósitos. 

Mesmo depois de dar à Luz Jesus e testemunhar os eventos extraordinários associados ao Seu 

nascimento, Maria continua a exibir humildade em sua vida cotidiana. Ela permanece simples e devota, 

encontrando sua alegria e satisfação no serviço a Deus e aos outros. 

A humildade de Maria é uma inspiração para os cristãos de todas as épocas, lembrando-nos da 

importância de nos submetermos à vontade de Deus em nossas próprias vidas. Ela nos ensina que a 

verdadeira grandeza não está em buscar status ou reconhecimento pessoal, mas em servir a Deus e aos 

outros com amor e humildade.  

 

3 - O Amor e a Humildade de Maria nas Manifestações Marianas  

As manifestações marianas, também conhecidas como "aparições" ou "mariofanias”, são eventos 

em que Maria, mãe de Jesus, é relatada como tendo aparecido a indivíduos em diferentes partes do 

mundo. Essas manifestações têm sido fonte de conforto, cura e orientação espiritual para milhões de 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

59 

pessoas ao longo da história. Através dessas manifestações, Maria serve as pessoas com amor e 

humildade de várias maneiras, por exemplo:  

 

3.1 - Consolo e Esperança 

Muitas das manifestações marianas ocorreram em momentos de dificuldade e crise, oferecendo 

conforto e esperança aos que sofrem. Maria é frequentemente retratada como uma mãe amorosa que se 

preocupa com o bem-estar de seus filhos, oferecendo palavras de consolo e encorajamento em tempos 

de necessidade. 

O encontro da imagem de Nossa Senhora Aparecida pelos pescadores é um evento significativo 

na história da devoção mariana no Brasil. A história remonta ao século XVIII, quando três pescadores - 

Domingos Garcia, João Alves e Filipe Pedroso - lançaram suas redes nas águas do Rio Paraíba do Sul, 

na região de Guaratinguetá, atualmente cidade de Aparecida, no estado de São Paulo. 

Após uma manhã infrutífera de pesca, os pescadores lançaram suas redes mais uma vez, na 

esperança de obter uma boa colheita de peixes. Quando retiraram as redes das águas, encontraram em 

suas malhas o corpo de uma estátua de madeira coberta de lama e sem cabeça. Surpresos, os pescadores 

lançaram novamente suas redes, e desta vez recuperaram a cabeça da estátua. Após esse encontro 

extraordinário, os pescadores decidiram continuar pescando em outro local, e mais uma vez suas redes 

foram preenchidas com uma abundância de peixes. 

Esse encontro da imagem quebrada da Virgem Maria, conhecida como Nossa Senhora Aparecida, 

foi interpretada pelos pescadores como um sinal divino. Eles viram na imagem uma manifestação da 

presença e da providência de Deus em suas vidas 

 Com base nesse evento milagroso, a devoção a Nossa Senhora Aparecida começou a se espalhar 

rapidamente entre os fiéis da região e, posteriormente, por todo o Brasil. O encontro da imagem de Nossa 

Senhora Aparecida pelos pescadores é vista como um símbolo de esperança e conforto, especialmente 

para os mais humildes e necessitados. 

A imagem quebrada encontrada pelos pescadores foi restaurada e se tornou o centro de devoção 

e peregrinação na Basílica de Nossa Senhora Aparecida, que hoje é um dos maiores Santuários marianos 

do mundo. 

Essa história inspiradora é lembrada e celebrada pelos fiéis como um testemunho do amor e da 

proteção de Maria, que se manifesta de maneira especial aos que mais precisam de sua intercessão e 

cuidado. O encontro da imagem de Nossa Senhora Aparecida pelos pescadores é um lembrete poderoso 

da presença contínua de Maria como mãe e protetora de todos os seus filhos.  

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

60 

3.2 - Oração e Intercessão  

Nas aparições marianas, Maria muitas vezes convida as pessoas a rezarem o rosário, a buscarem 

a reconciliação com Deus e a se arrependerem de seus pecados. Ela é vista como uma intercessora 

poderosa que ouve as preces de seus devotos e intercede por eles diante de Deus. 

Na primeira aparição em Fátima, este foi o pedido que Nossa Senhora fez aos três pastorinhos, 

“Rezem o terço, todos os dias, para alcançarem a paz para o mundo e o fim da guerra.” O mundo estava 

em guerra. Nossa Senhora pediu a oração do Terço em todas as suas aparições em Fátima de maio a 

outubro de 1917. 

A oração do Terço é uma forma de aprofundar o relacionamento filial com Nossa Senhora, 

estreitando os laços de amor e amizade com a Virgem, que é portadora da Misericórdia Divina e 

medianeira das graças de Nosso Senhor. 

Segundo São João Paulo II “o Rosário, lentamente recitado e meditado em família, em 

comunidade, pessoalmente – vos fará penetrar pouco a pouco nos sentimentos de Jesus Cristo e de sua 

Mãe, evocando todos os acontecimentos que são a chave de nossa salvação.”1  

 

3.3 - Cura e Proteção  

Muitos relatos de aparições marianas incluem testemunhos de curas milagrosas e proteção contra 

perigos físicos e espirituais. Maria é vista como uma protetora que está sempre vigilante em relação aos 

perigos que ameaçam seus filhos e que intervém em seu favor quando necessário. 

A aparição de Lourdes é uma das mais comoventes manifestações da Virgem Maria. Nossa 

Senhora apareceu à Marie-Bernard Soubirous, uma jovem que posteriormente ficou conhecida como 

Santa Bernadete, que registrou essa aparição sobrenatural com o seguinte relato: “Vi, então, uma Senhora 

vestida de branco; tinha um vestido alvo com uma faixa azul celeste na cintura e uma rosa de ouro em 

cada pé, da cor do rosário que trazia com ela. Somente na terceira vez, a Senhora me falou e perguntou-

me se eu queria voltar ali durante quinze dias. (...) repetiu-me, vária vezes, que dissesse aos sacerdotes 

para construir, ali, uma capela. Ela mandava que fosse à fonte para lavar-me e que rezasse pela 

conversão dos pecadores. Muitas e muitas vezes perguntei-lhe quem era, mas ela apenas sorria com 

bondade. Finalmente, com braços e olhos erguidos para o céu, disse-me que era a Imaculada 

Conceição”. 

 
1 VATICAN. São João Paulo II. Carta apostólica rosarium Virginis Mariae do sumo pontífice João Paulo II ao episcopado 

ao clero e aos fiéis sobre o rosário. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john paul-

ii/pt/apost_letters/2002/documents/hf_jp-ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae.pdf Acesso em: 20/02/2024. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

61 

Na época, o dogma da Imaculada Conceição ainda era novo e pouco divulgado, por isso o fato 

daquela menina conhecer o título de Imaculada Conceição era algo extraordinário e que confirmava a 

veracidade do dogma. 

Naquele local da aparição brotou uma fonte, que até hoje cura doentes que chegam do mundo 

todo, mostrando o grande sinal da presença da Mãe de Deus. 

Em sua aparição, Nossa Senhora pediu que rezássemos, nos convertêssemos e principalmente 

rezássemos pelo clero. Relembrou a necessidade da oração, da penitência e da caridade Cristã. 

Em Lourdes, apelou para a oração dos mais simples, porque sabia que o Clero estava fortemente 

enfraquecido, e a fé da França estava se perdendo depois das fortes perseguições da Revolução Francesa 

à Igreja, a partir de 1789. 

Naquela fonte que brotou, onde Nossa Senhora de Lourdes apareceu, muitos milagres 

aconteceram. Doentes de todos os cantos peregrinavam e ainda peregrinam para lá em busca de cura. 

Por isso ela é a “Padroeira dos Enfermos”. No seu dia, 11 de fevereiro, o Santo Padre João Paulo 

II, em 1992, proclamou o Dia do Enfermo. 

Com efeito, da fonte de Lourdes brotou a saúde, com a promessa de Nossa Senhora de que a fonte 

“lavará a alma suja dos pecadores, dos que se arrependem de seus desacertos, daqueles que têm fé em 

Deus, produzindo o milagre da conversão e da cura dos males”. 

Dessa forma, pela sua intercessão os doentes podem ser curados e encontrar consolo no colo da 

Mãe. 

 

3.4 - Chamado à Conversão e Santidade 

Em muitas aparições, Maria chama as pessoas à conversão, ao arrependimento e à vivência de 

uma vida santa. Ela exorta os fiéis a abandonarem o pecado, a se reconciliarem com Deus e a viverem 

de acordo com os ensinamentos de Jesus Cristo. 

À propósito, cita-se a aparição de Nossa Senhora de Medjugorje que teve seu início em 24 de 

junho de 1981, quando seis crianças da cidade de Medjugorje, na Bósnia e Herzegovina, afirmaram ter 

visto a Virgem Maria. As crianças, conhecidas como os videntes de Medjugorje, relataram que Maria 

apareceu a elas em uma colina próxima à cidade, conhecida como Podbrdo. 

As aparições de Nossa Senhora de Medjugorje são caracterizadas por mensagens de paz, 

conversão, oração e jejum. Maria é relatada como tendo transmitido mensagens de amor e esperança, 

exortando os fiéis a se voltarem para Deus, a viverem de acordo com os ensinamentos de Jesus Cristo e 

a rezarem pela paz no mundo. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

62 

Embora as aparições de Medjugorje encontram-se sob o exame das autoridades eclesiásticas e 

ainda não foram oficialmente reconhecidas como autênticas pela Igreja Católica, muitos fiéis continuam 

acreditando e vivenciam nelas uma fonte de inspiração espiritual e fortalecimento da fé. 

Em maio de 2019, o Papa Francisco autorizou oficialmente a organização de peregrinações a 

Medjugorje. A Santa Sé explicou que se deve “evitar que tais peregrinações criem confusão ou 

ambiguidade sobre o aspecto doutrinal”. 

Em agosto de 2020, o papa enviou uma mensagem aos jovens reunidos em Medjugorje pelo 

festival anual “Venham e Vejam”, para encorajá-los a imitar a Virgem Maria e que “a luz da esperança 

não se apague”. 

Segundo o teólogo francês René Laurentin:2 “A graça e os frutos continuam a se manifestar em 

Medjugorje. Se essas aparições marianas são verdadeiramente o fruto do céu, então ninguém poderá se 

opor a elas. Não devemos ter pressa”. 

Para o prof. Antonio Grasso 3, “a verdadeira função das aparições é ser uma luz interpretativa 

da Revelação através de cuja mediação a realidade do sobrenatural é colocada em evidência. A 

relatividade das aparições não justifica sua recusa e sua desvalorização, pois se autênticas, pertencem 

à categoria das graças livremente doadas pelo Céu e devem ser recebidas com gratidão".4  

À vista disso, independentemente de sua autenticidade, as aparições de Nossa Senhora de 

Medjugorje tiveram um impacto significativo na vida espiritual de muitas pessoas ao redor do mundo. 

Elas servem como um lembrete da importância da oração, da conversão e da busca pela paz e 

reconciliação, e continuam a atrair peregrinos em busca de conforto espiritual e encontro com o divino.  

Com efeito, Maria é um exemplo vivo de humildade e serviço, tanto nas aparições quanto em sua 

vida terrena. Ela se apresenta como uma serva humilde de Deus, pronta para cumprir Seus desígnios e a 

servir os outros com amor e compaixão. 

Sendo assim, através das aparições marianas, Maria continua a servir as pessoas com amor e 

humildade, oferecendo conforto, esperança, cura, proteção e orientação espiritual. Ela se apresenta como 

uma mãe amorosa e compassiva, pronta para interceder por seus filhos e guiá-los no caminho da fé e da 

santidade. Suas manifestações são um lembrete poderoso do amor infinito de Deus e da presença 

constante de Maria como nossa mãe espiritual e intercessora junto a Ele.  

 

 
2 LAURENTIN, René. Teólogo francês (1917/2017), doutor em Mariologia e reconhecido especialista no estudo de aparições 

marianas. 
3 GRASSO, Antonino. Mariólogo, Professor do Instituto Superior de Ciências Religiosas "San Luca" de Catania, Sicília, 

membro da Pontifícia Academia Mariana Internacional e autor de numerosos livros dedicados à Virgem Maria. 
4  VATICAN NEWS. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2019-05/papa-francisco medjugorje-

atencao-pastoral-mariologo.html Acesso em: 21/02/2024. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

63 

4 - Visões Marianas: Diversidade de Perspectivas 

Certamente as perspectivas para compreender o fenômeno das visões e aparições de Maria são 

variadas e dependem das crenças e abordagens individuais de cada pessoa ou instituição, portanto, 

analisamos neste estudo algumas perspectivas comuns, são elas:  

 

4.1 - Perspectiva Religiosa Tradicional 

Para muitos fiéis, as aparições de Maria são vistas como intervenções divinas, onde a Virgem 

Maria aparece como um sinal de graça, conforto, ou para transmitir mensagens importantes sobre fé, 

moralidade e oração. Nesta perspectiva, as aparições são consideradas como manifestações reais da 

presença espiritual de Maria. 

 

4.2 - Perspectiva Psicológica 

Algumas abordagens psicológicas interpretam as visões e aparições marianas como fenômenos 

psicológicos, tais como alucinações, ilusões ou projeções mentais, que podem ser influenciadas por 

fatores como crenças religiosas, expectativas culturais, trauma emocional, ou estados alterados de 

consciência. Nesta perspectiva, as experiências são vistas como produtos da mente humana, sem 

necessariamente ter uma base externa objetiva. 

 

4.3 - Perspectiva Cultural e Sociológica 

Para muitas comunidades, as aparições marianas são eventos culturais e sociais significativos que 

desempenham papéis importantes na identidade coletiva, na coesão comunitária e na expressão da 

religiosidade popular. Nessas perspectivas, as aparições são entendidas dentro de um contexto 

sociocultural mais amplo, onde as interpretações e significados são moldados pelas tradições, valores e 

práticas locais. 

 

4.4 - Perspectiva Crítica e Cética 

Alguns pesquisadores e céticos abordam as aparições marianas com um olhar crítico, 

questionando sua autenticidade e analisando os possíveis motivos por trás dos relatos, tais como 

interesses políticos, desejo de fama, ou fenômenos psicológicos. Essas perspectivas enfatizam a 

necessidade de evidências objetivas e investigações imparciais para validar a autenticidade das aparições.  

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

64 

4.5 - Perspectiva Espiritual e Transcendental 

Há também aqueles que interpretam as aparições marianas como manifestações de uma realidade 

espiritual mais ampla, transcendendo explicações puramente materiais ou psicológicas. Para essas 

pessoas, as aparições podem ser vistas como revelações divinas ou encontros com o sagrado, que têm o 

potencial de transformar vidas e despertar uma consciência espiritual mais profunda. 

Em síntese, essas são apenas algumas das perspectivas que podem ser adotadas para compreender 

o fenômeno das visões e aparições de Maria. É importante reconhecer que diferentes pessoas podem 

interpretar esses eventos de maneiras diversas, com base em suas próprias crenças, experiências e 

abordagens metodológicas. 

 

5 - O Exemplo de Maria 

A humildade de Maria nos desafia a examinar nossas próprias atitudes em relação ao 

reconhecimento e louvor. Ela nos lembra que a verdadeira grandeza está em servir a Deus e aos outros 

com humildade e amor. Ao invés de buscar elogios e reconhecimento para nós mesmos, devemos seguir 

o exemplo de Maria e procurar glorificar a Deus em tudo o que fazemos. 

O exemplo de Maria oferece uma fonte inesgotável de inspiração e ensinamentos para os cristãos 

em todas as épocas. Sua vida exemplifica uma série de virtudes que são essenciais para uma jornada 

espiritual significativa. 

À propósito, destaca-se a seguir alguns aspectos importantes do exemplo de Maria: 

 

5.1 - Humildade e Submissão à Vontade de Deus 

Conforme mencionado anteriormente, a humildade de Maria é uma característica central de sua 

vida. Ela nos ensina a importância de nos submetermos à vontade de Deus, mesmo quando não 

compreendemos completamente Seus planos. Em um mundo que muitas vezes valoriza a autoafirmação 

e a busca pelo sucesso pessoal, o exemplo de Maria nos lembra da importância de reconhecer nossa 

dependência de Deus e estar dispostos a servi-Lo de todo o coração. 

 

5.2 - Fé Inabalável 

Maria demonstra uma fé inabalável em Deus, mesmo diante de circunstâncias difíceis e 

desconcertantes. Desde o momento em que aceita o chamado do anjo Gabriel até os momentos de 

tribulação durante a vida de Jesus, Maria confia plenamente na fidelidade e no poder de Deus. Seu 

exemplo nos encoraja a cultivar uma fé semelhante, confiando que Deus está sempre conosco, mesmo 

nos momentos mais sombrios. 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

65 

5.3 - Devoção e Oração 

Maria é frequentemente retratada como uma mulher de oração e devoção. Ela nos ensina a 

importância de cultivar uma vida espiritual profunda, marcada pela comunhão íntima com Deus. Ao 

seguir seu exemplo, somos encorajados a dedicar tempo regular para a oração, reflexão e estudo das 

Escrituras, fortalecendo assim nossa conexão com o Divino. 

 

5.4 - Amor e Serviço aos Outros 

Maria exemplifica o verdadeiro amor e serviço aos outros, especialmente através de seu cuidado 

e dedicação a Jesus. 

Ela se coloca à disposição para servir, seja cuidando das necessidades físicas de sua família ou 

compartilhando o amor de Cristo com os outros. Seu exemplo nos desafia a amar e servir aos nossos 

semelhantes com generosidade e compaixão, seguindo o exemplo de Cristo. 

 

5.5 - Persistência e Resiliência 

A vida de Maria não foi isenta de desafios e adversidades, mas ela perseverou com coragem e 

determinação, confiando na graça de Deus para sustentá-la. 

Seu exemplo nos lembra que, embora possamos enfrentar dificuldades ao longo de nossa jornada, 

podemos encontrar força na presença e no poder de Deus para superar qualquer obstáculo que surja em 

nosso caminho. 

Em suma, o exemplo de Maria é uma fonte de inspiração e orientação espiritual, convidando-nos 

a seguir seus passos de humildade, fé, devoção, amor e perseverança. Ao imitar suas virtudes, podemos 

nos aproximar mais de Deus e viver uma vida que reflita Seu amor e propósito para nós. 

 

6 - O Impacto Duradouro de Maria 

Maria profetizou que todas as gerações a chamariam de bem-aventurada, e de fato, seu impacto 

perdura até hoje. Milhões de pessoas ao redor do mundo continuam a venerar Maria como modelo de fé 

e devoção. Sua influência transcende fronteiras e culturas, unindo os fiéis em uma comunhão de amor e 

devoção. 

O impacto duradouro de Maria transcende os séculos e continua a influenciar a fé, a cultura e a 

espiritualidade em todo o mundo. Sua profecia de que todas as gerações a chamariam de bem-aventurada 

é verdadeira, pois seu legado está profundamente enraizado na consciência coletiva da humanidade. 

Destaca-se a seguir algumas maneiras pelas quais o impacto de Maria perdura até hoje: 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

66 

6.1 - Devoção Mariana: 

Maria é venerada em muitas tradições cristãs como um modelo de santidade e virtude. A devoção 

mariana é uma parte central da espiritualidade de milhões de fiéis em todo o mundo, manifestando-se em 

formas como a recitação do Rosário, peregrinações a santuários marianos e festas em sua honra. Essa 

devoção continua a inspirar os cristãos a buscar a intercessão de Maria e a seguir seu exemplo de fé e 

devoção a Deus. 

 

6.2 - Arte e Cultura 

Ao longo da história, Maria tem sido uma musa inspiradora para artistas, poetas, músicos e 

escritores. Sua imagem é frequentemente retratada em pinturas, esculturas, músicas e obras literárias, 

transmitindo sua beleza espiritual e maternal. 

A influência de Maria na arte e na cultura é verdadeiramente abrangente e profunda, permeando 

diferentes formas de expressão ao longo dos séculos. Ela é retratada como um símbolo de pureza, amor 

maternal e graça divina, inspirando artistas, poetas, músicos e escritores a explorar sua figura de maneiras 

variadas e significativas. 

 

6.3 – Pintura 

Desde os primeiros séculos do Cristianismo, Maria tem sido uma musa inspiradora para os 

artistas, sendo retratada em inúmeras pinturas que variam desde representações simples até obras-primas 

elaboradas. Um dos temas mais comuns é o "Madonna e o Menino", representando Maria com o menino 

Jesus em seus braços. 

Artistas renomados como Rafael de Sanzio, Sandro Botticelli, Leonardo da Vinci e Michelangelo 

dedicaram suas habilidades artísticas a retratar Maria de maneira bela e reverente. Suas pinturas capturam 

não apenas a beleza física de Maria, mas também sua aura espiritual e maternal. 

 

6.4 - Escultura 

Assim como na pintura, Maria também foi uma fonte de inspiração para escultores ao longo dos 

séculos. Esculturas de Maria, muitas vezes em mármore, pedra ou bronze, adornam igrejas, catedrais e 

espaços públicos em todo o mundo. Essas obras de arte não apenas celebram a figura de Maria, mas 

também convidam os espectadores a contemplar sua santidade e a se conectar com sua presença maternal 

e acolhedora. Destaca-se a Pietà de Michelangelo. 

No Brasil, a escultura de Nossa Senhora Aparecida é uma representação icônica da Virgem Maria, 

especialmente venerada pelos fiéis católicos brasileiros.  



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

67 

É feita de terracota, uma mistura de argila e outros materiais, e possui aproximadamente 40 

centímetros de altura. Ela retrata Maria com as mãos postas em oração e com uma expressão serena e 

acolhedora. A imagem é adornada com um manto azul bordado e uma coroa de ouro, doada pelos fiéis 

em agradecimento às graças recebidas através de sua intercessão. 

Em outubro de 2023 foi inaugurada em Aparecida uma escultura em aço inoxidável com 50 

metros de altura, feita pelo artista plástico Gilmar Pinna e doada à cidade em homenagem aos 300 anos 

da padroeira do Brasil, transcorridos em 2017. 

 

6.5 - Música 

A devoção a Maria também encontrou expressão na música, com numerosas composições 

dedicadas a ela ao longo da história. Uma das peças mais conhecidas é "Ave Maria", uma oração baseada 

nas palavras do anjo Gabriel a Maria no Evangelho de Lucas. Compositores como Franz Schubert, 

Johann Sebastian Bach, Giuseppe Verdi e muitos outros criaram suas próprias interpretações musicais 

da Ave Maria, cada uma capturando a reverência e a beleza da devoção mariana. 

 

6.6 - Literatura 

Maria também é uma figura recorrente na literatura, aparecendo em poemas, romances, contos e 

hinos. Escritores de todas as épocas e culturas foram inspirados por sua história e seu exemplo de fé. 

Suas qualidades de humildade, devoção e amor maternal são frequentemente exploradas em obras 

literárias que buscam transmitir sua importância espiritual e cultural. 

À propósito cita-se trecho do belíssimo “Poema à Virgem Maria” de São José de Anchieta: 

 

“Cantar ou calar? 

Mãe Santíssima de Jesus, 

os teus louvores hei de os cantar ou hei de os calar? 

A mente alvoroçada 

sente-se impelida pelo aguilhão do amor 

a oferecer a sua Rainha uns versos…” 

 

Em resumo, a influência de Maria na arte e na cultura é vasta e multifacetada, refletindo sua 

profunda relevância espiritual e sua capacidade de inspirar admiração e devoção em gerações de fiéis e 

artistas. Suas representações na literatura, na arte e na música continuam a ressoar através dos séculos, 

convidando-nos a contemplar sua beleza espiritual e a nos conectar com sua presença maternal e divina.  



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

68 

6.7 - Influência Social e Política 

Maria também desempenhou um papel significativo na formação de valores sociais e políticos ao 

longo da história. Ela é frequentemente associada a ideais de compaixão, cuidado maternal e justiça 

social. Movimentos sociais e políticos que buscam promover a dignidade humana, os direitos das 

mulheres e a paz muitas vezes encontram inspiração nos ensinamentos e exemplo de Maria como uma 

defensora dos marginalizados e oprimidos 

 

6.8 - Diálogo Inter-religioso 

Maria é uma figura que transcende as fronteiras denominacionais e religiosas, sendo reverenciada 

não apenas pela Igreja Católica Romana, mas, também, pela Igreja Ortodoxa Oriental, Igreja Anglicana 

e a Igreja Luterana, que veneram a Virgem Maria, cada uma a seu modo. Seu papel como mãe de Jesus 

e sua disposição para servir a Deus são pontos de convergência que têm sido explorados para promover 

o diálogo e a compreensão inter-religiosa em um mundo marcado por divisões e conflitos. 

 

6.9 - Inspiração para a Mulher Moderna 

O exemplo de Maria como uma mulher de fé, coragem e dignidade continua a inspirar mulheres 

de todas as culturas e épocas. Ela desafia as noções convencionais de feminilidade e maternidade, 

oferecendo um modelo de força e graça que ressoa profundamente com as aspirações das mulheres 

modernas em busca de significado e propósito em suas vidas. Em suma, o impacto duradouro de Maria 

é evidente em todos os aspectos da vida humana, desde a espiritualidade e a arte até a política e a cultura. 

Sua influência transcende as fronteiras temporais e religiosas, continuando a inspirar e nutrir as almas 

daqueles que buscam sua intercessão e seguem seu exemplo de fé e serviço amoroso a Deus e ao próximo.  

 

7 - O Chamado à Humildade e ao Serviço 

Ao contemplar as palavras de Maria em Lucas 1:48, somos desafiados a refletir sobre nossa 

própria busca pela grandeza. Em um mundo que valoriza o poder, a fama e o sucesso, Maria nos lembra 

que a verdadeira felicidade e bênção vêm da humildade e do serviço a Deus e aos outros. Que possamos 

seguir seu exemplo e viver vidas de humildade, gratidão e amor. 

O legado de Maria nos chama a um compromisso renovado com a humildade e o serviço, 

oferecendo um modelo atemporal de como viver uma vida verdadeiramente significativa e inspiradora. 

Sua humildade exemplar, sua disposição para servir a Deus e aos outros, e sua fé inabalável continuam 

a ecoar através das gerações, desafiando-nos a abraçar essas mesmas virtudes em nossas próprias vidas.  



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

69 

Ao contemplarmos a vida de Maria, somos lembrados da importância de nos humilharmos diante 

de Deus, reconhecendo nossa dependência total Dele e confiando em Sua sabedoria e providência. Em 

um mundo que muitas vezes valoriza o egoísmo, o orgulho e a busca pelo poder, o exemplo de Maria 

nos lembra que a verdadeira grandeza está em servir aos outros com amor e compaixão, sem esperar 

reconhecimento ou recompensa em troca.  

Além disso, o chamado de Maria ao serviço nos desafia a olhar além de nossas próprias 

necessidades e interesses, e a estender a mão para aqueles que estão em necessidade ao nosso redor. Ela 

nos lembra que temos um papel a desempenhar no plano de Deus para o mundo, e que mesmo os atos 

mais simples de bondade e generosidade podem fazer uma diferença significativa na vida dos outros. 

Portanto, ao finalizar esta reflexão sobre o impacto duradouro de Maria, somos convidados a 

renovar nosso compromisso com a humildade, o serviço e a fé. Que possamos seguir o exemplo de Maria 

em nossa própria jornada espiritual, buscando viver vidas de significado e propósito, servindo a Deus e 

aos outros com todo o nosso coração, mente e alma. Que possamos nos esforçar para ser verdadeiramente 

bem-aventurados, seguindo os passos de Maria e nos tornando instrumentos do amor e da graça de Deus 

no mundo. 

Ao encerrar, é evidente que as palavras de Maria - "todas as gerações me chamarão bem-

aventurada" - em Lucas 1:48 continuam a ressoar poderosamente, inspirando e desafiando todos nós a 

vivermos vidas de fé e devoção. Que possamos nos unir às gerações passadas e futuras em chamar Maria 

de bem-aventurada, enquanto buscamos seguir seu exemplo de humildade e serviço a Deus.  

 

8 - Conclusões 

À medida que encerramos nossa jornada através do legado de Maria, somos compelidos a refletir 

sobre as lições atemporais que ela nos deixou. Seu exemplo de humildade, devoção e serviço ressoa 

profundamente em nossos corações e mentes, desafiando-nos a viver vidas de significado e propósito.  

Maria nos lembra que a verdadeira grandeza não é encontrada na busca pelo poder ou pela glória 

pessoal, mas sim no serviço amoroso aos outros e na submissão à vontade de Deus. Ela nos chama a 

seguir seu exemplo, imitando sua fé inabalável e seu compromisso com o amor e a compaixão. 

Ao nos despedirmos deste estudo sobre o impacto duradouro de Maria, que saibamos levar 

conosco as lições valiosas que aprendemos com sua vida e exemplo. Que possamos nos esforçar para ser 

verdadeiramente bem-aventurados, seguindo os seus passos e nos tornando instrumentos do amor e da 

graça de Deus no mundo. 

Que sempre nos lembremos das palavras proféticas de Maria - que todas as gerações a chamariam 

de bem-aventurada - e nos esforcemos para viver vidas que honram seu legado e glorificam a Deus. Que 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

70 

continuemos a ser inspirados por sua humildade, sua devoção e seu amor, e que seu exemplo guie e 

fortaleça nossas jornadas espirituais enquanto seguimos adiante. 

Que possamos nos unir à multidão de vozes ao longo dos séculos, chamando Maria de bem-

aventurada, reconhecendo a graça e a bênção que ela trouxe ao mundo e à nossa própria caminhada de 

fé. Que sua luz continue a brilhar sobre nós, iluminando o caminho da verdade e do amor, hoje e para 

sempre. Amém.  

Afinal, “as cores da vida, são as que pintamos.” (São José de Anchieta) 

 

Referências Bibliográficas 

ÁLVAREZ, Carlos Guillermo. Maria, discípula de Jesus e mensageira do evangelho. São Paulo: Paulus, 

2065.  

 

AUTRAN, Aleixo Maria. Maria na bíblia. São Paulo: Ave Maria, 1998.  

 

BÍBLIA. A bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 1995.  

 

HAHN, Scott. Hail, holy queen: The mother of God in the word of God. Image, 2006.  

 

HAUKE Manfred. Introdução à mariologia. Campinas: Ecclesiae. 2021.  

 

SÃO JOSÉ DE ANCHIETA. Sobre a Virgem Maria mãe de Deus. São Paulo: Paulinas, 1996.  

_______. Poema da Bemaventurada Virgem Maria mãe de Deus: de Beata Virgine dei Matre Maria. 

Aparecida: Editora Santuário. 2020.  

 

VATICAN. São João Paulo II. Carta apostólica rosarium Virginis Mariae do sumo pontífice João Paulo 

II ao episcopado ao clero e aos fiéis sobre o rosário. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/2002/documents/hf_jp 

ii_apl_20021016_rosarium-virginis-mariae.pdf Acesso em: 20/02/2024. 

 

VATICAN NEWS. Decisão do Papa sobre Medjugorje é verdadeira atenção pastoral, diz mariólogo. 

Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2019-05/papa-francisco-medjugorje-

atencao-pastoral-mariologo.html Acesso em: 21/02/2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

71 

 

 

 

 

 

 

Poemas e Reflexões 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

72 

A Mulher Vestida de Sol 

Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

No alto do Céu resplandece um mistério, 

silêncio e luz se entrelaçam no véu da eternidade. 

Surge uma Mulher, vestida de Sol, 

a lua sob os pés, e nas mãos o amor que vence a noite. 

 

Em seu ventre palpita o Verbo feito promessa, 

o fruto bendito da nova criação. 

O Dragão ruge, as trevas se agitam, 

mas ela permanece firme, 

com o coração banhado em confiança. 

 

Seu olhar contém o brilho do amanhecer, 

e em seu manto cabem todos os filhos dispersos. 

Ela caminha sobre as sombras do mundo, 

trazendo em cada passo o perfume da esperança. 

 

Ó Mulher coroada de estrelas, 

Tenda viva do Altíssimo, 

trono da Graça e porta do Céu, 

em ti a dor se faz vitória, 

e o exílio se torna caminho de redenção. 

 

És Maria, 

Mãe do Sol eterno que nunca se põe, 

imagem da Igreja gloriosa, 

estrela que guia os peregrinos 

no deserto das provações. 

 

Quando o mundo parecer escurecer, 

recorda-nos, ó Senhora, 

que o Sol de Deus jamais se apaga 

e que o teu “sim” continua iluminando os séculos.     

 
Maria Bernadete Miranda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

73 

Reflexão e Espiritualidade da Devoção 

 

A imagem da Mulher vestida de Sol em Apocalipse 12 é uma das mais profundas e simbólicas da 

Sagrada Escritura. Ela une o mistério de Maria Santíssima ao mistério da Igreja peregrina. A Mulher que 

traz no seio o Filho de Deus é a mesma que, com dor e glória, participa da luta contra o mal em favor da 

humanidade. 

Maria aparece como ícone da vitória da graça, revestida da luz divina que vence as trevas. Sua 

veste de Sol representa a plena comunhão com Cristo, o Sol da Justiça (Ml 4,2). A lua sob os pés é 

símbolo do mundo mutável, que se curva diante da estabilidade da fé. E a coroa de doze estrelas revela 

tanto as tribos de Israel quanto os Apóstolos — o novo povo de Deus, a Igreja que nasce do seu amor 

materno. 

Em Maria, contemplamos a realização da promessa feita desde o Gênesis: “Porei inimizade entre 

ti e a mulher, entre a tua descendência e a dela” (Gn 3,15). 

Ela é a nova Eva, a Mãe dos viventes, que gera no Espírito a humanidade redimida. Quando o 

Apocalipse mostra o Dragão que tenta devorar o Menino, vê-se o reflexo da contínua batalha entre o bem 

e o mal, entre a fé e a incredulidade. Mas a Mulher vence, não por força, mas por fidelidade. Sua arma é 

o amor. Sua vitória é a do Cordeiro. 

Para os peregrinos da esperança, Maria é sinal de consolação no meio da travessia. Assim como 

ela fugiu para o deserto (Ap 12,6), também nós atravessamos desertos de solidão, incerteza e luta. No 

entanto, Deus prepara para os que creem um refúgio: o coração de Maria, onde encontramos abrigo, 

ternura e coragem. 

Contemplar a Senhora vestida de Sol é reconhecer que a luz de Cristo já brilha no horizonte da 

nossa caminhada. Ela nos ensina a olhar para o alto, mesmo quando a estrada é árida. Como Mãe e 

companheira, ela nos lembra que as dores do parto espiritual que vivemos geram um mundo novo, mais 

justo, mais humano e mais santo. 

O Papa Francisco recorda que Maria “é a mulher da esperança, que brilha no meio da noite e 

anuncia a aurora” (Evangelii Gaudium, n. 286). Assim, ao invocá-la como Mulher Vestida de Sol, 

renovamos em nós a certeza de que nenhuma escuridão é capaz de extinguir a luz do amor divino. 

Que cada peregrino, ao erguer os olhos para o céu, veja nela não uma lembrança distante, mas 

uma presença viva — a Mãe que caminha conosco e que, no fim da jornada, nos acolherá na plena luz 

do Reino. 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

74 

Oração à Senhora Vestida de Sol 

 
Ó Maria, Senhora Vestida de Sol, Mãe resplandecente da Igreja e dos peregrinos, 

nós vos contemplamos gloriosa no Céu, revestida da luz de Cristo e coroada de estrelas. 

Vós que esmagais a cabeça do Dragão com vosso amor, defendei-nos nas batalhas da vida. 

Quando as sombras se aproximarem, sede nosso escudo de esperança. 

Dai-nos um coração firme, fiel e humilde, capaz de dizer “sim” como o vosso, 

mesmo quando o deserto for árido e o silêncio parecer o único companheiro. 

Mãe da nova criação, ensinai-nos a gerar Cristo no mundo, com gestos de ternura, fé e justiça. 

Fazei-nos instrumentos da vitória do Cordeiro, testemunhas do Sol que jamais se apaga. 

Ó Mulher vestida de Sol, envolvei-nos em vosso manto luminoso 

e conduzi-nos pelos caminhos da graça, até que, livres de toda dor, 

possamos cantar convosco eternamente as maravilhas do Senhor. Amém.       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

75 

Mãe das Águas e da Esperança 
 

Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

Nas margens do rio sereno, 

três homens lançaram o pão, 

mas foi do Céu que veio o aceno, 

trazendo em rede uma devoção. 

 

Pequena Imagem, humilde e bela, 

brotaste das águas em cor morena, 

luz escondida, graça singela, 

Mãe do Brasil, ternura plena. 

 

Teu rosto guarda o céu e a terra, 

o canto e a dor deste povo irmão, 

que entre lágrimas e fé encerra 

no Teu olhar sua oração. 

 

Ó Mãe Aparecida, estrela guia, 

que brilhas sobre a noite e a dor, 

ensina-nos a fé que confia, 

o amor que serve, o amor que é flor. 

 

Nas estradas do peregrino cansado, 

és consolo, abrigo e farol. 

Teu manto azul, sobre o povo amado, 

reflete o brilho do eterno sol. 

 

Aparecida, Mãe da Esperança, 

Padroeira de um Brasil orante, 

acolhe-nos sob Tua aliança, 

e leva-nos sempre ao Filho amante. 

 

Que o Teu Rosário, Mãe querida, 

una no amor este chão de fé, 

e faça da nossa vida 

um caminho que a Deus conduz de pé.     

 
Maria Bernadete Miranda 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

76 

Reflexão e Espiritualidade da Devoção 

 

A devoção a Nossa Senhora Aparecida nasceu de um gesto simples de fé. 

Em 1717, três humildes pescadores — Domingos Garcia, João Alves e Filipe Pedroso — 

lançaram suas redes no rio Paraíba do Sul, em busca de alimento para o corpo e para o espírito. Após 

muitas tentativas sem sucesso, encontraram primeiro o corpo de uma pequena imagem escurecida de 

Nossa Senhora da Conceição, e logo depois, a cabeça, que se ajustou perfeitamente àquela figura partida. 

A partir daquele momento, as redes se encheram de peixes — sinal claro de uma graça divina. 

A notícia do milagre se espalhou, e a “Imagem Aparecida” começou a ser venerada como símbolo 

da presença de Maria entre os pobres, os simples e os desvalidos. 

Com o tempo, o pequeno oratório ergueu-se em capela, depois em Basílica, até tornar-se o maior 

Santuário Mariano do mundo. 

Espiritualmente, Nossa Senhora Aparecida é a Mãe que acolhe todos os peregrinos da fé, a Estrela 

que ilumina o caminho dos que caminham com esperança, a intercessora do povo brasileiro junto ao seu 

Filho Jesus Cristo. 

Sua imagem morena, encontrada nas águas, recorda o mistério da encarnação — o Deus que se 

faz pequeno e humilde — e a dignidade de todos os filhos de Deus, independentemente de raça, condição 

ou origem. 

No 12 de outubro, dia de sua festividade, o Brasil inteiro se torna um imenso altar de gratidão. 

Milhões de corações se unem em oração, proclamando: “Salve, Rainha e Padroeira do Brasil! Mãe 

Aparecida, rogai por nós!” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

77 

Oração à Nossa Senhora Aparecida 

Mãe da Esperança e Padroeira do Brasil 

 
Ó Mãe Aparecida, Senhora das águas e das estradas, 

Padroeira amada do nosso Brasil, 

Tu que vieste das profundezas do rio para emergir no coração do Teu povo, 

olha com ternura para nós, Teus filhos peregrinos. 

Quando nossas forças se esgotam, sê o amparo que sustenta. 

Quando o caminho se torna árduo, sê a estrela que orienta. 

Quando o coração duvida, sê a voz que recorda: 

“Não temas, meu filho, estou contigo.” 

Tu que escolheste os simples para revelar Teu poder, 

acolhe hoje os que buscam a fé, 

os que caminham entre lágrimas e esperanças, 

os que trazem no peito um pedido, uma saudade, 

ou apenas o silêncio que confia. 

Mãe do Rosário, 

ensina-nos a contemplar Jesus com Teus olhos de amor. 

Faz de cada Ave-Maria um passo na estrada da santidade, 

de cada dor uma oferta, de cada gesto uma semente de paz. 

Acolhe o Brasil sob Teu manto azul de ternura, protege as famílias, 

ilumina os governantes, fortalece os pobres, consola os doentes 

e dá esperança aos que perderam o rumo. 

E quando o sol se pôr no horizonte de nossa vida, 

leva-nos pela mão até Teu Filho Jesus, 

para que, enfim, possamos descansar em Seu Coração, 

onde toda peregrinação encontra repouso e eternidade. Amém.     

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

78 

A Senhora do Tepeyac 

Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

No alto da colina, o silêncio floresceu, 

e o céu, em véu de ouro, sobre a terra desceu. 

Entre rochedos frios, um canto se elevou, 

e uma mulher vestida de sol o mundo iluminou. 

 

Seu manto — constelação de estrelas serenas, 

seu rosto — ternura de Mãe que acalma as penas. 

Falava ao coração, mais do que à razão, 

com voz que é brisa, promessa e oração. 

 

“Juan Diego, pequeno e fiel mensageiro, 

sou tua Mãe, o teu abrigo verdadeiro. 

Leva ao povo o sinal do amor divino, 

neste manto guardo o destino.” 

 

E as flores de Castela, em pleno inverno, 

brotaram vivas, num gesto eterno. 

Guadalupe brilhou no tecido sagrado, 

o céu e a terra, enfim, abraçados. 

 

Desde então, em cada olhar sofrido, 

Ela é consolo, ternura e sentido. 

Mãe das Américas, Rainha do Amor, 

em teu sim floresceu o Salvador.     

 

Maria Bernadete Miranda 

 

 

 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

79 

Reflexão e Espiritualidade da Devoção 

 

A devoção a Nossa Senhora de Guadalupe é, em sua essência, um acontecimento de encarnação: 

Deus fez-se próximo por meio da Mãe que se apresenta ao seu povo com ternura visível. A aparição 

mariana no Tepeyac, em 1531, não é apenas um episódio pitoresco da história religiosa do México; é, 

antes, uma verdadeira epifania da misericórdia divina que assume a linguagem, o rosto e os símbolos de 

um povo ferido e despossuído, mostrando que o plano de salvação se desdobra também nas periferias da 

história humana. Quando a Virgem aparece a Juan Diego como “mãe” — e o faz falando na sua língua 

—, Ela proclama que o Evangelho não é uma doutrina estrangeira imposta de fora, mas uma novidade 

que acolhe as culturas, transforma a memória e redime as feridas do passado. 

Teologicamente, Guadalupe é um ícone da Encarnação retomado: a Mãe que traz no manto a 

imagem do Filho é a presença do Deus que se fez homem para assumir definitivamente o destino dos 

homens. A iconografia do manto — as cores, as estrelas, a posição das mãos, o cinto que indica gravidez 

— fala uma teologia singela e profunda: Deus não veio sozinho; veio por meio de uma mulher que 

acolheu, generosamente, o mistério de salvar.  

A espiritualidade guadalupana é, portanto, profundamente encarnada. Ela não busca retirar-se da 

história; abraça-a. A Senhora de Guadalupe assume traços humanos e culturais — morenidade, traje, 

fala — e assim confirma que o rosto de Deus é visto em rostos reais e historicamente situados. Este 

caráter encarnacional convida a uma piedade que respeita e transforma as culturas, que não anula 

identidades, mas as eleva pela graça. É uma espiritualidade que enseja diálogo entre fé e cultura: a 

liturgia, a devoção popular, as músicas, as festas, os ritos se convertem em vias autênticas de encontro 

com o Criador quando animadas por fé e acolhidas pela Igreja. 

No plano moral e pastoral, Guadalupe aponta para a opção preferencial pelos pequenos. A 

escolha de Juan Diego — um homem simples, doente, indígena — revela que Deus privilegia os 

pequenos como canal de sua revelação. A Mãe que diz “Não estou eu aqui, que sou tua Mãe?” oferece 

consolo e dignidade aos que foram humilhados pela história da colonização, das injustiças e das 

desigualdades. Por isso, a espiritualidade guadalupana é também uma teologia da esperança social: 

mover-se sob o manto de Maria implica comprometer-se com os pobres, defender a vida e construir 

comunidades fraternas. O sinal das rosas e o milagre do manto lembram que a beleza da criação pode 

selar um novo pacto de paz entre povos. 

Guadalupe tem também um caráter ecumênico e inter-religioso: ao assumir os símbolos do povo 

originário, Maria aparece como ponte entre mundos, convidando à reconciliação cultural e ao respeito 

mútuo. A devoção, longe de ser elemento de fechamento identitário, torna-se caminho de abertura: quem 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

80 

venerar Guadalupe é chamado a reconhecer o valor do outro, a proteger as culturas e a trabalhar pela 

harmonia social. Neste sentido, a Senhora das Américas torna-se modelo de hospitalidade: sua casa é 

espaço onde todos são acolhidos e onde a diferença é lugar de graça. 

Para a espiritualidade pessoal, Guadalupe ensina a oração simples e confiante. A oração 

guadalupana não é elaborada por fórmulas sofisticadas; ela brota do coração ferido que busca consolo. 

A feitura do sinal da cruz diante do manto, as jaculatórias repetidas, o caminhar em romaria, o deixar 

flores — tudo isso é linguagem de um povo que ora com a corporalidade e com a memória. A devoção 

guadalupana recorda que o cristianismo é mistério vivido, não mero sistema mental: ponto de encontro 

entre olhar e olhar, entre gesto e gesto, onde a mão que acaricia o manto reata laços de humanidade. 

No itinerário do peregrino, Guadalupe é companheira de estrada. Quem caminha rumo a um 

santuário ou percorre os caminhos interiores encontra nela uma Mãe que caminha à frente e que recebe 

as oferendas mais humildes: o suspiro, a lágrima, a rosa ofertada. A presença de Maria em Guadalupe 

auxilia o peregrino a reconhecer que a verdadeira meta não é um lugar geográfico somente, mas uma 

transformação do coração: a conversão de quem caminha para amar mais, servir mais e perdoar mais. 

Assim, a devoção guadalupana alimenta a espiritualidade do viajante como disciplina de fé: jejum, 

súplica, ação de graças e, sobretudo, compromisso com o bem comum. 

Finalmente, do ponto de vista sacramental e eclesial, Guadalupe reforça o papel da Mãe no seio 

da Igreja. A Igreja, mãe e mestra, encontra em Maria um espelho de ternura e de missão. O magistério 

recente reconheceu em Guadalupe um auxílio extraordinário à evangelização, sobretudo nas Américas, 

apontando-a como Estrela que orienta a caminhada pastoral para a promoção da justiça e da vida. A 

devoção, quando integrada à vida sacramental, enriquece a caridade pastoral: os frutos de Guadalupe 

são comunidades mais atentas aos pobres, históricas de conversão social e servidores da paz. 

Em síntese, a espiritualidade da devoção a Nossa Senhora de Guadalupe é chamada à encarnação 

do Evangelho: acolher o outro, lutar pela dignidade dos oprimidos, rezar com o corpo e transformar a 

história com gestos de ternura. É a esperança que floresce nas pedras frias do Tepeyac e se espalha como 

convite: não caminhemos sozinhos; deixemos que a Mãe nos cubra com seu manto e nos ensine a amar 

segundo o coração de Deus. 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

81 

Oração à Nossa Senhora de Guadalupe 

A Mãe que Faz Florescer a Esperança 

 
Santa Maria de Guadalupe, 

Mãe do verdadeiro Deus por quem vivemos, 

olha com ternura para os teus filhos dispersos pelos caminhos da terra. 

Tu que apareceste no Tepeyac como sinal de esperança e consolo para os humildes, 

acolhe-nos também sob o teu manto sagrado, onde encontramos refúgio, paz e amor. 

Virgem Morena, tu que falaste na língua simples de Juan Diego, 

ensina-nos a escutar a voz de Deus no silêncio do coração. 

Faz-nos compreender que o Evangelho floresce quando acolhemos os pobres, 

os esquecidos e os pequenos, pois neles se revela o rosto luminoso do teu Filho Jesus. 

Mãe compassiva, tu que transformaste a dor de um povo em cântico de fé, 

renova em nós a confiança nas promessas do Senhor. 

Quando o medo e o desânimo nos visitarem, recorda-nos tuas palavras: 

“Não estou eu aqui, que sou tua Mãe?” 

E que, ao lembrar disso, todas as lágrimas se tornem orvalho de esperança. 

Senhora das Américas, guia os nossos passos pelos caminhos da justiça e da fraternidade. 

Inspira-nos a defender a vida, a proteger a criação, a servir com alegria e a construir a paz. 

Que o teu manto de estrelas abrace os povos de todas as nações, 

e faça resplandecer sobre nós a luz do Cristo, Sol nascente da eternidade. 

Nossa Senhora de Guadalupe, Rainha dos peregrinos e Mãe das misericórdias, 

conduze-nos ao Teu Filho Jesus, para que, com Ele, possamos transformar o mundo 

em um jardim de amor, fé e compaixão. Amém.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

82 

Sobre a Revista 

 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança é uma publicação semestral do Núcleo de Estudos 

Religiosos do Portal Peregrino da Esperança, dedicada à difusão do saber religioso e à evangelização. 

Idealizada por Maria Bernadete Miranda e Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, a revista reúne 

artigos, entrevistas e reflexões sobre fé, espiritualidade e peregrinação. 

Registrada com ISSN – 3086-2256, pelo IBICT, consolida-se como um espaço de encontro entre a 

pesquisa teológica e a vivência cristã, inspirando os leitores a caminhar com esperança 

 

Contato Principal 

Editor Científico 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

E-mail: luizaerodesign@gmail.com 

E-mail: mbernadetemiranda@gmail.com 

 

Editor 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

 

Conselho Editorial 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Engenheiro Mecânico pela FEI e Mestre em Engenharia Aeronáutica pelo ITA. Professor do Instituto 

Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de São Paulo - Campus Salto. 

Maria Bernadete Miranda 

Advogada e professora. Mestre e Doutora em Direito das Relações Sociais, Direito Empresarial, pela 

PUC/SP. 

 

Administrador do Portal 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

83 

Capa e Design 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

 

Foco e Escopo 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança dedicar-se-á à difusão do saber religioso e à evangelização. 

Haverá três âmbitos de abrangência: disciplinar, interdisciplinar e transdisciplinar. 

Os artigos serão submetidos à Comissão Avaliadora e sua revisão final caberá ao Conselho Editorial. 

 

Editorial 

Esta seção visa apresentar as matrizes epistemológicas que orientam a revista a partir da proposta de 

interlocução entre diferentes áreas do conhecimento mediante sua interface com a religião católica 

apostólica romana. 

 

Entrevistas 

O objetivo principal desta seção corresponde à publicação de entrevistas relacionadas as experiências 

vividas na fé e na religiosidade. 

  

Periodicidade 

Publicação semestral nos meses de junho e dezembro. 

  

Arquivamento 

Esta revista utiliza arquivos permanentes para preservação e restauração.  

  

Declaração de Direito Autoral 

Direitos Autorais para artigos publicados nesta revista são do autor, com direitos de primeira publicação 

para a revista. Em virtude da política adotada pela revista, o acesso é público, gratuito e os trabalhos 

pesquisados e entregues para a publicação são de responsabilidade de seus autores e representam o seu 

ponto de vista. Ficam reservados os direitos à propriedade intelectual do autor. 

  

Política de Privacidade 

Os nomes e endereços de e-mail neste site serão usados exclusivamente para os propósitos da revista, 

não estando disponíveis para outros fins. 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

84 

Histórico da Revista 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança nasceu do desejo de unir fé, reflexão e conhecimento em 

um mesmo caminho de evangelização. Idealizada por Maria Bernadete Miranda e Luiz Eduardo Miranda 

José Rodrigues, a revista representa um dos frutos do Núcleo de Estudos Religiosos do Portal Peregrino 

da Esperança, consolidando-se como um espaço dedicado à difusão do saber religioso e ao 

fortalecimento da espiritualidade cristã. 

Com publicação semestral, a Revista tem como missão promover o diálogo entre fé e cultura, 

incentivando a produção científica, o testemunho espiritual e o intercâmbio entre pesquisadores, 

peregrinos e devotos de diferentes expressões do cristianismo. Seu conteúdo abrange artigos, ensaios, 

documentos, entrevistas e relatos que contribuem para o estudo e a vivência dos Caminhos de 

Peregrinação no Brasil e no mundo, bem como temas voltados à teologia, espiritualidade, história da 

Igreja e devoções marianas. 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança recebeu o número de ISSN – 3086-2256 do Instituto 

Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia (IBICT), integrando-se ao universo das publicações 

acadêmicas indexadas em meio digital. Essa conquista reafirma seu compromisso com a seriedade 

editorial, a pesquisa teológica e a promoção da fé através da palavra escrita. 

Mais do que um periódico, a Revista é um caminho de partilha e esperança, onde a ciência e a 

espiritualidade se encontram para inspirar corações e iluminar mentes. Em cada edição, convida seus 

leitores a peregrinar pelas sendas do saber, da fé e do amor a Deus, deixando-se guiar pela luz de Maria, 

Estrela da Evangelização, que conduz todos os peregrinos ao encontro com Cristo, o Caminho, a Verdade 

e a Vida. 

 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

 

Ficha Catalográfica 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança – RODRIGUES, LEMJ e MIRANDA, Maria Bernadete 

Ano 1, v.1, n.1 (2025). Santana de Parnaíba-SP: www.peregrinodaesperanca.com.br 

ISSN - 3086-2256 

 

Periodicidade Semestral 

1. Teologia - Periódico. 2. Artigos. 3. Ensaios. 4. Devoções Marianas. 5. Entrevistas. 

 



 

 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 2 – 2025 - ISSN 3086-2256  
 

85 

 


