
Volume 1 – Número 1 - 2025 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

1 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança 

 

 

Com imensa alegria e gratidão, o Portal Peregrino da Esperança apresenta a Revista Eletrônica 

Peregrino da Esperança, um espaço de fé, reflexão e partilha do conhecimento. Fruto do Núcleo de 

Estudos Religiosos do Portal Peregrino da Esperança, esta revista nasce como um instrumento de 

evangelização e aprofundamento espiritual, unindo a caminhada da razão e da fé sob a luz da esperança 

cristã. 

De publicação semestral, a Revista Eletrônica Peregrino da Esperança reúne os trabalhos de 

produção científica dos idealizadores Maria Bernadete Miranda e Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, 

além de divulgar artigos, documentos, eventos e entrevistas com convidados que partilham do mesmo 

amor pelas coisas sagradas e pelo mistério da fé. 

Seu propósito é ser uma ponte entre o saber teológico e a vivência espiritual, inspirando 

peregrinos, estudiosos e devotos a contemplarem o divino presente nas diversas expressões religiosas do 

mundo. 

Reconhecida oficialmente pelo Instituto Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia 

(IBICT), sob o número de ISSN – 3086-2256 , a Revista consolida-se como uma publicação eletrônica 

indexada sobre religião, reafirmando o compromisso do Portal Peregrino da Esperança com a difusão 

do conhecimento, da cultura e da espiritualidade. Mais do que um periódico acadêmico, é um testemunho 

vivo de fé, um convite à leitura que transforma, eleva e conduz o coração humano a Deus, peregrinando 

pelas sendas do saber iluminado pela esperança. 

 

 

 

      “Felizes os que adquirem a sabedoria e os que alcançam o entendimento, 

pois o seu valor é melhor do que o da prata, e o seu lucro é maior do que o do ouro.” 

(Provérbios 3, 13-14) 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

2 

Sumário 

 

ISSN - 3086-2256  

 

Vol. 1, nº 1 (2025) 

 

Sumário 

 

Editorial 

 

Artigos 

A Teologia da Criação em São Francisco de Assis: Animais como Mestres de Amor e Humildade 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

 

A Obra Perfeita de Deus: Teologia, História e Espiritualidade em Gênesis 1 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

 

A Mediação Apostólica: São Paulo e a Carta a Filemom na Perspectiva Católica 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

 

O Julgamento de Jesus Cristo: Maior Erro do Poder Judiciário 

Maria Bernadete Miranda 

 

A Cidade de Deus: A Peregrinação da Alma entre o Tempo e a Eternidade 

Maria Bernadete Miranda 

 

Ensaios e Reflexões 

O Evangelho de João: Testemunho, Teologia e Comunhão na Tradição Joanina 

Maria Bernadete Miranda 

 

João, o Discípulo Amado: A Teologia da Intimidade e o Silêncio do Coração  

Maria Bernadete Miranda 

 

Jesus e a Mulher Samaritana 

Maria Bernadete Miranda 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

3 

Editorial 

 

É com imensa alegria espiritual e profundo senso de missão que apresentamos o Volume 

1, Número 1 da Revista Eletrônica Peregrino da Esperança, publicação semestral do Núcleo de 

Estudos Religiosos do Portal Peregrino da Esperança. Idealizada por Maria Bernadete Miranda e 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, esta revista nasce do desejo sincero de unir pesquisa 

teológica, espiritualidade cristã e evangelização, colocando-se a serviço do povo de Deus como 

instrumento de formação e inspiração para todos aqueles que buscam aprofundar a fé e caminhar 

com esperança. 

Com registro de ISSN - 3086-2256, pelo IBICT, esta edição inaugural inaugura um marco 

significativo: a consolidação de um espaço editorial dedicado à reflexão séria, orante e acessível 

sobre temas bíblicos, teológicos e espirituais. Mais do que uma publicação, ela se propõe a ser um 

caminho de peregrinação interior, no qual o leitor é convidado a encontrar o mistério divino por 

meio da Palavra, da tradição cristã e da experiência contemplativa. 

Estruturado nas seções “Artigos” e “Ensaios e Reflexões”, este primeiro volume reúne 

cinco artigos e três ensaios, compondo um mosaico temático que atravessa os grandes pilares da 

fé cristã: a criação, a Palavra de Deus, a espiritualidade franciscana, a teologia paulina, a justiça 

divina e a peregrinação da alma rumo à eternidade. Cada texto, à sua maneira, amplia o horizonte 

de compreensão do leitor e oferece novas perspectivas para a vida espiritual. 

A seção de artigos desta edição apresenta conteúdos densos e profundamente enraizados 

na tradição cristã, mas escritos de maneira clara, devocional e acessível. 

O volume se inicia com “A Teologia da Criação em São Francisco de Assis: Animais como 

Mestres de Amor e Humildade”, de Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, um texto que resgata 

a espiritualidade franciscana como chave interpretativa para a teologia da criação. O autor mostra 

como São Francisco de Assis, ao reconhecer nos animais sinais da bondade de Deus, nos convida 

a uma relação mais fraterna, amorosa e humilde com todas as criaturas. 

Em seguida, no artigo “A Obra Perfeita de Deus: Teologia, História e Espiritualidade em 

Gênesis 1”, também de Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, somos conduzidos às origens da 

criação sob uma ótica bíblica e espiritual. O autor explora a beleza e a ordem da obra divina, 

revelando que o primeiro capítulo do Gênesis não é apenas narrativa, mas expressão do amor 

criador, que dá sentido à existência e ao destino humano. 

O terceiro artigo, “A Mediação Apostólica: São Paulo e a Carta a Filemom na Perspectiva 

Católica”, igualmente assinado por Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, oferece uma análise 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

4 

profunda da mediação apostólica a partir do gesto pastoral de São Paulo na carta a Filemom. Aqui, 

a teologia se encontra com a vida concreta, mostrando que a reconciliação, o perdão e a 

fraternidade são pilares essenciais da missão da Igreja. 

Seguindo a caminhada temática, temos “O Julgamento de Jesus Cristo: Maior Erro do 

Poder Judiciário”, escrito por Maria Bernadete Miranda. Neste artigo, a autora apresenta uma 

reflexão ousada e sensível sobre as falhas humanas no processo que levou Cristo à crucificação. À 

luz da teologia e da história, o texto revela que o julgamento de Jesus expõe não apenas a injustiça 

humana, mas a grandeza do amor divino que se entrega por nós. 

Encerrando os artigos, encontramos “A Cidade de Deus: A Peregrinação da Alma entre o 

Tempo e a Eternidade”, de Maria Bernadete Miranda, uma reflexão inspirada em Santo Agostinho. 

O texto conduz o leitor a contemplar a humanidade peregrina, chamada a caminhar pelo tempo 

com os olhos fixos na eternidade. É um convite a perceber que, mesmo inseridos nas inquietudes 

da vida terrena, somos cidadãos da Cidade de Deus. 

A segunda seção, “Ensaios e Reflexões”, apresenta três textos de caráter mais 

contemplativo e espiritual, todos escritos por Maria Bernadete Miranda, e que ampliam a 

experiência orante do leitor. 

Abrindo a seção, o ensaio “O Evangelho de João: Testemunho, Teologia e Comunhão na 

Tradição Joanina” oferece um percurso luminoso pela teologia do quarto evangelho. A autora 

aprofunda temas centrais da tradição joanina — como o Verbo, a luz, a vida e o amor — mostrando 

como João nos conduz ao coração de Cristo com uma profundidade única. 

No texto “João, o Discípulo Amado: A Teologia da Intimidade e o Silêncio do Coração”, 

Maria Bernadete nos convida a compreender a espiritualidade do discípulo amado como caminho 

de intimidade com Jesus. A reflexão destaca o papel do silêncio, da escuta e da proximidade 

amorosa com o Mestre, revelando que a verdadeira teologia nasce de um coração que ama e 

contempla. 

Por fim, o ensaio “Jesus e a Mulher Samaritana” encerra o volume com uma leitura sensível 

e profunda do encontro entre Cristo e a mulher samaritana no poço de Jacó. Neste texto, a autora 

apresenta a força transformadora do diálogo, da misericórdia e da revelação divina que se abre 

àqueles que, na sede espiritual, buscam a água viva que Cristo oferece. 

Com esta edição inaugural, a Revista Eletrônica Peregrino da Esperança dá seus primeiros 

passos como projeto editorial comprometido com a fé, a pesquisa e a evangelização. Cada texto 

aqui presente — seja artigo, ensaio ou reflexão — compõe um tecido espiritual que deseja 

iluminar, consolar e formar. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

5 

Este volume nasce como um presente para a comunidade cristã e um chamado à 

peregrinação interior, convidando o leitor a mergulhar na Palavra, na tradição e na beleza da fé 

vivida. Ao longo destas páginas, o leitor encontrará não apenas conhecimento, mas alimento para 

a alma e inspiração para o caminho. 

Que esta revista, desde este primeiro número, seja semente de luz e esperança, 

fortalecendo-nos na certeza de que a fé se faz caminho, a teologia se faz vida e o amor de Deus se 

faz encontro. Sob o olhar misericordioso de Cristo e a intercessão da Mãe Santíssima, desejamos 

que esta publicação seja instrumento de graça e fonte de renovação espiritual. 

 

 

 

 

 

Maria Bernadete Miranda 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Editores da Revista Eletrônica Peregrino da Esperança 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Artigos 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

7 

A Teologia da Criação em São Francisco de Assis: 

Animais como Mestres de Amor e Humildade 
 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

luizaerodesign@gmail.com.br 

 

Resumo 

Este artigo propõe uma reflexão sobre a relação singular de São Francisco de Assis com os animais, 

articulando aspectos históricos, espirituais e teológicos de sua vida e obra. Ao longo das páginas, 

serão exploradas as experiências de Francisco no contexto do século XIII, destacando sua trajetória 

de conversão, sua fundação da Ordem dos Frades Menores e sua compreensão inovadora da 

criação como expressão direta do amor divino. A análise enfatiza como o santo via todas as 

criaturas como irmãos e irmãs, reconhecendo nelas mestres de humildade, confiança e amor 

incondicional, e apresentando relatos emblemáticos, como a pregação aos pássaros e o episódio 

do lobo de Gúbio. 

O artigo também examina a dimensão simbólica e teológica dessa relação, demonstrando que a 

comunhão de Francisco com os animais vai além do gesto afetivo, constituindo uma verdadeira 

espiritualidade ecológica, na qual cada criatura reflete a presença de Deus. Serão abordadas suas 

orações e cânticos, como o Cântico das Criaturas e a famosa Oração da Paz, que expressam a 

visão de um mundo interligado e a necessidade de viver em harmonia com toda a criação. Por fim, 

a reflexão destaca a atualidade do exemplo franciscano, mostrando que sua mensagem inspira não 

apenas a devoção religiosa, mas também a ética ecológica e o compromisso humano com o cuidado 

da natureza. 

Este estudo busca, assim, oferecer ao leitor uma compreensão ampla e integrada da vida de São 

Francisco de Assis, ressaltando como sua experiência espiritual e seu amor pelos animais 

permanecem um modelo de fraternidade, humildade e reverência diante de toda a criação. 

 

Abstract 

This article offers a reflection on the unique relationship between Saint Francis of Assisi and 

animals, integrating historical, spiritual, and theological aspects of his life and work. Throughout 

the text, Francisco’s experiences in the 13th century are explored, highlighting his journey of 

conversion, the founding of the Order of Friars Minor, and his innovative understanding of creation 

as a direct expression of divine love. The analysis emphasizes how the saint regarded all creatures 

as brothers and sisters, seeing in them teachers of humility, trust, and unconditional love, and 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

8 

presenting emblematic accounts, such as his preaching to the birds and the story of the wolf of 

Gubbio. 

The article also examines the symbolic and theological dimension of this relationship, 

demonstrating that Francisco’s communion with animals goes beyond affection, constituting a true 

ecological spirituality in which every creature reflects the presence of God. His prayers and 

canticles, such as the Canticle of the Creatures and the famous Prayer of Peace, are discussed as 

expressions of a world interconnected and the necessity of living in harmony with all creation. 

Finally, the reflection highlights the contemporary relevance of the Franciscan example, showing 

that his message inspires not only religious devotion but also ecological ethics and humanity’s 

commitment to caring for nature. 

Thus, this study seeks to provide readers with a comprehensive understanding of Saint Francis of 

Assisi’s life, emphasizing how his spiritual experience and love for animals remain a model of 

fraternity, humility, and reverence for all creation. 

 

1 – Introdução 

São Francisco de Assis, nascido Giovanni di Pietro di Bernardone, é uma das figuras mais 

luminosas e transformadoras da espiritualidade cristã. Surgido no coração da Idade Média, em um 

tempo marcado por contrastes profundos entre riqueza e pobreza, poder e fé, violência e devoção, 

Francisco despontou como um exemplo radical de simplicidade e amor universal. Sua vida, entre 

os séculos XII e XIII, testemunha uma conversão profunda — do luxo e da ambição juvenil à 

pobreza voluntária e à entrega total a Deus. Mais do que um reformador religioso, ele se tornou 

um símbolo de reconciliação entre o ser humano e a criação, um mensageiro de paz e fraternidade 

que enxergava em cada criatura um reflexo da bondade divina. A sua espiritualidade, marcada pela 

alegria e pela comunhão, fez dele não apenas um santo venerado, mas um modelo perene de 

harmonia com o mundo natural. 

A vida de São Francisco desenvolveu-se em um contexto histórico de grandes 

transformações sociais e espirituais. A Europa medieval vivia o auge do feudalismo e o 

fortalecimento do poder papal, mas também enfrentava uma crescente inquietação espiritual que 

clamava por renovação. Foi nesse cenário que Francisco respondeu a um chamado interior que o 

levou a romper com os valores materiais e abraçar a pobreza como expressão máxima de liberdade. 

Ele compreendeu que, ao despojar-se de tudo, aproximava-se mais do Criador e de todas as 

criaturas. O seu gesto de renunciar à herança paterna e vestir o hábito simples de um penitente não 

foi apenas um ato simbólico, mas uma revolução espiritual. Ao escolher viver entre os pobres, 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

9 

curar os leprosos e pregar o Evangelho com ternura e coragem, ele deu um novo sentido à fé cristã, 

tornando-a viva, encarnada e próxima de todos. 

Dentro dessa espiritualidade encarnada, Francisco encontrou nos animais e na natureza 

uma presença constante de Deus. Para ele, a criação não era um cenário distante ou uma posse 

humana, mas uma grande família espiritual, na qual cada ser tinha valor próprio e dignidade. Essa 

visão, que hoje chamamos de “fraternidade universal”, está no cerne de sua experiência mística e 

teológica. Nos relatos de seus biógrafos, como Tomás de Celano e São Boaventura, vemos um 

homem que se comunica com os pássaros, que chama o lobo de “irmão”, que louva o sol, a lua, o 

vento e a água como companheiros de jornada. Essas narrativas, que podem parecer poéticas ou 

lendárias, são, na verdade, expressões de uma profunda verdade espiritual: a de que tudo o que 

existe é manifestação do amor divino e, portanto, digno de respeito, cuidado e admiração. 

A relação de São Francisco com os animais ultrapassa o simples afeto ou a piedade. Ela 

reflete uma teologia viva, na qual o ser humano é chamado a reconhecer sua interdependência com 

toda a criação. O Cântico das Criaturas, uma das mais belas composições espirituais da história 

cristã, traduz em palavras essa visão de unidade. Ao louvar o “irmão sol”, a “irmã lua” e o “irmão 

fogo”, Francisco revela que a criação é uma linguagem do amor de Deus, e que o louvor perfeito 

nasce quando o ser humano se une ao coro da natureza. A simplicidade desse cântico esconde uma 

sabedoria profunda: a de que a verdadeira espiritualidade não separa, mas integra; não domina, 

mas serve; não explora, mas cuida. 

Essa percepção ecoa com força no mundo contemporâneo, em que o distanciamento entre 

o homem e o ambiente natural tem gerado desequilíbrios ecológicos e espirituais. 

Refletir sobre a relação de São Francisco com os animais é, portanto, revisitar um 

testemunho de fé que transcende o tempo. Em um mundo marcado pelo consumismo, pela 

destruição ambiental e pela indiferença, o exemplo do poverello de Assis surge como uma luz 

orientadora. Ele recorda que a humildade diante da criação é também uma forma de adoração, e 

que cada criatura, grande ou pequena, é um espelho do Criador. O estudo dessa relação, em sua 

dimensão histórica e espiritual, permite compreender como a vida e a mensagem de Francisco 

continuam atuais, inspirando não apenas os cristãos, mas todos os que buscam um caminho de 

reconciliação com o planeta e com a própria essência humana. 

Assim, o presente artigo propõe-se a examinar a profunda ligação entre São Francisco de 

Assis e os animais sob uma perspectiva religiosa, histórica e reflexiva. Busca-se compreender 

como o amor e o respeito de Francisco pela criação derivam de sua compreensão evangélica da 

fraternidade universal e de sua leitura teológica do mundo como dom de Deus. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

10 

Através da análise de fontes históricas, como as biografias escritas por Tomás de Celano e 

São Boaventura, e do diálogo com interpretações contemporâneas, como as de Leonardo Boff, 

Jacques Le Goff e o Papa Francisco na encíclica Laudato Si’, pretende-se iluminar o sentido dessa 

comunhão espiritual com os animais e mostrar sua relevância para a espiritualidade e a ética 

ambiental dos nossos tempos. 

Francisco de Assis, com sua vida e palavra, continua a nos ensinar que somente quando o 

homem redescobre sua irmandade com toda a criação é que ele reencontra a verdadeira paz, a 

harmonia interior e o sentido pleno de ser criatura diante do Criador. 

 

2 – Contexto Histórico e Espiritual de São Francisco 

A história de São Francisco de Assis está profundamente enraizada no contexto religioso, 

social e cultural do século XIII, um período de transição marcado por intensas transformações na 

Europa. Nascido em 1181 ou 1182, na pequena cidade de Assis, na Úmbria, Francisco cresceu em 

meio a um ambiente de prosperidade comercial e de tensões políticas. Filho de Pietro di 

Bernardone, um próspero comerciante de tecidos, e de Dona Pica, de origem nobre, o jovem 

Giovanni — nome que recebeu ao nascer — foi educado para continuar os negócios da família e 

desfrutar dos privilégios de uma vida abastada. Ainda na juventude, mostrou-se alegre, generoso 

e sonhador, mas também vaidoso e ambicioso, buscando glória e reconhecimento por meio das 

armas e da riqueza. A sua experiência como soldado e prisioneiro de guerra, no entanto, abriu-lhe 

as portas para uma transformação interior que marcaria para sempre o rumo de sua existência. 

Durante um longo período de convalescença, após ter adoecido, Francisco começou a sentir 

o vazio das ambições terrenas e o chamado para algo maior. Foi nesse tempo de silêncio e 

introspecção que iniciou um processo de conversão espiritual profunda. Um dos episódios mais 

simbólicos de sua vida foi o encontro com o leproso, quando, superando o asco e o medo, desceu 

do cavalo para abraçar e beijar aquele homem marcado pela doença e pelo abandono. Esse gesto, 

simples e radical, tornou-se o ponto de inflexão de sua trajetória: a descoberta do Cristo presente 

no sofrimento humano e na fragilidade da vida. 

A partir desse momento, Francisco renunciou aos bens materiais e passou a dedicar-se à 

oração, ao serviço e à reconstrução literal e espiritual da Igreja, começando pela pequena capela 

de São Damião, onde ouviu o chamado de Cristo: “Francisco, vai e reconstrói a minha Igreja, que 

está em ruínas”. 

Essa obediência total ao Evangelho e a renúncia ao conforto material expressam uma nova 

compreensão do ser cristão, centrada na pobreza, na simplicidade e na comunhão universal. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

11 

Francisco descobriu que viver o Evangelho significava, antes de tudo, colocar-se em fraternidade 

com todos os seres. Por isso, sua espiritualidade não se limitou à contemplação individual, mas 

expandiu-se em um testemunho comunitário e missionário. Em 1209, juntamente com seus 

primeiros companheiros, fundou a Ordem dos Frades Menores, conhecida como Ordem 

Franciscana, cujo lema era seguir “o santo Evangelho de nosso Senhor Jesus Cristo” em total 

desapego e alegria. A vida dos frades era itinerante, sustentada pela confiança na providência 

divina, pela pregação e pela caridade. Essa forma de vida desafiava a estrutura eclesiástica 

tradicional, que muitas vezes se distanciava da simplicidade apostólica, e oferecia um novo modelo 

de santidade baseado na fraternidade, na paz e no amor à criação. 

A espiritualidade franciscana nasceu, portanto, de um contexto histórico de profundas 

contradições. O crescimento das cidades e o florescimento do comércio criavam novas 

desigualdades e acentuavam a distância entre ricos e pobres. Ao mesmo tempo, surgiam 

movimentos religiosos que buscavam um retorno à pureza do Evangelho, como os valdenses e os 

cátaros, muitos dos quais foram perseguidos pela Igreja. Francisco, porém, escolheu o caminho da 

obediência e da reforma interior, mostrando que era possível renovar a fé sem romper com a 

instituição. Sua fidelidade ao Papa Inocêncio III, que aprovou oralmente a Regra Franciscana, 

garantiu à sua missão uma legitimidade que permitiu que o movimento crescesse rapidamente, 

alcançando toda a Europa. A força de sua mensagem estava em sua coerência: o que pregava, 

vivia; o que acreditava, realizava com ternura e simplicidade. 

Nesse cenário, a relação de São Francisco com a natureza e com os animais ganhou 

contornos singulares. Sua experiência espiritual não o afastava do mundo, mas o lançava de volta 

à criação com um olhar purificado. Ele via no sol, na lua, nas estrelas, nas águas, nas árvores e em 

cada criatura um espelho do Criador. 

Essa visão não era meramente poética, mas profundamente teológica: o universo inteiro 

era expressão do amor de Deus, e o ser humano, como parte dele, devia viver em harmonia com o 

todo. Em Francisco, a espiritualidade e a ecologia se encontram, séculos antes de o termo 

“ecologia” existir. Sua sensibilidade com os animais — os pássaros, o lobo de Gúbio, o cordeiro 

que carregava consigo — nasce dessa percepção de que todas as criaturas compartilham a mesma 

origem e destino em Deus. 

A contribuição de São Francisco de Assis à história da espiritualidade cristã é imensurável. 

Ele inaugurou uma nova forma de olhar o mundo, em que a pobreza é libertação, a humildade é 

força e a fraternidade se estende a todas as formas de vida. Sua mensagem ultrapassou os limites 

da religião institucional e alcançou o coração da humanidade como um chamado à reconciliação 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

12 

com a criação. No século XIII, sua vida inspirou multidões de homens e mulheres a seguir o mesmo 

caminho de simplicidade e entrega; nos séculos seguintes, continuou a influenciar teólogos, 

místicos, artistas e, mais recentemente, pensadores que reconhecem nele o precursor de uma 

espiritualidade ecológica. O próprio Papa Francisco, ao adotar o nome do santo, quis simbolizar o 

compromisso com os pobres, com a paz e com o cuidado da “casa comum”, reafirmando a 

atualidade de uma mensagem que nasceu em Assis, mas que ecoa em todo o mundo. 

Assim, compreender o contexto histórico e espiritual de São Francisco é fundamental para 

perceber a profundidade de sua relação com os animais e com a natureza. Não se trata apenas de 

um amor espontâneo pelas criaturas, mas de uma experiência mística e teológica que reflete sua 

comunhão total com o Criador. A vida do poverello revela que a santidade não se manifesta apenas 

na oração ou nos milagres, mas na capacidade de enxergar Deus em todas as coisas e de responder 

a esse olhar com amor, gratidão e respeito. É nesse horizonte que se insere a reflexão sobre o 

Francisco que fala aos pássaros, que amansa o lobo e que canta com o sol — um homem cuja fé 

se expandiu para abranger toda a criação, transformando a natureza em sacramento da presença 

divina. 

 

3 - A Teologia da Criação em São Francisco 

A teologia da criação em São Francisco de Assis é um dos aspectos mais belos e 

revolucionários de sua espiritualidade. Em um tempo em que a natureza era muitas vezes vista 

como um cenário distante da salvação humana, ou como um simples reflexo da grandiosidade 

divina, Francisco trouxe uma visão renovadora: o mundo criado não era apenas obra de Deus, mas 

também sua morada viva, um espelho do amor que sustenta o universo. Ele não separava o sagrado 

do natural, nem o homem do restante da criação. Para ele, tudo estava unido por um vínculo 

invisível de fraternidade e gratidão. Cada criatura — seja o pássaro, o lobo, a flor ou o rio — tinha 

uma missão e uma dignidade próprias, pois todas vinham das mãos do mesmo Criador. Essa 

percepção simples, porém profundamente teológica, foi a base de uma espiritualidade que via o 

mundo como “irmão” e “companheiro” no caminho para Deus. 

O Cântico das Criaturas, também conhecido como Cântico do Irmão Sol, é o maior 

testemunho dessa visão teológica. Escrito em língua vernácula, em um momento de sofrimento 

físico e quase cegueira, o cântico é uma explosão de alegria e de fé na presença divina em todas as 

coisas. Nele, Francisco louva o “Altíssimo, onipotente e bom Senhor” por todas as obras criadas 

— o sol, a lua, o vento, a água, o fogo, a terra, e até mesmo a morte corporal, que chama de “irmã”. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

13 

Essa linguagem fraterna revela uma teologia de comunhão universal, em que o louvor não é apenas 

humano, mas cósmico. 

Francisco não fala sobre Deus, mas com Deus através das criaturas; ele não as adora, mas 

reconhece nelas o reflexo do Criador. Nesse cântico, a natureza é um sacramento: um sinal visível 

da bondade divina que sustenta o mundo. 

Essa forma de ver o universo como expressão do amor divino aproxima a espiritualidade 

franciscana da teologia bíblica da criação. O relato do Gênesis, que afirma que tudo o que Deus 

criou “era bom”, ecoa nas palavras e atitudes de Francisco. Ele compreendeu que a bondade 

primordial do mundo não havia sido anulada pelo pecado, mas apenas obscurecida. Em sua vida, 

buscou restaurar essa comunhão original entre o ser humano e o restante da criação, rompida pela 

ganância e pela indiferença. 

Para ele, o homem não era senhor das criaturas, mas irmão e guardião delas. Essa ideia, 

que hoje encontra ressonância na expressão “ecologia integral” usada pelo Papa Francisco na 

encíclica Laudato Si’, mostra a atualidade e a profundidade do pensamento franciscano. Quando 

o poverello chama o sol de “irmão” e a terra de “mãe”, ele reconhece a interdependência de todas 

as formas de vida e afirma uma teologia que une o espiritual e o material, o humano e o natural, o 

terreno e o celeste. 

A teologia da criação em São Francisco também se manifesta em seus gestos cotidianos. 

Ele cuidava dos animais feridos, pedia que os frades deixassem um canto dos jardins para as flores 

crescerem livremente, e até solicitava que se colocasse mel e vinho nos muros durante o inverno 

para alimentar as abelhas famintas. Esses detalhes, registrados por seus primeiros biógrafos, 

mostram que sua teologia não era teórica, mas encarnada na prática da compaixão. Francisco via 

no cuidado com as criaturas um prolongamento do amor de Deus, uma liturgia silenciosa que se 

realizava fora das igrejas, no grande templo da natureza. Seu olhar contemplativo não separava 

oração e ação: ao cuidar da criação, ele louvava o Criador. 

Do ponto de vista teológico, essa visão é uma resposta à tendência antropocêntrica que 

dominava parte do pensamento medieval, em que o ser humano era visto como o centro absoluto 

da criação. Francisco desloca esse eixo e propõe um “teocentrismo relacional”: Deus é o centro, e 

todas as criaturas, humanas ou não, gravitam em torno Dele em harmonia. 

Essa concepção não diminui o valor do homem, mas o coloca em seu verdadeiro lugar — 

o de servo e guardião, e não o de dominador. É por isso que, para Francisco, a humildade é a 

virtude que abre os olhos para a presença divina em tudo. O orgulhoso, voltado para si mesmo, 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

14 

não enxerga o Criador nas criaturas; o humilde, ao contrário, reconhece em cada ser um fragmento 

do amor eterno. 

Essa teologia da criação, tão profundamente encarnada na vida e na palavra de Francisco, 

foi redescoberta e ampliada em tempos recentes pela teologia ecológica contemporânea. Autores 

como Leonardo Boff e Eloi Leclerc ressaltam que o santo de Assis foi o primeiro a viver uma 

espiritualidade ecológica integral, na qual a fé, a ética e o cuidado com a vida formam uma unidade 

inseparável. A encíclica Laudato Si’, do Papa Francisco, retoma essa inspiração e a coloca no 

coração do ensinamento social da Igreja, afirmando que “tudo está interligado”. O que São 

Francisco viveu intuitivamente, a teologia atual reconhece como um chamado urgente à conversão 

ecológica. 

Portanto, a teologia da criação em São Francisco de Assis é mais do que uma reflexão sobre 

a natureza; é uma espiritualidade da comunhão. Ela convida o ser humano a abandonar a postura 

de domínio e a reencontrar-se como parte de um todo maior, que canta o louvor de Deus em 

uníssono. 

Francisco, com seu coração aberto e seus gestos de ternura, revela que amar as criaturas é 

amar o Criador, e que toda a criação — mesmo nas suas formas mais simples e humildes — é 

portadora de uma mensagem divina. 

Essa compreensão, nascida da contemplação e do amor, continua a inspirar os cristãos e 

todos os que buscam viver em harmonia com a terra, mostrando que a verdadeira fé floresce 

quando o homem, reconciliado com a criação, reconhece em cada ser um irmão no mistério da 

vida. 

 

4 - Francisco e os Animais: Entre o Histórico e o Simbólico 

A relação de São Francisco de Assis com os animais é, sem dúvida, um dos aspectos mais 

fascinantes e simbólicos de sua vida e espiritualidade. Desde os primeiros relatos hagiográficos 

escritos por Tomás de Celano e São Boaventura, os animais aparecem como companheiros e 

testemunhas da fé do poverello, participando ativamente de sua comunhão com o Criador. As 

histórias que narram suas interações com pássaros, lobos e outros seres da natureza não devem ser 

vistas apenas como lendas piedosas, mas como expressões vivas de uma espiritualidade que 

enxergava a criação inteira em diálogo com Deus. 

Francisco não falava sobre os animais, mas com eles. Essa relação direta, carregada de 

ternura e respeito, traduzia uma teologia do amor que incluía todas as criaturas, sem distinção de 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

15 

espécie ou função. Para ele, cada ser vivo possuía uma centelha da bondade divina, um reflexo do 

amor criador que dava sentido e beleza a todas as formas de existência. 

Um dos episódios mais conhecidos é o da pregação aos pássaros. Segundo Tomás de 

Celano, Francisco, ao ver uma grande multidão de aves reunidas nos campos próximos a Bevagna, 

aproximou-se delas e começou a falar sobre o amor e o cuidado de Deus. As aves, diz o relato, não 

fugiram nem se assustaram, mas permaneceram imóveis, escutando atentamente suas palavras. 

Após o sermão, elas se levantaram em voo, emitindo cantos como se estivessem louvando o 

Criador. Esse episódio, mais do que uma anedota encantadora, representa o ideal franciscano de 

comunhão entre todas as criaturas. O santo via nos pássaros não apenas seres frágeis e belos, mas 

verdadeiros modelos de confiança na providência divina, pois viviam sem acumular, sem ansiar 

por riquezas, alimentando-se do que a natureza lhes oferecia. Francisco via neles um espelho da 

liberdade espiritual, da leveza e da alegria que ele próprio buscava viver. 

Outro relato marcante é o do lobo de Gúbio. Conta-se que um lobo feroz aterrorizava os 

habitantes daquela cidade, atacando pessoas e rebanhos. Francisco, ao saber da situação, decidiu 

ir ao encontro do animal. Quando o lobo avançou, ele fez o sinal da cruz e o chamou de “irmão 

lobo”, pedindo-lhe que cessasse os ataques e fizesse as pazes com os homens. 

Surpreendentemente, o animal, amansado, colocou-se diante do santo e baixou a cabeça. Francisco 

então mediou uma espécie de pacto entre o lobo e os moradores: o animal seria alimentado pela 

comunidade, e em troca deixaria de causar dano. A história, transmitida por São Boaventura e 

outros cronistas, carrega uma força simbólica profunda. O lobo representa o instinto selvagem e o 

medo que habita o coração humano, enquanto Francisco simboliza a reconciliação e a restauração 

da harmonia perdida entre homem e natureza. O gesto de chamar o lobo de “irmão” revela uma 

espiritualidade capaz de transformar a violência em fraternidade, o medo em confiança e o caos 

em paz. 

Esses episódios ilustram como a relação de Francisco com os animais ultrapassava o plano 

afetivo e alcançava o nível teológico e moral. Ele via em cada criatura um “espelho do Criador”, 

como afirmava São Boaventura na Legenda Maior. Para Francisco, todas as formas de vida eram 

manifestações da sabedoria e da generosidade divina. Assim como o homem foi criado à imagem 

de Deus, também os animais expressavam aspectos do mistério divino — a força, a pureza, a 

leveza, a fidelidade. Francisco não os colocava em uma hierarquia inferior, mas em uma rede de 

relações interdependentes, em que todos partilhavam do mesmo sopro vital. Seu olhar não era o 

de um dominador, mas o de um irmão. Por isso, quando chamava os animais de “irmãos” e “irmãs”, 

não estava usando uma metáfora poética, mas afirmando uma verdade espiritual: todos os seres, 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

16 

animados e inanimados, procedem de um mesmo Pai e estão unidos por um vínculo sagrado de 

amor. 

A simbologia presente nessas histórias revela também o modo como Francisco concebia a 

presença do mal e da redenção no mundo. O lobo de Gúbio, que deixa de ser inimigo para tornar-

se amigo, representa a transformação do instinto em harmonia, do pecado em graça. Do mesmo 

modo, o diálogo com as aves traduz o chamado à alegria e à confiança no Criador, mesmo diante 

das incertezas da vida. Em cada gesto, Francisco ensina que a criação é um livro aberto no qual 

Deus escreve sinais de sua bondade. Essa leitura simbólica e espiritual não nega a realidade 

histórica dos fatos, mas amplia o seu significado, convidando o homem a reencontrar a pureza 

original do olhar que reconhece o divino em tudo o que existe. 

Do ponto de vista histórico, esses relatos também devem ser compreendidos à luz da 

tradição hagiográfica medieval. Tomás de Celano e São Boaventura não buscavam apenas registrar 

eventos, mas transmitir uma mensagem teológica através da narrativa. As histórias de Francisco e 

os animais são, nesse sentido, parábolas vivas da fé e da humildade. O franciscanismo não nasce 

como uma doutrina abstrata, mas como uma espiritualidade encarnada, que transforma até mesmo 

o relacionamento com o mundo natural em expressão de evangelho. A simplicidade dos gestos de 

Francisco tornava visível o amor invisível de Deus. 

Essas histórias, ao mesmo tempo históricas e simbólicas, mostram que a vida de Francisco 

é uma ponte entre o céu e a terra, entre o homem e o animal, entre o Criador e a criação. Ele não 

via os animais como objetos, mas como sujeitos que participam da vida divina. Essa percepção 

antecipou, em muitos séculos, o pensamento ecológico contemporâneo, que reconhece o valor 

intrínseco de todas as formas de vida. Francisco não elaborou uma teoria, mas viveu uma teologia 

prática do respeito e da comunhão. Sua atitude diante dos animais é um convite à conversão do 

olhar: enxergar o mundo não como um espaço a ser dominado, mas como uma comunidade viva a 

ser amada. 

Assim, entre o histórico e o simbólico, a relação de São Francisco com os animais continua 

a inspirar e desafiar. Ela nos lembra que a verdadeira santidade não se isola do mundo, mas o 

abraça em todas as suas expressões; que o amor a Deus se manifesta também no amor às criaturas; 

e que o coração que se abre à criação participa da própria alegria divina. Francisco de Assis, o 

homem que falava aos pássaros e chamava o lobo de irmão, permanece um sinal vivo de esperança 

— um profeta que nos recorda que a paz começa quando reconhecemos que todos os seres, 

humanos ou não, compartilham da mesma origem e caminham juntos sob o mesmo sol. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

17 

5 – A Espiritualidade Ecológica Franciscana 

São Francisco de Assis, nascido Giovanni di Pietro di Bernardone em 1181 ou 1182, é uma 

das figuras mais emblemáticas e universais da história cristã. Sua vida e espiritualidade 

transcendem o tempo e as fronteiras religiosas, sendo admirado não apenas pelos fiéis católicos, 

mas também por todos aqueles que enxergam na natureza e nos animais a manifestação mais pura 

da criação divina. Desde os primeiros séculos após sua morte, Francisco foi reconhecido como o 

“Poverello d’Assisi” — o Pobrezinho de Assis — e, ao longo da história, passou a ser venerado 

como o padroeiro dos animais e do meio ambiente. Sua relação de amor, respeito e fraternidade 

com todas as criaturas vivas tornou-se um exemplo inigualável de comunhão entre o homem e o 

mundo natural, inspirando reflexões teológicas, filosóficas e ecológicas que permanecem 

extremamente atuais. 

No contexto histórico do século XIII, período marcado por intensas transformações sociais, 

econômicas e espirituais na Europa, o testemunho de São Francisco se destacou como um chamado 

à simplicidade e à pureza evangélica. 

Em uma sociedade cada vez mais voltada à riqueza, ao poder e ao crescimento urbano, ele 

optou por viver na pobreza absoluta, encontrando em cada elemento da criação um sinal da 

presença de Deus. 

Essa visão teológica de um mundo unificado pelo amor divino fez de Francisco uma das 

vozes mais revolucionárias de seu tempo. Ele não apenas pregava aos homens, mas também 

dialogava simbolicamente com os animais, as flores, os ventos e os astros, reconhecendo neles 

irmãos e irmãs na obra do Criador. Seu famoso “Cântico das Criaturas”, escrito em dialeto umbro 

no final de sua vida, reflete essa espiritualidade cósmica e fraterna, onde o sol, a lua, as águas e o 

fogo são louvados como expressões da bondade divina. 

A relação de São Francisco com os animais, longe de ser um simples gesto de ternura, 

expressa uma profunda teologia da criação. Para ele, todos os seres vivos participavam de uma 

mesma origem e destino: foram criados por Deus e, portanto, são dignos de respeito e cuidado. 

Francisco via a harmonia entre as criaturas como um reflexo da ordem divina e acreditava que a 

ruptura dessa harmonia — causada pelo pecado humano — precisava ser restaurada pela vivência 

do amor e da compaixão. Sua convivência com os animais, narrada em diversas fontes 

hagiográficas, não era apenas simbólica, mas também real e transformadora. A história do lobo de 

Gúbio, por exemplo, representa uma das mais conhecidas expressões dessa comunhão: segundo 

os relatos, Francisco teria domado um lobo feroz apenas com palavras de mansidão, demonstrando 

que até as forças mais selvagens podem ser reconciliadas pela força do amor. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

18 

A espiritualidade franciscana introduziu uma nova forma de compreender o papel do ser 

humano no universo. Francisco não via o homem como dominador das criaturas, mas como irmão 

responsável e cuidador da criação. Essa visão antecipou conceitos que hoje são fundamentais na 

ética ecológica e nas reflexões contemporâneas sobre sustentabilidade. 

Ao chamar o sol de “irmão” e a lua de “irmã”, ele rompeu com a visão hierárquica que 

colocava o ser humano acima da natureza, propondo uma relação horizontal e harmoniosa. Tal 

concepção inspirou não apenas ordens religiosas e movimentos espirituais, mas também 

pensadores e líderes modernos, como o Papa Francisco, que na encíclica Laudato Si’ (2015) 

retoma a mensagem do santo de Assis ao afirmar que “tudo está interligado”, ecoando a mesma 

sensibilidade que marcou a vida do Poverello. 

Do ponto de vista histórico, a relação de Francisco com os animais é atestada por diversas 

fontes primárias, entre as quais se destacam as Fontes Franciscanas, a Legenda Maior escrita por 

São Boaventura, e os relatos de Tomás de Celano, seu primeiro biógrafo. 

Esses textos, embora permeados por elementos simbólicos e milagrosos, possuem grande 

valor documental, pois refletem a percepção contemporânea da santidade de Francisco e sua 

ligação com o mundo natural. 

Eles descrevem um homem que não apenas pregava aos homens e mulheres de sua época, 

mas que também reconhecia a presença do divino em todas as formas de vida. Sua relação com os 

pássaros, com os peixes e até com os insetos era expressão de um amor universal que via em cada 

criatura um espelho da bondade de Deus. 

Desse modo, compreender a relação de São Francisco de Assis com os animais exige um 

olhar que una fé e razão, história e espiritualidade. Este artigo busca, portanto, investigar como 

essa comunhão com o mundo animal se constituiu tanto como um testemunho pessoal e religioso 

quanto como um legado teológico e ético que permanece vivo atualmente. 

Nas páginas que seguem, serão explorados os contextos históricos, as bases espirituais e as 

implicações filosóficas dessa relação singular, revelando como o amor de Francisco pelos animais 

continua a inspirar o ser humano contemporâneo na busca por uma convivência mais harmoniosa 

com toda a criação. 

 

6 – Reflexão Espiritual: Os Animais como Mestres do Amor e da Humildade 

Na visão espiritual de São Francisco de Assis, os animais não eram apenas criaturas a serem 

amadas ou protegidas, mas verdadeiros mestres silenciosos do amor e da humildade. Ele os via 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

19 

como expressões puras da vontade divina, seres que, ao contrário do homem, viviam em plena 

harmonia com a natureza e com o Criador. 

Enquanto o ser humano, dotado de razão e livre-arbítrio, frequentemente se afastava de 

Deus por meio do orgulho e da busca pelo poder, os animais permaneciam fiéis à simplicidade de 

sua existência, cumprindo seu papel na criação com obediência e gratidão. Para Francisco, 

observar o comportamento das criaturas era uma forma de aprender sobre a humildade, a pureza e 

a dependência total de Deus — virtudes que ele buscava imitar em sua própria vida. 

Em diversos episódios relatados nas Fontes Franciscanas, São Francisco demonstra essa 

percepção espiritual profunda. Quando pregava aos pássaros, por exemplo, ele não o fazia por 

extravagância ou excentricidade, mas por reconhecer neles ouvintes atentos à palavra divina. 

Contam os relatos que, ao ver as aves reunidas em torno de si, Francisco as saudou chamando-as 

de “irmãs” e lhes recordou a bondade de Deus, que lhes dava o alimento, o abrigo e o ar para voar. 

Após sua pregação, as aves não se dispersaram imediatamente, mas permaneceram próximas, 

como se escutassem em reverência. Essa narrativa, além de simbolizar a harmonia entre o homem 

e a natureza, revela uma profunda lição espiritual: a de que toda criatura, por mais pequena ou 

simples que pareça, é capaz de louvar ao Criador por meio de sua própria existência. 

Os animais, para São Francisco, eram o espelho da inocência original perdida pela 

humanidade, eles viviam sem ambição, sem cobiça e sem o desejo de dominar, guiados apenas 

pelo instinto que Deus lhes concedera. Francisco enxergava nesse modo de viver um reflexo da 

humildade que o ser humano deveria cultivar.  

Assim como as aves confiam no Criador para encontrar o alimento de cada dia, o homem 

também deveria confiar plenamente na providência divina, sem se deixar dominar pela ansiedade 

das riquezas e das posses. 

Essa confiança simples e despretensiosa era, para ele, a mais pura forma de fé. Dessa 

maneira, os animais se tornavam exemplos de dependência e de entrega, lembrando ao homem sua 

condição de criatura e sua necessidade de se submeter à vontade do Pai. 

Francisco também via nos animais um espelho do amor incondicional. Ele percebia que 

muitas vezes o amor das criaturas era mais puro e sincero do que o dos homens, pois não havia 

nele cálculo, interesse ou vaidade. O olhar de um cordeiro, o voo leve de uma ave, o trabalho 

incansável das abelhas ou o carinho de um cão eram, para o santo, expressões do amor de Deus 

manifesto na criação. 

Em cada animal, ele via um sinal da ternura divina — uma ternura que convida o ser 

humano a reencontrar em si mesmo a capacidade de amar sem esperar retorno. Por isso, São 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

20 

Francisco não apenas respeitava os animais: ele os venerava como testemunhos vivos do amor que 

sustenta toda a existência. 

A humildade que ele tanto valorizava era refletida nas criaturas mais simples, 

especialmente nas que passavam despercebidas aos olhos dos homens. Francisco via beleza e 

propósito em cada inseto, em cada pequeno pássaro, em cada ser do campo. 

Nenhuma criatura era insignificante aos olhos de Deus. Essa visão radical de igualdade 

espiritual rompeu com a mentalidade antropocêntrica da Idade Média, que via o homem como 

centro absoluto da criação. 

Para Francisco, o verdadeiro centro era Cristo, e todas as criaturas, animadas ou 

inanimadas, participavam de Sua presença. Ao reconhecer os animais como irmãos e irmãs, o santo 

afirmava a unidade da criação sob o amor do Criador, tornando-se, assim, um dos primeiros 

defensores daquilo que hoje chamamos de espiritualidade ecológica. 

Ao contemplar os animais, Francisco compreendia que o amor divino se manifestava na 

simplicidade da vida cotidiana. Ele via a humildade da natureza como um convite ao silêncio 

interior, à contemplação e à gratidão. Para o santo, aprender com os animais era reaprender a viver 

com leveza, com pureza e com um coração desapegado. 

O homem moderno, mergulhado na pressa e no consumo, encontra nas lições de Francisco 

um chamado urgente à reconciliação com o mundo natural. Assim, ao observar a fidelidade de um 

cão, a cooperação das formigas ou o cântico dos pássaros, é possível perceber ecos da mesma 

sabedoria que inspirou o santo de Assis: a certeza de que todo amor verdadeiro nasce da humildade, 

e que toda humildade verdadeira é fruto do amor. 

 

7 – Orações de São Francisco de Assis 

São Francisco de Assis não deixou orações específicas exclusivamente destinadas aos 

animais, mas suas preces e cânticos — especialmente o “Cântico das Criaturas” e a famosa 

“Oração pela Paz” — expressam profundamente sua espiritualidade de amor universal, que inclui 

todas as criaturas de Deus. 

A seguir, apresento: as orações originais atribuídas a São Francisco, e orações inspiradas 

em seu espírito, dedicadas aos animais e à criação, escritas em linguagem fiel ao estilo franciscano 

e adequadas para uso religioso ou reflexivo. 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

21 

O Cântico das Criaturas (Cântico do Irmão Sol) – de São Francisco de Assis 

(também conhecido como “Cântico do Sol” ou “Cântico das Criaturas” — escrito entre 1224 e 

1226) 

Altíssimo, onipotente, bom Senhor, 

Teus são o louvor, a glória e a honra e toda bênção. 

A Ti somente, Altíssimo, eles pertencem, 

E nenhum homem é digno de Te mencionar. 

Louvado sejas, meu Senhor, com todas as Tuas criaturas, 

Especialmente o senhor irmão Sol, O qual é o dia e por quem nos iluminas; 

E ele é belo e radiante com grande esplendor: 

De Ti, Altíssimo, traz ele o significado. 

Louvado sejas, meu Senhor, pela irmã Lua e pelas estrelas; 

No céu as formaste claras, preciosas e belas. 

Louvado sejas, meu Senhor, pelo irmão Vento, 

E pelo ar, pelas nuvens, pelo sereno e por todo tempo, 

Pelas quais dás sustento às Tuas criaturas. 

Louvado sejas, meu Senhor, pela irmã Água, 

Que é muito útil, humilde, preciosa e casta. 

Louvado sejas, meu Senhor, pelo irmão Fogo, 

Pelo qual iluminas a noite; E ele é belo, jocundo, vigoroso e forte. 

Louvado sejas, meu Senhor, por nossa irmã, a Mãe Terra, Que nos sustenta e governa, 

E produz variados frutos com flores coloridas e ervas. 

Louvado sejas, meu Senhor, por aqueles que perdoam por Teu amor 

E suportam enfermidade e tribulação. 

Bem-aventurados aqueles que as suportam em paz, 

Pois por Ti, Altíssimo, serão coroados. 

Louvado sejas, meu Senhor, por nossa irmã, a Morte corporal, 

Da qual homem algum pode escapar. 

Ai dos que morrerem em pecado mortal! 

Bem-aventurados os que ela achar conformes à Tua santíssima vontade, 

Porque a segunda morte não lhes fará mal. 

Louvai e bendizei a meu Senhor, e dai-Lhe graças, 

E servi-O com grande humildade. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

22 

Oração de São Francisco pelos Animais (inspirada em sua espiritualidade) 

Senhor, fazei-me compreender que todas as Tuas criaturas são obras de Tuas mãos. 

Deste aos animais o mesmo sopro de vida que a nós, 

E em cada um deles colocaste a beleza do Teu amor criador. 

Abençoai, ó Deus de bondade, todos os seres vivos, 

Que enchem a Terra com alegria, fidelidade e harmonia. 

Guardai-os do sofrimento, da fome e do abandono. 

Concedei que o homem, a quem destes razão e liberdade, 

Saiba cuidar e respeitar os animais como irmãos menores, 

Partilhando com eles o dom da existência. 

Fazei que eu aprenda, com sua simplicidade, 

A viver em confiança e gratidão, 

Vendo em cada olhar inocente o reflexo da Tua ternura. 

Que o amor de São Francisco nos ensine a servir e proteger, 

Para que toda a criação cante, unida, 

O louvor do Teu nome, ó Altíssimo Criador. 

Amém. 

 

 

Oração por um Animal Doente ou Sofredor (inspirada em São Francisco) 

Senhor das criaturas, que cuidas até dos lírios do campo e das aves do céu, 

Olhai com compaixão para este Teu pequeno servo, 

Que sofre e geme em silêncio. 

Tu, que inspiraste em São Francisco o amor aos animais, 

Acolhe em Teu coração este ser que criaste com carinho. 

Dai-lhe alívio em sua dor, serenidade em sua fragilidade 

E, se for da Tua vontade, a cura que devolve a vida plena. 

Que nós, seres humanos, sejamos instrumentos do Teu amor, 

Cuidando de toda vida com ternura e respeito, 

Lembrando que cada batida de um pequeno coração 

É também uma forma de louvor ao Criador. 

Amém. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

23 

Oração Para um Animal Perdido 

São Francisco misericordioso, peço ajuda para salvar (encontrar) este animal (Nome do animal).  

Com a plenitude de tua compaixão, não permita que ele seja cruelmente tratado, 

Nem que permaneça em cativeiro. 

Peço ajuda a São Francisco, Padroeiro dos animais, 

Que me ajude a salvá-lo (ou encontrá-lo) em qualquer lugar da terra. 

Em nome de São Francisco, que está presente em toda parte, 

Guia-me com teus olhos, para que possa salvá-lo (ou encontrá-lo). 

Cuide para que (Nome do animal) esteja a salvo! 

Que assim seja, 

Amém. 

 

 

 

 

Oração para Proteção dos Animais 

Senhor, que neste momento tua bênção chegue até (Nome do animal), 

E como um milagre ajude-o a curá-lo. 

Porque Senhor, tua sabedoria é divina e teu poder de cura é grandioso. 

Sei também Senhor, que tu colocaste no mundo os animais para nos ensinar coisas sublimes, 

Como amor incondicional e por este amor que peço por essa criaturinha de quatro patas que está 

enfermo, se reabilitar e que tenha menos dores com a tua ajuda, pela tua graça! 

Estou com o coração apertado porque nada posso fazer, 

Mas confio na tua força bendita! 

Senhor em ti confio e entrego (Nome do animal) nas tuas mãos curadoras e divinas. 

Neste momento Senhor, elevo meu pensamento para pedir também para os médicos de cura da 

espiritualidade maior trabalhar e ajudar na nossa batalha, 

Eliminando as enfermidades e o sofrimento deste animal. 

Senhor, que a partir desta oração a cura se faça presente, 

 E que (Nome do animal) obtenha saúde e paz. 

Amém. 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

24 

Oração de Gratidão pela Criação (em espírito franciscano) 

Altíssimo Senhor, Criador do céu e da terra, 

Te damos graças pela beleza do mundo e pela vida que dele brota. 

Obrigado pelos animais que alegram nossos dias, 

Que nos ensinam a amar sem egoísmo e a confiar sem reservas. 

Fazei que jamais vejamos uma criatura como algo sem valor, 

Mas como um reflexo do Teu amor infinito. 

Concede-nos sabedoria para proteger e conservar a obra que Tu criaste, 

E humildade para viver em harmonia com todos os seres. 

Que, a exemplo de São Francisco, possamos ver em cada animal, 

Em cada flor e em cada sopro de vento, 

A presença viva do Teu Espírito de amor. 

Amém. 

 

A oração mais conhecida de São Francisco de Assis é a chamada “Oração da Paz” ou 

“Oração de São Francisco”. Ela expressa de forma profunda a espiritualidade franciscana: 

humildade, serviço, amor e reconciliação. 

Oração da Paz de São Francisco de Assis 

Senhor, fazei-me instrumento da vossa paz. 

Onde houver ódio, que eu leve o amor; 

Onde houver ofensa, que eu leve o perdão; 

Onde houver discórdia, que eu leve a união; 

Onde houver dúvida, que eu leve a fé; 

Onde houver erro, que eu leve a verdade; 

Onde houver desespero, que eu leve a esperança; 

Onde houver tristeza, que eu leve a alegria; 

Onde houver trevas, que eu leve a luz. 

Ó Mestre, fazei que eu procure mais consolar, que ser consolado; 

Compreender, que ser compreendido; 

Amar, que ser amado. 

Pois é dando que se recebe, 

É perdoando que se é perdoado, 

É morrendo que se vive para a vida eterna. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

25 

8 – Conclusões 

A vida e a mensagem de São Francisco de Assis revelam que a verdadeira santidade não 

se manifesta em grandes gestos ou discursos, mas na simplicidade de um coração que reconhece 

Deus em todas as coisas. Sua relação com os animais, longe de ser um simples traço de bondade 

ou de sensibilidade pessoal, constitui uma autêntica teologia vivida — uma proclamação silenciosa 

de que toda a criação é expressão do amor divino. Ao chamar os seres vivos de irmãos e irmãs, 

Francisco rompeu as fronteiras entre o humano e o natural, convidando todos a redescobrirem a 

comunhão perdida com o universo criado. Em sua humildade e pureza, os animais se tornaram 

para ele sinais visíveis da presença de Deus, mestres que, com seu comportamento simples e fiel, 

ensinam ao homem o caminho da confiança, da gratidão e do amor incondicional. 

Essa espiritualidade franciscana, profundamente enraizada no Evangelho, oferece ao 

mundo contemporâneo um testemunho urgente e transformador. Vivemos em uma época marcada 

pelo distanciamento entre o homem e a natureza, pela exploração desenfreada dos recursos e pela 

perda do sentido do sagrado na criação. Diante desse cenário, a figura de São Francisco ressurge 

como um farol de esperança, recordando-nos que a paz com a natureza é também uma expressão 

da paz com Deus. A ecologia integral, defendida pela Igreja nos dias atuais, especialmente na 

encíclica Laudato Si’, retoma a mensagem do Pobrezinho de Assis, afirmando que tudo está 

interligado e que o respeito pela criação é parte essencial da vida espiritual e moral do ser humano. 

Francisco, ao ver em cada animal um irmão e em cada flor um sinal do amor do Criador, antecipou 

em séculos essa visão de harmonia universal. 

No plano histórico e teológico, a mensagem de São Francisco permanece como um convite 

à conversão interior. Ele compreendeu que a fraternidade com os animais não era um gesto poético 

ou sentimental, mas uma consequência direta da fé em um Deus que é Pai de todos. Essa percepção 

radical de fraternidade universal desconstrói o orgulho humano e reconduz o homem ao seu 

verdadeiro lugar na criação: não como dominador, mas como guardião e servo do mundo que lhe 

foi confiado. O exemplo do santo de Assis mostra que o amor às criaturas é, antes de tudo, uma 

forma de adoração — um modo de louvar o Criador através do cuidado e do respeito por tudo o 

que Ele fez. 

A espiritualidade franciscana ensina que o amor de Deus se revela nos detalhes da vida 

simples. Francisco via no canto dos pássaros uma prece, no lobo domesticado um sinal de 

reconciliação, e na pobreza das criaturas um reflexo da própria encarnação de Cristo, que se fez 

pequeno para estar entre os pequenos. Essa visão profundamente evangélica recorda que o Reino 

de Deus não pertence aos poderosos, mas aos humildes e puros de coração. Amar os animais, para 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

26 

Francisco, era uma forma de reencontrar a pureza original do amor divino, aquela que se perde 

quando o homem busca dominar em vez de servir, acumular em vez de compartilhar, destruir em 

vez de cuidar. 

Conclui-se, portanto, que a relação de São Francisco de Assis com os animais é uma síntese 

perfeita entre fé, razão e sensibilidade. Ela expressa uma espiritualidade que une contemplação e 

ação, devoção e responsabilidade, oração e compromisso. O legado do santo continua a inspirar 

teólogos, filósofos, ecologistas e fiéis do mundo inteiro, não apenas como uma memória piedosa, 

mas como um chamado à transformação pessoal e coletiva. No olhar compassivo de Francisco, 

vemos refletido o olhar de Cristo sobre toda a criação — um olhar de ternura, misericórdia e amor 

que não exclui ninguém, nem mesmo a menor das criaturas. 

Seguir o exemplo de São Francisco é aprender a escutar novamente a voz de Deus que fala 

através do vento, do canto dos pássaros e do silêncio dos campos. É redescobrir a alegria de viver 

em comunhão com o mundo, reconhecendo que cada ser, em sua simplicidade, participa do mesmo 

mistério de amor. Que o espírito do Pobrezinho de Assis continue a inspirar a humanidade a viver 

com humildade e reverência diante da criação, aprendendo com os animais a amar com pureza, 

servir com doçura e louvar com gratidão o Deus que fez de todas as coisas um único e grande 

cântico de vida. 

 

9 – Referências Bibliográficas 

CELANO, Tomás de. Vida de São Francisco de Assis. Paulus, 2003. 

SÃO BOAVENTURA. Legenda Maior de São Francisco. Vozes, 2012. 

LE GOFF, Jacques. São Francisco de Assis. Record, 2001. 

BOFF, Leonardo. São Francisco de Assis: Ternura e vigor. Sextante, 2000. 

LECLERC, Eloi. Sabedoria de um pobre. Vozes, 1984. 

PAPA FRANCISCO. Laudato Si’ – Sobre o cuidado da casa comum. Vaticano, 2015. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

27 

A Obra Perfeita de Deus: 

Teologia, História e Espiritualidade em Gênesis 1 
 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

luizaerodesign@gmail.com.br 

 

Resumo 

Este artigo explora o primeiro capítulo do livro do Gênesis, abordando a perfeição da criação sob 

a ótica teológica da Igreja Católica Apostólica Romana. A partir de uma leitura que combina 

análise histórica, reflexão espiritual e estudo devocional, o texto destaca como cada ato criador 

revela a sabedoria e o amor de Deus. A narrativa bíblica demonstra que o universo foi criado em 

ordem, harmonia e bondade, com repetidas afirmações de que “Deus viu que era bom”, indicando 

a plenitude e o propósito de toda a obra divina. 

O estudo enfatiza o papel central do ser humano, criado à imagem e semelhança de Deus, como 

ápice da criação e guardião do cosmos. Essa dignidade conferida ao homem implica 

responsabilidade moral, cuidado com o mundo e participação ativa no louvor contínuo a Deus. O 

artigo também ressalta a presença do amor trinitário na criação, evidenciada na pluralidade do 

diálogo divino e no sopro vivificador que anima o ser humano, revelando a natureza relacional e 

comunitária de Deus. 

Além disso, o texto contempla a dimensão espiritual da obra criadora, evidenciada no repouso do 

sétimo dia, que simboliza a plenitude, a contemplação e a santificação do tempo. Ao contemplar a 

criação, o homem é convidado a reconhecer a presença de Deus, a viver em comunhão com Ele e 

a participar do louvor universal que emana de toda a obra divina. Conclui-se que o primeiro 

capítulo do Gênesis não apenas narra a origem do universo, mas oferece uma compreensão 

profunda da perfeição da criação, da dignidade humana e do chamado à comunhão com Deus, 

integrando história, teologia e espiritualidade. 

 

Abstract 

This article explores the first chapter of the Book of Genesis, examining the perfection of creation 

from the theological perspective of the Roman Catholic Church. Through a reading that combines 

historical analysis, spiritual reflection, and devotional study, the text highlights how each act of 

creation reveals God’s wisdom and love. The biblical narrative demonstrates that the universe was 

created in order, harmony, and goodness, with repeated affirmations that “God saw that it was 

good,” indicating the fullness and purpose of all divine work. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

28 

The study emphasizes the central role of human beings, created in the image and likeness of God, 

as the pinnacle of creation and steward of the cosmos. This dignity entails moral responsibility, 

care for the world, and active participation in the continuous praise of God. The article also 

underscores the presence of Trinitarian love in creation, evidenced in the divine dialogue and the 

life-giving breath that animates humanity, revealing God’s relational and communal nature. 

Furthermore, the text addresses the spiritual dimension of creation, exemplified in the seventh day 

of rest, which symbolizes fullness, contemplation, and the sanctification of time. In contemplating 

creation, humanity is invited to recognize God’s presence, live in communion with Him, and 

participate in the universal praise emanating from all of creation. The article concludes that the 

first chapter of Genesis not only narrates the origin of the universe but also provides a profound 

understanding of the perfection of creation, human dignity, and the call to communion with God, 

integrating history, theology, and spirituality. 

 

1 – Introdução 

Desde os primórdios da história, o homem se depara com a grandiosidade e a beleza do 

universo como um reflexo da presença de algo maior, perfeito e ordenado. Essa intuição universal 

de que o cosmos possui um sentido e uma origem transcendente encontra sua expressão mais 

sublime nas palavras iniciais do livro do Gênesis: “No princípio, Deus criou o céu e a terra” (Gn 

1,1). Com esta afirmação solene, a Sagrada Escritura inaugura a revelação da criação não como 

fruto do acaso, nem como resultado de uma luta entre forças caóticas, mas como um ato livre, 

amoroso e perfeito do Deus único e verdadeiro. Assim, o primeiro capítulo do Gênesis não é apenas 

uma narrativa de origem, mas um hino litúrgico que proclama a bondade e a harmonia de tudo o 

que procede das mãos do Criador. 

Na perspectiva da Igreja Católica Apostólica Romana, o relato da criação no Gênesis 

ultrapassa o campo da cosmologia ou da ciência natural, inserindo-se no coração da fé. Ele revela 

a verdade teológica fundamental de que o universo tem sua origem em Deus e é sustentado por 

Ele em permanente ato de amor. Cada palavra da narrativa — desde a separação da luz e das trevas 

até a criação do homem e da mulher — expressa uma profunda sabedoria divina, onde nada é fruto 

do acaso e tudo possui finalidade e ordem. A criação é, portanto, boa e perfeita, não em um sentido 

estático, mas dinâmico, porque se orienta para a plenitude do próprio Deus, seu autor e fim último. 

Como afirma o Catecismo da Igreja Católica, “Deus cria o mundo com sabedoria e amor; o mundo 

não é o produto de uma necessidade, de um destino cego ou do acaso” (CIC, n. 295). 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

29 

Historicamente, o livro do Gênesis foi redigido em um contexto em que os povos vizinhos 

do antigo Israel concebiam o universo a partir de mitos que envolviam conflitos entre divindades 

ou o nascimento do cosmos a partir de forças caóticas. Em contraste radical, a tradição bíblica 

apresenta um Deus único, transcendente e pessoal, que cria com palavra e intenção. A criação ex 

nihilo — isto é, “a partir do nada” — manifesta a onipotência divina e estabelece a distância infinita 

entre o Criador e as criaturas, ao mesmo tempo em que revela a ternura de um Deus que vê tudo o 

que fez e reconhece como “muito bom” (Gn 1,31). Essa visão não apenas refuta as concepções 

pagãs de seu tempo, mas inaugura uma nova compreensão da realidade: o cosmos é ordenado, belo 

e dotado de sentido porque reflete a perfeição de seu autor. 

Sob o olhar teológico da Igreja, essa perfeição da criação deve ser compreendida à luz do 

mistério da Trindade. O Pai é o princípio da criação, o Filho é o Verbo por meio do qual todas as 

coisas foram feitas (Jo 1,3), e o Espírito Santo é aquele que paira sobre as águas, dando vida e 

ordem ao universo (Gn 1,2). Assim, toda a criação é uma obra trinitária, um ato de comunhão 

divina que se estende à totalidade do ser. Cada elemento criado — o firmamento, as águas, as 

estrelas, os seres vivos e, por fim, o homem — participa, em graus diferentes, da bondade que 

procede de Deus. Santo Agostinho, em suas Confissões, contempla essa harmonia e afirma que 

“todas as coisas são boas, e, juntas, são muito boas, porque todas procedem de Ti, ó Senhor, que 

és a suma bondade” (Confissões, VII, 12). 

Dessa forma, a criação narrada em Gênesis 1 não se limita a descrever o início do mundo, 

mas apresenta uma teologia da ordem e da beleza divina, um testemunho da perfeita sabedoria de 

Deus revelada na obra criada. Ela convida o homem, criado à imagem e semelhança do Criador, a 

reconhecer a bondade intrínseca do mundo e a participar de sua conservação e harmonia. Ao longo 

da história, os santos, teólogos e papas refletiram sobre essa realidade, vendo na criação não apenas 

um dom, mas também uma responsabilidade. Bento XVI, em uma de suas homilias, recorda que 

“a criação fala de Deus, e escutá-la com o coração puro é um modo de encontrá-Lo”. Essa 

percepção é profundamente espiritual e, ao mesmo tempo, profundamente humana, pois o ato 

criador de Deus não apenas revela a origem do universo, mas também o lugar do homem dentro 

dele — chamado a contemplar, cuidar e louvar. 

Assim, este artigo busca explorar a perfeição da criação relatada no primeiro capítulo do 

Gênesis sob a ótica teológica da Igreja Católica, unindo a análise histórica e literária à dimensão 

espiritual e contemplativa. Ao percorrer as páginas da Sagrada Escritura e os ensinamentos do 

Magistério, pretende-se compreender como a criação é expressão da bondade, da ordem e da beleza 

divinas, e como o ser humano, feito à imagem de Deus, é chamado a reconhecer e cooperar com 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

30 

essa perfeição. Trata-se, portanto, de um convite à reflexão sobre o mistério da criação como 

revelação do amor trinitário e à redescoberta da presença do Criador em todas as coisas. 

 

2 – O Contexto Histórico e Literário do Gênesis 

Para compreender plenamente o significado teológico da criação descrita no primeiro 

capítulo do Gênesis, é essencial situá-lo em seu contexto histórico e literário. O Gênesis, primeiro 

livro do Pentateuco, constitui não apenas a abertura da Sagrada Escritura, mas também o alicerce 

sobre o qual toda a revelação bíblica se edifica. Sua redação, segundo os estudos exegéticos e a 

tradição judaico-cristã, remonta a um processo longo e complexo, que atravessou séculos de 

transmissão oral antes de ser fixado por escrito. A Igreja Católica reconhece que, embora o texto 

sagrado tenha sido composto em linguagem humana e dentro de um contexto cultural específico, 

é inspirado por Deus e transmite com fidelidade o que Ele quis revelar para nossa salvação (Dei 

Verbum, n. 11). 

Os exegetas situam a redação definitiva do Gênesis entre os séculos VI e V a.C., 

provavelmente durante o período do exílio babilônico ou logo após o retorno a Jerusalém. Esse 

contexto histórico é particularmente importante: o povo de Israel, exilado e humilhado, via-se 

cercado por civilizações que possuíam mitos de criação profundamente enraizados em concepções 

politeístas e mitológicas. Entre eles, destacam-se o Enuma Elish da Babilônia e os textos 

cosmogônicos egípcios, nos quais o mundo surge a partir de lutas entre deuses ou de processos 

naturais divinizados. É nesse ambiente que o relato bíblico se ergue com uma originalidade 

absoluta, afirmando que o mundo não nasceu do conflito nem do acaso, mas da palavra eficaz e 

amorosa do único Deus verdadeiro. 

Literariamente, o primeiro capítulo do Gênesis apresenta-se como uma composição de 

caráter poético e litúrgico. Sua estrutura em sete dias, marcada pela repetição de expressões como 

“E Deus disse...”, “E assim se fez...” e “E Deus viu que era bom”, revela um ritmo ordenado e 

meditativo, destinado não apenas a narrar, mas a celebrar o ato criador. O texto bíblico é, portanto, 

um hino à sabedoria e à bondade divinas, mais próximo de uma confissão de fé do que de um 

tratado cosmológico. 

Essa compreensão é enfatizada pela Igreja, que ensina que os relatos da criação em Gênesis 

“transmitem verdades de fé sobre a criação, sobre sua origem, sua finalidade e sua ordem, mais do 

que descrições científicas” (CIC, n. 289). 

O estilo literário do Gênesis, com sua linguagem simbólica e universal, permite que cada 

elemento criado — luz, águas, firmamento, astros, animais e, por fim, o ser humano — seja 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

31 

apresentado como parte de uma harmonia crescente que culmina na santificação do sétimo dia. A 

menção ao repouso de Deus, longe de significar cansaço, exprime o coroamento da criação: o 

cosmos alcança sua plenitude ao tornar-se espaço de comunhão entre o Criador e suas criaturas. O 

sétimo dia, portanto, é sinal da perfeição divina refletida na ordem criada, um lembrete de que tudo 

o que existe provém de Deus e a Ele retorna. 

Além disso, o relato da criação em Gênesis 1 apresenta uma dimensão teológica que 

transcende sua época, propondo uma nova visão do homem e do mundo. Enquanto as civilizações 

antigas viam o homem como servo ou brinquedo dos deuses, a revelação bíblica o coloca como 

colaborador de Deus, criado à sua imagem e semelhança (Gn 1,26). Essa verdade confere à 

humanidade uma dignidade única e uma missão de cuidar e governar a criação, não como dono 

absoluto, mas como administrador e guardião. O texto, portanto, possui não apenas valor teológico, 

mas também moral e espiritual: ele ensina que a criação é dom, e o dom exige responsabilidade. 

Com base nessa leitura, compreende-se que o primeiro capítulo do Gênesis não pretende 

responder às questões científicas sobre a origem material do universo, mas revelar o sentido 

teológico da criação: tudo vem de Deus, tudo é ordenado por Ele e tudo é bom. Essa interpretação 

foi reafirmada por São João Paulo II, ao declarar que “a Bíblia não fala de como o céu foi feito, 

mas de como se vai para o céu”, retomando a antiga máxima atribuída a São Basílio Magno. Assim, 

a verdade revelada no Gênesis é atemporal: mais do que explicar os mecanismos da criação, ela 

proclama o seu Autor e convida o homem a contemplar a sabedoria divina refletida em todas as 

coisas. 

Dessa forma, o contexto histórico e literário do Gênesis ilumina o caráter profundamente 

teológico de sua mensagem. Ele não é fruto de uma cosmovisão primitiva, mas uma expressão 

inspirada da fé de Israel, que reconhece o mundo como um reflexo da perfeição e da bondade de 

Deus. O relato da criação é, portanto, uma profissão de fé em um Deus que cria com amor, 

estabelece ordem no caos e confia ao ser humano a tarefa de preservar essa harmonia. Nesse 

horizonte, a criação torna-se não apenas o ponto de partida da história da salvação, mas também 

um espelho da presença contínua do Criador em sua obra, convidando toda criatura ao louvor, à 

gratidão e à contemplação. 

 

3 - A Criação como Obra Perfeita de Deus 

Ao longo do primeiro capítulo do livro do Gênesis, a perfeição da criação manifesta-se de 

forma progressiva e harmoniosa. A cada ato criador, a Sagrada Escritura repete solenemente: “E 

Deus viu que era bom” (Gn 1,10.12.18.21.25). Essa expressão, que se repete como um refrão 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

32 

litúrgico, revela não apenas a bondade intrínseca das coisas criadas, mas também a harmonia que 

permeia toda a obra divina. 

A perfeição, nesse contexto, não significa ausência de desenvolvimento ou imutabilidade 

material, mas plenitude de ordem, finalidade e bondade segundo o plano de Deus. Tudo o que 

existe é bom porque procede do Bem absoluto, e é perfeito porque foi criado em sabedoria, amor 

e medida. 

A teologia católica compreende essa perfeição como reflexo da natureza divina. Como 

ensina o Catecismo da Igreja Católica, “Deus cria o mundo com sabedoria. O mundo não é o 

produto de uma necessidade, de um destino cego ou do acaso. Deus cria livremente o mundo, 

segundo o desígnio de sua vontade, a fim de que suas criaturas participem de seu ser, de sua 

sabedoria e de sua bondade” (CIC, n. 295). Essa participação é o fundamento da bondade da 

criação: tudo o que existe é bom porque contém, em si mesmo, um vestígio do Criador, uma 

centelha da perfeição divina. Assim, a criação torna-se um espelho da glória de Deus, e contemplá-

la é um modo de conhecer e amar o Criador. 

Santo Agostinho, em suas Confissões e no De Genesi ad Litteram, refletiu profundamente 

sobre essa verdade. Para ele, a criação não é apenas bela em suas partes, mas sobretudo em sua 

totalidade. 

Mesmo aquilo que o homem, por sua limitação, considera imperfeito ou feio, encontra seu 

lugar na ordem do universo e contribui para a harmonia do todo. “Pois Tu, Senhor, fizeste todas 

as coisas boas, e não há nada em tua criação que não tenha sua razão de ser. As coisas menores 

embelezam o conjunto, e aquilo que é considerado mau em si contribui para o bem universal” 

(Confissões, VII, 12). Essa visão agostiniana ecoa a profunda sabedoria de que o mal não é 

substância, mas ausência de bem; e que, mesmo diante das imperfeições aparentes, a criação 

continua a refletir a perfeição do Criador. 

São Tomás de Aquino, desenvolvendo essa tradição, ensina na Summa Theologica (I, q. 

47, a. 1) que a perfeição do universo resulta da diversidade e da complementaridade das criaturas. 

Nenhum ser isolado pode expressar plenamente a bondade de Deus, mas todos, em conjunto, 

manifestam algo de Sua infinita perfeição. Deus quis um mundo ordenado e diverso para que a 

multiplicidade de criaturas refletisse, como em um grande espelho, os múltiplos aspectos de Sua 

bondade. Assim, a criação não é caótica, mas ordenada; não é fruto de necessidade, mas de amor; 

e não é imperfeita, mas continuamente sustentada pela sabedoria divina. 

A repetição constante da expressão “E Deus viu que era bom” culmina em um versículo 

decisivo: “E Deus viu tudo quanto havia feito, e eis que era muito bom” (Gn 1,31). A bondade 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

33 

aqui atinge seu auge, não apenas pela soma das partes criadas, mas pela unidade do conjunto. O 

“muito bom” exprime a plenitude da criação antes da ruptura introduzida pelo pecado. É o reflexo 

da harmonia original entre o Criador, a criatura e o cosmos. Essa harmonia primordial — o status 

integritatis — é um dos temas centrais da teologia da criação: um estado em que o homem vivia 

em comunhão perfeita com Deus, consigo mesmo, com o próximo e com toda a natureza. A 

criação, nesse estágio, espelhava a perfeição divina em sua integridade e equilíbrio. 

No entanto, a perfeição da criação não se esgota em sua dimensão material ou estética. Ela 

é também espiritual e moral, pois cada criatura foi ordenada para um fim que lhe confere sentido. 

O universo não é estático, mas orientado para a glória de Deus. O salmista expressa essa verdade 

ao proclamar: “Os céus proclamam a glória de Deus, e o firmamento anuncia a obra de suas mãos” 

(Sl 19,2). 

A criação é um louvor silencioso, um cântico contínuo que exalta a bondade de seu Autor. 

Nesse sentido, contemplar a criação é participar de sua liturgia, é unir-se ao louvor cósmico que 

ressoa desde o princípio. 

A perfeição da criação é também um chamado à gratidão e à responsabilidade. Se tudo o 

que existe é bom, então o homem, como imagem e semelhança de Deus, é chamado a preservar e 

cuidar dessa bondade. O Papa Francisco, na encíclica Laudato Si’, retoma essa herança teológica 

e a atualiza para o nosso tempo: “Cada criatura tem uma função e nenhuma é supérflua. Todo o 

universo material é uma linguagem do amor de Deus, de seu afeto desmedido por nós. O solo, a 

água, as montanhas: tudo é carícia de Deus” (Laudato Si’, n. 84). Assim, a perfeição da criação 

não é uma ideia abstrata, mas uma realidade viva que interpela o homem a reconhecer o dom 

recebido e a responder com amor, zelo e reverência. 

Em síntese, a criação é perfeita porque é expressão direta da sabedoria e do amor de Deus. 

Sua ordem, beleza e finalidade testemunham a presença constante do Criador, que “sustenta todas 

as coisas pela palavra do seu poder” (Hb 1,3). Contemplar a criação é, portanto, um ato de fé e 

adoração; é reconhecer que tudo o que existe — do menor átomo à imensidão das galáxias — 

participa da bondade divina e proclama a perfeição de Aquele que disse: “Eu sou o Alfa e o Ômega, 

o Princípio e o Fim” (Ap 21,6). 

 

4 - O ser Humano como Ápice e Guardião da Criação 

No relato do primeiro capítulo do Gênesis, o ponto culminante da obra criadora de Deus é 

a criação do ser humano. Depois de ordenar o universo, formar a luz e as trevas, o firmamento e 

os astros, a terra e o mar, as plantas e os animais, Deus pronuncia uma decisão singular, sem 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

34 

paralelos nos versículos anteriores: “Façamos o homem à nossa imagem e semelhança” (Gn 1,26). 

Essa formulação, plural e solene, introduz um momento de diálogo intra-trinitário, no qual o 

Criador decide plasmar uma criatura que, diferentemente das demais, participará de maneira 

especial de Sua própria natureza. O ser humano é, portanto, o ápice da criação, o reflexo mais 

pleno da sabedoria e do amor divinos, aquele em quem a perfeição da obra criada encontra seu 

sentido mais elevado. 

Criado “à imagem e semelhança de Deus”, o homem foi dotado de razão, liberdade e 

capacidade de amar. Essas faculdades não apenas distinguem o ser humano das outras criaturas, 

mas o tornam capaz de conhecer o Criador e de responder conscientemente ao Seu amor. Como 

ensina o Catecismo da Igreja Católica, “o homem é a única criatura sobre a terra que Deus quis 

por si mesma; ele é chamado a participar, pelo conhecimento e pelo amor, na vida de Deus” (CIC, 

n. 356). Essa verdade teológica revela a grande dignidade do homem: ele é, ao mesmo tempo, parte 

da criação e interlocutor de Deus. Sua existência é o ponto de encontro entre o céu e a terra, entre 

o mundo material e o espiritual. 

Essa dignidade, porém, não é privilégio isolado, mas vocação de serviço. O mesmo 

versículo em que Deus cria o homem à Sua imagem acrescenta: “dominai sobre os peixes do mar, 

as aves do céu e todos os animais que se movem sobre a terra” (Gn 1,28). O verbo “dominar” aqui 

não deve ser interpretado como domínio despótico, mas como missão de cuidado e guarda. O 

homem é chamado a exercer um domínio que imita o próprio governo divino — um domínio que 

cria, preserva e dá vida. São João Paulo II, na encíclica Centesimus Annus, recorda que “o homem 

deve exercer um domínio sobre as criaturas visíveis com sabedoria e amor, refletindo a harmonia 

da criação e respeitando a finalidade que Deus nelas colocou”. Assim, o verdadeiro poder do 

homem sobre o mundo é o poder do cuidado, não da exploração. 

Na tradição teológica católica, o homem é visto como o sacerdote da criação — aquele 

que, em nome de todas as criaturas, eleva o louvor ao Criador. São Boaventura, em sua Itinerarium 

Mentis in Deum, expressa essa ideia ao afirmar que toda a criação é um “espelho de Deus”, e o 

homem, com sua inteligência e coração, é chamado a contemplar esse espelho e transformá-lo em 

oração. Cada criatura material canta silenciosamente a glória de Deus, mas o homem é quem dá 

voz a esse cântico universal, ele é o intérprete da criação, o mediador entre o mundo visível e o 

invisível. 

Essa vocação sacerdotal, entretanto, implica também responsabilidade moral. Ao ser criado 

“do pó da terra” e ao mesmo tempo animado pelo “sopro de vida” (Gn 2,7), o homem é lembrado 

de sua dupla condição: criatura e espírito. Ele pertence à terra, mas não é prisioneiro dela; é 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

35 

chamado a governá-la, mas também a respeitá-la. A criação, confiada às suas mãos, não é um bem 

a ser possuído, mas um dom a ser cultivado. O Papa Francisco retoma essa dimensão em Laudato 

Si’, quando afirma: “O homem não é um forasteiro que vive alheio à natureza, mas parte dela, e o 

dever de cuidar do mundo é inseparável da sua dignidade” (Laudato Si’, n. 67). Assim, a relação 

entre o homem e a criação deve ser de reciprocidade e gratidão: o ser humano cuida da natureza, 

e a natureza, por sua vez, sustenta a vida humana como expressão da providência divina. 

O fato de o homem ser criado no sexto dia e a criação ser coroada pelo descanso de Deus 

no sétimo indica também uma verdade espiritual: o ser humano foi criado para o repouso em Deus. 

Toda a criação é boa, mas apenas o homem é capaz de reconhecer conscientemente essa bondade 

e transformá-la em louvor. Nesse sentido, a perfeição da criação alcança sua plenitude no homem 

que adora. Quando o ser humano vive em comunhão com o Criador, a criação inteira é elevada. 

Por outro lado, quando o homem se afasta de Deus, a ordem da criação se rompe, e o mundo sofre 

as consequências de sua desarmonia espiritual. 

A teologia católica vê, portanto, no homem não apenas o ponto culminante da criação, mas 

também o seu guardião. Ele é chamado a conservar a ordem criada, a promover o bem comum e a 

reconhecer a presença de Deus em todas as coisas. Esse chamado ecoa ainda hoje como um 

imperativo moral e espiritual: restaurar, através da fé e do amor, a harmonia original rompida pelo 

pecado. Em Cristo, o novo Adão, essa vocação encontra sua plena realização. Nele, o homem é 

reconciliado com Deus e com toda a criação, tornando-se novamente guardião e servidor do 

universo criado. 

Assim, compreender o ser humano como ápice e guardião da criação é reconhecer que a 

perfeição da obra divina não se limita ao equilíbrio natural do cosmos, mas se manifesta na 

liberdade e na responsabilidade do homem diante do Criador. O cuidado com o mundo, a 

reverência pela vida e o louvor a Deus formam um único movimento espiritual: o movimento de 

quem reconhece que tudo é dom e que, diante do dom, a resposta mais perfeita é o amor. 

 

5 – A Criação e a Revelação do Amor Trinitário 

O relato da criação, especialmente no primeiro capítulo do Gênesis, não deve ser lido 

apenas como uma descrição da origem do universo, mas como uma profunda revelação sobre o 

próprio Deus. 

Em cada ato criador, em cada palavra que dá forma ao mundo — “faça-se a luz”, “produza 

a terra” — manifesta-se o amor que transborda da eternidade divina. A criação é, portanto, um 

gesto de amor que se derrama para fora de si mesmo, um reflexo visível da comunhão perfeita que 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

36 

existe no seio da Trindade. O mundo não nasce por necessidade ou acaso, mas como expressão da 

bondade de um Deus que é amor em sua própria essência (1Jo 4,8). Assim, toda a criação é o 

primeiro “evangelho” da Trindade: um testemunho silencioso, mas eloquente, da comunhão eterna 

entre o Pai, o Filho e o Espírito Santo. 

Desde o início, a presença trinitária é sugerida na própria estrutura do texto bíblico. Quando 

Deus diz: “Façamos o homem à nossa imagem e semelhança” (Gn 1,26), há uma pluralidade 

misteriosa que revela um diálogo interno no ser divino. A Igreja, à luz da revelação cristã, 

compreende que esse “nós” aponta para a Trindade Santa — o Pai criador, o Filho, por quem todas 

as coisas foram feitas, e o Espírito Santo, que dá vida e ordena a criação. Como ensina o Catecismo 

da Igreja Católica: “Toda a Trindade, e não apenas uma das Pessoas, é o Criador do mundo” (CIC, 

n. 290). Assim, a obra criadora não é o ato isolado de um Deus distante, mas o fruto da colaboração 

eterna das três Pessoas divinas, que agem em perfeita unidade de amor. 

O Pai é o princípio e a fonte de toda a criação; o Filho, o Verbo eterno, é aquele por meio 

de quem todas as coisas vieram a existir; e o Espírito Santo é o sopro vivificador que pairava sobre 

as águas (Gn 1,2), infundindo ordem, beleza e harmonia no caos primordial. Essa tríplice ação 

revela o caráter relacional do próprio Deus, que cria não por imposição, mas por comunhão. A 

criação é o primeiro grande ícone da Trindade: um universo plural, diverso, mas ordenado na 

unidade. Cada criatura, com sua forma, cor e propósito, reflete algo do mistério trinitário — uma 

diversidade reconciliada em harmonia, como a comunhão entre o Pai, o Filho e o Espírito. 

Teólogos como Santo Irineu e São Boaventura viam a criação como um “rastro” 

(vestigium) da Trindade. O mundo criado é uma espécie de vestígio divino, no qual cada coisa 

participa, de modo limitado, da beleza e da bondade de Deus. Essa percepção teológica é retomada 

por São Tomás de Aquino, que afirma que “todas as criaturas trazem consigo uma certa 

semelhança com a Trindade”, pois em tudo o que existe há um princípio (o Pai), uma forma (o 

Filho) e uma finalidade (o Espírito Santo), assim, a criação não é apenas uma obra exterior de 

Deus, mas uma revelação de Sua vida íntima. 

A criação, vista sob essa ótica, torna-se um grande ato de comunicação divina. O Pai 

pronuncia o Verbo, e o Espírito responde com o sopro vital que dá forma e sentido ao universo. 

Esse dinamismo revela que o amor trinitário é criativo, expansivo e doador de vida. A criação, 

portanto, é o primeiro gesto de autoentrega de Deus ao mundo. Antes mesmo da Encarnação do 

Verbo, o ato criador já anuncia o desejo de Deus de estar presente em Suas criaturas. O mundo 

não é algo separado de Deus, mas um campo de revelação onde o amor divino se faz perceptível 

por meio da beleza, da ordem e da vida. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

37 

Essa compreensão da criação como expressão do amor trinitário tem também uma 

dimensão profundamente espiritual. Quando o ser humano contempla a natureza, o céu estrelado, 

a harmonia dos ciclos da vida ou o mistério do nascimento, ele é convidado a reconhecer nelas um 

reflexo da comunhão divina. A fé católica ensina que “a criação é o primeiro passo da história da 

salvação” (CIC, n. 280). 

Deus cria para comunicar a Sua bondade e para conduzir tudo de volta a Si. O universo é, 

assim, um movimento contínuo de saída e retorno — exitus et reditus — no qual tudo procede do 

amor do Pai, é sustentado pelo Verbo e é vivificado pelo Espírito, para finalmente retornar à 

comunhão eterna da Trindade. 

Na liturgia da Igreja, essa visão se torna concreta e vivida. Cada vez que os fiéis entoam o 

“Glória ao Pai, ao Filho e ao Espírito Santo”, proclamam também a verdade fundamental de que a 

criação inteira é obra desse amor trinitário. O louvor, portanto, é o modo humano de participar 

desse movimento de amor que gerou o universo. Como ensina São Francisco de Assis em seu 

Cântico das Criaturas, todas as coisas criadas — o sol, a lua, o vento, a água, a terra — se tornam 

irmãos que glorificam a Deus em unidade. A criação não é muda: ela canta, incessantemente, o 

amor da Trindade. 

Compreender a criação sob essa luz é reconhecer que o mundo é mais do que matéria e 

energia; é sacramento. Cada criatura é sinal visível de uma realidade invisível: o amor de Deus. 

Assim, quando o homem destrói a natureza ou se fecha ao dom da vida, ele não apenas fere o meio 

ambiente — ele profana o reflexo da Trindade no mundo. Por isso, a verdadeira espiritualidade 

ecológica nasce da teologia: cuidar da criação é honrar o amor trinitário que nela se manifesta. 

 

6 – O Repouso do Sétimo Dia e a Contemplação da Obra Perfeita 

No clímax do relato da criação, o livro do Gênesis afirma: “E tendo Deus terminado, no 

sétimo dia, a obra que fizera, descansou nesse dia de toda a sua obra” (Gn 2,2). Essa passagem, 

aparentemente simples, carrega uma profundidade teológica que vai muito além da ideia de um 

descanso físico. O repouso de Deus é símbolo de plenitude, de comunhão e de satisfação na 

perfeição daquilo que foi criado. 

O Criador contempla o universo que surgiu de Sua palavra e reconhece nele o reflexo de 

Sua sabedoria e bondade. O sétimo dia é, portanto, o coroamento da criação — o momento em que 

Deus, após ordenar o caos e chamar todas as coisas à existência, estabelece a harmonia definitiva 

do cosmos. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

38 

Para a teologia católica, o “repouso de Deus” não significa inatividade, mas a manifestação 

de um amor que se alegra em sua obra. É um repouso criador, fecundo, no qual o próprio Deus 

permanece sustentando o universo em seu ser. Como ensina Santo Agostinho nas Confissões, 

“Deus descansou, não porque estivesse cansado, mas porque quis habitar em nós e nos convidar 

ao descanso n’Ele”. O repouso divino é, assim, um convite à comunhão: o homem é chamado a 

entrar nesse descanso, a participar da contemplação da obra divina e a reconhecer nela a presença 

viva do Criador. 

O sétimo dia também revela uma dimensão litúrgica. Desde os primórdios da revelação, o 

sábado foi instituído como tempo sagrado, um memorial do amor criador de Deus. Ele não apenas 

marca o término da criação, mas inaugura o tempo da adoração. O repouso sabático, ordenado a 

Israel, não é uma interrupção das atividades humanas, mas um ato de reconhecimento — um tempo 

para voltar o coração Àquele de quem procede toda vida. Como afirma o Catecismo da Igreja 

Católica, “o sábado foi feito para louvar a Deus por suas obras da criação e para agradecer-lhe os 

benefícios recebidos” (CIC, n. 2171). 

No contexto cristão, esse repouso atinge sua plenitude no Domingo, o “Dia do Senhor”, 

em memória da Ressurreição de Cristo. Assim como o sétimo dia coroou a criação antiga, o 

primeiro dia da semana inaugura a nova criação em Cristo, o novo Adão. A Páscoa, que ocorre no 

“oitavo dia” simbólico, é o cumprimento definitivo do repouso divino: em Cristo ressuscitado, a 

humanidade entra no descanso eterno de Deus. São João Paulo II, na Dies Domini, escreve que “o 

domingo é o verdadeiro cumprimento do sábado, pois nele se realiza o descanso de Deus na 

comunhão com a humanidade redimida”. Portanto, a teologia do sétimo dia ultrapassa o tempo 

histórico e projeta-se na eternidade: o repouso de Deus é o destino último de toda a criação. 

A contemplação da obra perfeita é também um chamado à espiritualidade. O homem, 

criado à imagem de Deus, é convidado a participar da atitude divina de contemplar e amar o mundo 

criado. Contemplar, na tradição cristã, não é apenas observar, mas reconhecer a presença de Deus 

em todas as coisas. É ver com os olhos do coração, como ensina São Gregório Magno: “A 

verdadeira contemplação é ver o Criador em cada criatura”. O repouso sabático é, portanto, um 

estado de alma, uma disposição interior que permite ao ser humano reencontrar o sentido da 

existência, o equilíbrio entre trabalho e adoração, ação e silêncio. 

O descanso de Deus é também um modelo de santificação. Quando o Gênesis afirma que 

“Deus abençoou o sétimo dia e o santificou” (Gn 2,3), ensina que o tempo, assim como o espaço, 

pode ser consagrado. O homem, ao reservar momentos para o louvor e a gratidão, participa da 

santidade divina. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

39 

Na espiritualidade católica, essa santificação do tempo se manifesta nas celebrações 

litúrgicas, na oração e na vivência dos sacramentos, que são antecipações do descanso eterno 

prometido por Cristo. O repouso, assim entendido, não é mera pausa, mas comunhão com o ritmo 

divino da criação — um eco da harmonia original perdida pelo pecado e restaurada pela graça. 

Além disso, o repouso do sétimo dia possui uma dimensão escatológica. Ele aponta para o 

fim dos tempos, quando toda a criação será transfigurada e Deus será “tudo em todos” (1Cor 

15,28). O autor da Carta aos Hebreus recorda que “resta um repouso sabático para o povo de Deus” 

(Hb 4,9), e esse repouso é a participação eterna na glória divina. Assim, o sétimo dia é uma profecia 

da eternidade: o tempo se cumpre quando a criação, reconciliada com o Criador, entra no descanso 

definitivo do amor trinitário. 

Contemplar o repouso de Deus é, portanto, aprender o sentido mais profundo da existência. 

O mundo foi criado não apenas para ser habitado, mas para ser contemplado; não apenas para ser 

usado, mas para conduzir o homem à comunhão com o Criador. Cada pôr do sol, cada silêncio da 

natureza, cada momento de paz é um convite a participar desse repouso divino. É o chamado a 

reconhecer que a verdadeira perfeição da criação não está apenas em sua beleza visível, mas na 

presença invisível de Deus que tudo sustenta. 

Assim, o repouso do sétimo dia encerra a criação com uma promessa: a de que todo o 

cosmos, toda a história e toda a vida humana tendem a um fim último — o repouso em Deus. A 

contemplação da obra perfeita é, portanto, o ponto culminante da fé e da razão, da história e da 

eternidade. É o momento em que o Criador e a criatura se encontram no amor, e o universo inteiro 

torna-se cântico de louvor, repousando na paz de seu Autor. 

 

7 – Conclusões 

O primeiro capítulo do livro do Gênesis apresenta-se como uma verdadeira obra-prima da 

revelação divina, onde se revela a perfeição da criação e a sabedoria do Criador. A narrativa, apesar 

de composta em linguagem humana e inserida em um contexto histórico-cultural específico, 

transcende seu tempo e oferece à fé católica ensinamentos profundos sobre a origem do universo, 

o lugar do homem na criação e o relacionamento entre Deus e Suas criaturas. Cada ato criador é 

marcado por ordem, propósito e bondade, evidenciando que o mundo não surge do acaso ou do 

conflito, mas do amor livre e intencional de Deus. A repetição solene de “E Deus viu que era bom” 

confirma que toda a criação reflete a perfeição e a harmonia do Criador, estabelecendo desde o 

início um cosmos ordenado, belo e digno de contemplação. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

40 

O ser humano, criado à imagem e semelhança de Deus, é apresentado como o ápice da obra 

criadora. Dotado de razão, liberdade e capacidade de amar, ele é chamado a ser guardião da 

criação, responsável por cultivar e proteger o universo em nome do Criador. Essa vocação revela 

a íntima relação entre dignidade e responsabilidade: a imagem de Deus não é apenas um título 

honorífico, mas um convite à vida em comunhão, à prática do cuidado e ao exercício da justiça e 

do amor. O homem e a mulher são, assim, não apenas frutos da criação, mas também seus 

intérpretes e mediadores, capazes de transformar o mundo em espaço de louvor e adoração. 

A criação também revela o amor trinitário de Deus. O diálogo intratrinitário sugerido no 

plural “façamos o homem” e o sopro vivificador que anima o ser humano indicam a presença 

dinâmica do Pai, do Filho e do Espírito Santo na obra criadora. Cada criatura, desde o menor 

elemento até a complexidade do cosmos, é expressão do amor que flui eternamente da Trindade. 

A contemplação da criação, portanto, é contemplação da própria vida de Deus, e a participação 

humana nesse louvor torna-se uma dimensão espiritual essencial da existência. O repouso do 

sétimo dia coroou essa obra com um gesto de comunhão e plenitude, sinalizando que toda a criação 

é destinada ao descanso, à contemplação e à glorificação do Criador. 

Além disso, o capítulo 1 do Gênesis ensina que a perfeição da criação não se limita à 

harmonia física ou estética do universo, mas abrange o aspecto espiritual e moral. A criação é boa, 

bela e ordenada, mas sua plenitude se realiza quando o homem reconhece a presença de Deus, 

cultiva o mundo com responsabilidade e participa do louvor contínuo que ressoa em todas as 

coisas. 

Esse ensinamento conecta o relato da criação à vida devocional e à espiritualidade prática: 

admirar, cuidar e agradecer à criação é, ao mesmo tempo, reconhecer a glória de Deus e colaborar 

com Sua obra. 

Em síntese, o primeiro capítulo do Gênesis apresenta uma visão integradora da criação: 

Deus é o Criador soberano e amoroso, o universo é bom e ordenado, o homem é imagem e guardião 

da criação, e toda a obra reflete a presença e o amor da Trindade. Essa leitura combina dimensão 

histórica, reflexão teológica e espiritualidade devocional, oferecendo à fé católica uma 

compreensão profunda da origem do mundo, da dignidade humana e do chamado à comunhão com 

Deus. 

Ao contemplar a criação e ao reconhecer sua perfeição, o homem é convidado a entrar no 

ritmo divino do louvor, da gratidão e do cuidado, refletindo assim a imagem de Deus e participando 

do plano eterno de amor que deu origem a todas as coisas. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

41 

8 – Referências Bibliográficas 

Sagrada Escritura – Bíblia Sagrada 

Catecismo da Igreja Católica, nn. 279–301 

Dei Verbum – Concílio Vaticano II 

Summa Theologica, São Tomás de Aquino 

Confissões, Santo Agostinho 

Laudato Si’, Papa Francisco 

Homilias sobre o Gênesis, São João Crisóstomo 

Obras de São Boaventura e Bento XVI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

42 

A Mediação Apostólica: 

São Paulo e a Carta a Filemom na Perspectiva Católica 
 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

luizaerodesign@gmail.com.br 

 

Resumo 

A Carta de São Paulo a Filemom, embora seja o mais breve dos escritos paulinos, revela uma 

profundidade teológica e espiritual singular, sendo uma síntese viva do Evangelho de Cristo. Este artigo 

realiza uma análise integral dessa epístola sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana, 

considerando seus aspectos históricos, literários, teológicos e espirituais à luz da Tradição e do 

Magistério. Partindo do contexto da comunidade cristã primitiva e da prática da escravidão no mundo 

greco-romano, o estudo evidencia o modo como São Paulo, inspirado pelo Espírito Santo, transforma 

uma questão pessoal em um ensinamento universal sobre o perdão, a caridade e a reconciliação. 

A carta é interpretada como um testemunho da fraternidade cristã e do poder transformador da graça. Na 

relação entre Paulo, Filemom e Onésimo, a teologia católica reconhece um ícone da própria dinâmica da 

salvação: o apóstolo atua como mediador, imagem de Cristo Redentor; o senhor é convidado à conversão 

do coração; e o escravo, redimido, é reintegrado como irmão. Essa dimensão teológica é confirmada pela 

Doutrina Social da Igreja, que proclama a dignidade inalienável de toda pessoa humana, criada à imagem 

de Deus e chamada à comunhão. 

Além de seu valor moral, a epístola expressa a espiritualidade da caridade como essência da vida cristã. 

Em conformidade com os ensinamentos do Concílio Vaticano II (Gaudium et Spes), de Bento XVI (Deus 

Caritas Est) e do Papa Francisco (Fratelli Tutti), a carta é apresentada como modelo de reconciliação, 

lembrando que o amor, vivido em Cristo, é a força capaz de superar divisões, restaurar relações e 

transformar estruturas injustas. 

Por fim, a Carta a Filemom é reafirmada como um testemunho perene da liberdade e da fraternidade 

cristãs, um texto que ultrapassa o tempo histórico e se dirige a cada crente de todas as épocas. Nela, o 

Evangelho se torna concreto e pessoal: o perdão substitui o poder, a caridade vence a lei, e a graça 

restaura a dignidade humana. 

Assim, este estudo demonstra que, na perspectiva da Igreja Católica, a epístola de Filemom é um convite 

permanente à conversão interior e à vivência da comunhão fraterna como expressão autêntica da fé em 

Jesus Cristo. 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

43 

Abstract 

The Epistle of Saint Paul to Philemon, despite being the shortest of Paul’s letters, reveals a unique 

theological and spiritual depth, serving as a living synthesis of the Gospel of Christ. This article presents 

a comprehensive analysis of the epistle from the perspective of the Catholic Apostolic Roman Church, 

considering its historical, literary, theological, and spiritual aspects in light of Tradition and Magisterium. 

Beginning with the context of the early Christian community and the practice of slavery in the Greco-

Roman world, the study highlights how Saint Paul, inspired by the Holy Spirit, transforms a personal 

matter into a universal teaching on forgiveness, charity, and reconciliation. 

The letter is interpreted as a testimony of Christian fraternity and the transformative power of grace. In 

the relationship among Paul, Philemon, and Onesimus, Catholic theology sees an icon of salvation itself: 

the apostle acts as mediator, reflecting Christ the Redeemer; the master is called to conversion of heart; 

and the slave, redeemed, is reintegrated as a beloved brother. This theological dimension aligns with the 

Church’s Social Doctrine, affirming the inalienable dignity of every human being, created in the image 

of God and called to communion. 

Beyond its moral value, the epistle expresses the spirituality of charity as the essence of Christian life. In 

accordance with the teachings of the Second Vatican Council (Gaudium et Spes), Pope Benedict XVI 

(Deus Caritas Est), and Pope Francis (Fratelli Tutti), the letter is presented as a model of reconciliation, 

reminding that love in Christ is the power capable of overcoming divisions, restoring relationships, and 

transforming unjust structures. 

Finally, the Letter to Philemon is affirmed as a timeless witness to Christian freedom and fraternity, a 

text that transcends historical context and speaks to every believer. In it, the Gospel becomes concrete 

and personal: forgiveness replaces power, charity triumphs over law, and grace restores human dignity. 

From the Catholic perspective, this epistle is a permanent call to interior conversion and the practice of 

fraternal communion as the authentic expression of faith in Jesus Christ. 

 

1 – Introdução 

Entre os escritos paulinos que compõem o Novo Testamento, a Carta a Filemom se destaca por 

sua brevidade e, ao mesmo tempo, por sua profundidade espiritual e teológica. Trata-se de um pequeno 

bilhete pessoal, composto de apenas vinte e cinco versículos, mas que revela uma das expressões mais 

belas da vivência cristã da fraternidade, da reconciliação e do amor. Nela, São Paulo, já idoso e 

prisioneiro por causa de Cristo, escreve a Filemom, um cristão de Colossos, intercedendo em favor de 

Onésimo, um escravo fugitivo que havia se convertido ao Evangelho. O tom íntimo e afetuoso da carta 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

44 

contrasta com o rigor das relações sociais do mundo antigo, expondo a força revolucionária do Evangelho 

e a transformação que a fé em Cristo opera nas estruturas humanas. 

O contexto histórico dessa correspondência é essencial para compreendê-la em profundidade. No 

primeiro século da era cristã, o Império Romano estava alicerçado em um sistema social fortemente 

hierarquizado, no qual a escravidão era uma realidade amplamente aceita e legalmente reconhecida. A 

vida de um escravo não tinha, aos olhos da sociedade, o mesmo valor que a de um homem livre. Contudo, 

é justamente nesse cenário que Paulo escreve sua carta — não como um político, legislador ou 

reformador social, mas como um apóstolo que anuncia a liberdade interior concedida por Cristo. A 

mensagem paulina não nasce de um discurso ideológico, mas de uma experiência de fé viva, que 

reconhece em cada ser humano a imagem e semelhança de Deus. 

A Igreja Católica, ao longo dos séculos, tem visto nessa carta um reflexo luminoso da dignidade 

da pessoa humana e do poder reconciliador da graça divina. Como ensina o Catecismo da Igreja Católica 

(§1934), “criadas à imagem do único Deus e dotadas de uma mesma alma racional, todas as pessoas têm 

a mesma natureza e a mesma origem. Redimidas pelo sacrifício de Cristo, todas são chamadas a participar 

da mesma bem-aventurança divina.” Essa afirmação teológica ecoa diretamente a mensagem da carta: o 

Evangelho destrói as barreiras que separam senhores e servos, ricos e pobres, livres e cativos, e inaugura 

uma nova fraternidade fundada em Cristo. Paulo, ao rogar por Onésimo, não o apresenta como um 

escravo a ser punido, mas como “um irmão amado, especialmente para mim, e quanto mais para ti, tanto 

na carne como no Senhor” (Fm 1,16). 

Do ponto de vista teológico, a carta é uma epístola de reconciliação, onde Paulo atua como 

mediador — figura que antecipa e reflete o próprio Cristo, único mediador entre Deus e os homens (cf. 

1Tm 2,5). Assim como Cristo intercede pela humanidade junto ao Pai, Paulo intercede pelo irmão 

pecador junto ao seu antigo senhor. Há, portanto, uma dimensão cristológica profunda na atitude do 

apóstolo: a de fazer-se pontífice, isto é, “construtor de pontes”, entre dois corações feridos, restaurando 

a comunhão que o pecado havia rompido. Nessa perspectiva, o gesto de Paulo adquire um significado 

sacramental — ele encarna o amor redentor que reconcilia e liberta. 

Sob a ótica histórica e espiritual, a Carta a Filemom transcende seu tempo e contexto. Ela não 

apenas denuncia silenciosamente a injustiça da escravidão, mas propõe um caminho de conversão interior 

que se traduz em transformação social. O cristianismo nascente não buscava a revolução pela força, mas 

pela caridade. E é nesse espírito que Paulo apela a Filemom: não por imposição, mas por amor. A 

liberdade cristã, portanto, não é apenas jurídica ou externa, mas espiritual — é a liberdade dos filhos de 

Deus (cf. Rm 8,21), que nasce da comunhão com Cristo e do amor ao próximo. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

45 

À luz da teologia católica, essa carta revela a íntima ligação entre fé e obras, entre doutrina e vida 

concreta. Ela encarna o mandamento novo de Jesus — “amai-vos uns aos outros como eu vos amei” (Jo 

13,34) — e recorda à Igreja de todos os tempos que a verdadeira conversão se manifesta na prática da 

caridade. O Papa Francisco, em sua encíclica Fratelli Tutti (n. 85), recorda que “a fé enche de motivações 

inéditas o reconhecimento do outro como irmão”. É exatamente essa fé que move Paulo, e que continua 

a inspirar os cristãos a enxergarem, em cada pessoa, um filho de Deus e um irmão em Cristo. 

Dessa forma, o presente artigo se propõe a analisar a Carta a Filemom sob a ótica teológica da 

Igreja Católica Apostólica Romana, buscando compreender sua mensagem central — o amor que 

reconcilia e transforma — à luz da tradição da fé, dos escritos patrísticos e do magistério da Igreja. Trata-

se de uma reflexão que integra o olhar histórico e o espiritual, o humano e o divino, o passado e a 

atualidade. Em cada linha dessa breve epístola, a Igreja encontra um testemunho da força do Evangelho, 

capaz de romper as correntes da opressão e instaurar uma nova ordem de fraternidade, justiça e amor, 

onde todos são reconhecidos como irmãos e filhos de um mesmo Pai. 

 

2 – Contexto Histórico e Social 

A compreensão plena da Carta a Filemom exige uma imersão no contexto histórico, cultural e 

espiritual em que ela foi escrita. Por volta dos anos 60–62 d.C., São Paulo encontrava-se prisioneiro, 

provavelmente em Roma, aguardando o desfecho de seu processo diante do imperador. Mesmo privado 

de sua liberdade física, o apóstolo mantinha a alma livre e o coração ardente pelo Evangelho. Foi nesse 

período de confinamento que ele escreveu algumas de suas cartas mais pessoais e comoventes — entre 

elas, a que dirige a Filemom, um cristão de posição social respeitável que vivia na cidade de Colossos, 

na Frígia, região da atual Turquia. 

A sociedade romana do primeiro século era estruturada sobre rígidas hierarquias e fortemente 

marcada pela instituição da escravidão. Calcula-se que, nas grandes cidades do império, até um terço da 

população fosse composta por escravos. Eram homens e mulheres reduzidos à condição de propriedade, 

sem direitos próprios, submetidos ao domínio absoluto de seus senhores. O sistema econômico, 

doméstico e produtivo dependia fortemente desse regime, que era considerado natural e legal. Não se 

tratava apenas de um aspecto econômico, mas também de uma expressão de status e poder social. 

É nesse ambiente que surge Onésimo, o personagem central da carta, cuja história representa a 

tensão entre as antigas estruturas sociais e a nova visão cristã da dignidade humana. Onésimo era um 

escravo pertencente a Filemom que, em circunstâncias não totalmente esclarecidas, fugira de sua casa e 

encontrara Paulo durante seu cativeiro. Ao ouvir o anúncio do Evangelho, converteu-se sinceramente e 

tornou-se colaborador do apóstolo. Em um gesto de profunda fé e coragem, Paulo decide enviá-lo de 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

46 

volta ao seu senhor, levando consigo uma carta de recomendação e súplica. Esse gesto, aparentemente 

simples, traz consigo uma revolução espiritual e moral: o apóstolo pede a Filemom que receba Onésimo 

não mais como servo, mas “como irmão amado no Senhor” (Fm 1,16). 

O pedido de Paulo, quando lido à luz da sociedade romana, adquire um peso extraordinário. A 

fuga de um escravo era um crime grave, punido muitas vezes com a morte. No entanto, Paulo não ignora 

a lei civil, mas a transcende pelo Evangelho. Ele não propõe a abolição imediata da escravidão como 

instituição — o que seria impensável dentro da estrutura social de seu tempo —, mas semeia o princípio 

espiritual que, ao longo dos séculos, viria a minar e finalmente destruir a própria lógica da escravidão. 

Em Onésimo, o apóstolo vê não um instrumento, mas um homem redimido, portador da imagem divina. 

Essa é a revolução silenciosa do cristianismo: transformar as relações humanas desde dentro, pelo amor. 

Sob a ótica teológica da Igreja Católica, o gesto de Paulo é uma antecipação concreta da doutrina 

que mais tarde seria plenamente desenvolvida na Doutrina Social da Igreja. Como ensina o Catecismo 

da Igreja Católica (§1935), “todas as pessoas gozam de igual dignidade e de direitos fundamentais que 

derivam de sua origem e destino em Deus”. Essa verdade, ainda que não formulada em linguagem 

jurídica na época de Paulo, já estava presente na essência do Evangelho. A nova fraternidade cristã não 

se impõe pela força, mas se manifesta como dom do Espírito, que torna todos os crentes membros de um 

só corpo (cf. 1Cor 12,12-13). 

A mensagem contida na carta, portanto, não se limita à reconciliação entre dois indivíduos, mas 

simboliza a reconciliação universal operada por Cristo. No mundo antigo, em que o valor da pessoa era 

determinado pela sua condição social, o cristianismo proclamava algo impensável: a igualdade de todos 

diante de Deus. Essa convicção levou os primeiros cristãos a formar comunidades onde escravos e 

senhores, judeus e gentios, homens e mulheres podiam partilhar a mesma mesa e o mesmo pão 

eucarístico. Era o início de uma nova humanidade, fundada na graça. 

A teologia patrística reconheceu desde cedo a dimensão transformadora dessa epístola. São João 

Crisóstomo, em suas homilias sobre Filemom, observou que Paulo, “ao não ordenar, mas suplicar, educa 

Filemom pela mansidão, ensinando-lhe que o amor é mais poderoso que o mandamento”. Já Santo 

Agostinho, em suas reflexões sobre as cartas paulinas, via na atitude do apóstolo o reflexo da caridade 

perfeita, que não busca impor, mas persuadir pelo Espírito. Esses testemunhos da tradição confirmam 

que a carta não é apenas um documento pastoral, mas uma verdadeira lição de teologia moral cristã. 

Do ponto de vista espiritual, o contexto histórico ilumina também o contraste entre as prisões 

humanas e a liberdade interior que vem de Cristo. Paulo, o prisioneiro, intercede por Onésimo, o escravo 

fugitivo — e, paradoxalmente, é o prisioneiro que age com liberdade e autoridade, enquanto o homem 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

47 

livre é convidado a libertar-se do orgulho e da rigidez social. A carta, assim, não fala apenas de um fato 

histórico, mas de um mistério espiritual: a libertação que o Evangelho opera nos corações. 

A força transformadora da mensagem paulina atravessou os séculos e inspirou a Igreja em sua 

missão de defesa da dignidade humana. Documentos como a encíclica Fratelli Tutti (n. 22) recordam que 

“a fé cristã reconhece no outro um irmão que deve ser amado, não porque seja útil, mas porque é filho 

do mesmo Pai”. Essa verdade, já intuída no diálogo entre Paulo, Filemom e Onésimo, permanece viva 

como fundamento da fraternidade cristã e da esperança de uma sociedade mais justa e reconciliada. 

Assim, compreender o contexto histórico e social da Carta a Filemom não é apenas um exercício 

de erudição, mas um caminho de fé. É reconhecer como, em meio às realidades humanas mais duras, a 

graça de Deus age silenciosamente, transformando corações e inaugurando um mundo novo — um 

mundo onde cada pessoa é vista não pela sua condição, mas pelo amor com que é acolhida em Cristo. 

 

3 – Estrutura e Conteúdo Teológico da Carta 

A Carta a Filemom, embora breve, possui uma estrutura literária e teológica notavelmente rica. 

Em apenas vinte e cinco versículos, São Paulo desenvolve uma verdadeira obra-prima da caridade cristã, 

revelando como a fé se traduz em gestos concretos de amor, perdão e reconciliação. Escrita em tom 

pessoal, afetuoso e profundamente espiritual, a epístola segue o formato típico das cartas do mundo 

greco-romano, mas é permeada por uma dimensão teológica que transcende o simples intercâmbio 

epistolar. 

Do ponto de vista literário, a carta pode ser dividida em quatro grandes seções: a saudação inicial 

(vv. 1–3), a ação de graças e intercessão (vv. 4–7), o pedido central em favor de Onésimo (vv. 8–20) e 

as saudações finais (vv. 21–25). Essa estrutura, aparentemente simples, reflete uma intencionalidade 

pastoral e espiritual muito profunda, em que cada parte revela um aspecto da teologia paulina do amor e 

da comunhão. 

Na saudação inicial, Paulo se apresenta como “prisioneiro de Cristo Jesus” (v. 1) — uma 

designação que vai além de uma simples condição física. Ao se identificar assim, ele declara que sua 

vida está totalmente entregue ao serviço do Evangelho e que até o sofrimento se torna participação na 

missão redentora de Cristo. Essa autodefinição, de forte simbolismo cristológico, prepara o leitor para 

compreender que a autoridade do apóstolo não se impõe pelo poder, mas pelo testemunho. A saudação 

se estende a Filemom, Ápia e Arquipo, reconhecidos como membros ativos da Igreja doméstica que se 

reúne em sua casa. Aqui, a fé cristã aparece em sua dimensão comunitária: o lar se torna Igreja, e as 

relações humanas se transformam em lugar de comunhão. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

48 

Em seguida, Paulo expressa sua ação de graças e intercessão (vv. 4–7), elogiando Filemom pela 

sua fé e caridade. O apóstolo reconhece nele um verdadeiro cooperador do Evangelho, cujo amor “tem 

dado grande alegria e consolação, porque o coração dos santos foi reanimado por ti, irmão” (v. 7). Essa 

passagem, além de preparar o terreno para o pedido que virá, ilustra a pedagogia espiritual de Paulo: 

antes de exortar, ele reconhece o bem e desperta no interlocutor o desejo de corresponder ainda mais 

plenamente à graça divina. A teologia católica reconhece nesse gesto a caridade pastoral que orienta toda 

a missão da Igreja — uma caridade que corrige e exorta com ternura, sem impor-se pela força. 

O coração da carta encontra-se nos versículos 8 a 20, onde Paulo faz seu apelo em favor de 

Onésimo. A força retórica e espiritual desse trecho é notável. Paulo poderia “ordenar em nome de Cristo” 

(v. 8), mas escolhe “suplicar por amor” (v. 9). Nesse gesto, ele encarna a própria atitude de Cristo 

Redentor, que não impõe a salvação, mas a oferece com amor. O apóstolo apresenta Onésimo como “meu 

filho que gerei nas prisões” (v. 10), revelando o vínculo espiritual que une os cristãos na graça batismal. 

A transformação de Onésimo é fruto da evangelização e da misericórdia: de escravo fugitivo, ele se torna 

irmão em Cristo. 

A dimensão teológica dessa intercessão é profunda. Paulo não apenas intercede — ele se oferece 

pessoalmente como fiador da reconciliação: “Se ele te fez algum dano ou te deve algo, põe isso na minha 

conta. Eu, Paulo, escrevo de próprio punho: eu pagarei” (vv. 18–19). Aqui se revela um dos símbolos 

mais belos da economia da salvação: o apóstolo age como mediador, prefigurando o próprio Cristo, que 

tomou sobre si a dívida da humanidade e a pagou com seu sangue. A intercessão de Paulo é uma imagem 

viva da redenção cristã, na qual o amor substitui a justiça estrita e a graça supera o rigor da lei. 

Nesse sentido, a carta ilustra de forma sublime o que o Catecismo da Igreja Católica (§2840) 

ensina sobre o perdão: “Nada é tão conforme à natureza do coração cristão quanto perdoar o outro, como 

Deus nos perdoou.” O gesto de Paulo não é apenas diplomático, mas profundamente espiritual — é um 

testemunho da caridade teologal, que transforma as relações humanas à imagem da misericórdia divina. 

Por fim, nos versículos 21 a 25, Paulo encerra a carta com uma saudação fraterna e uma bênção. 

Ele manifesta confiança em Filemom, afirmando: “Escrevo-te certo da tua obediência, sabendo que farás 

ainda mais do que peço” (v. 21). Essa frase encerra o texto com um tom de esperança e fé na graça 

atuante. O apóstolo confia que a caridade inspirada pelo Espírito Santo será capaz de realizar o impossível 

— transformar a relação entre senhor e escravo em fraternidade plena. 

A leitura católica da Carta a Filemom vê, portanto, nessa breve epístola, um microcosmo da 

teologia paulina e da espiritualidade cristã. Nela se entrelaçam os grandes temas da fé: a comunhão dos 

santos, o perdão, a mediação redentora e a dignidade do ser humano recriado em Cristo. O apelo de Paulo 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

49 

transcende o caso individual de Onésimo e Filemom, tornando-se um chamado universal à conversão e 

à misericórdia. 

Do ponto de vista espiritual, a carta é também um ícone da vida e da missão da Igreja. Assim 

como Paulo intercede entre Filemom e Onésimo, a Igreja é chamada a ser mediadora de reconciliação 

entre Deus e a humanidade. Em cada sacramento, especialmente na Penitência e na Eucaristia, essa 

mediação se atualiza: o pecador é acolhido, perdoado e reintegrado à comunhão. Como ensina o Papa 

Bento XVI em Deus Caritas Est (n. 12), “o amor de Deus e o amor ao próximo são inseparáveis: ambos 

são um só mandamento.” 

Em síntese, a estrutura da Carta a Filemom reflete a própria estrutura da vida cristã: inicia com a 

graça, passa pela conversão e culmina na comunhão. Cada parte da carta é uma etapa desse itinerário 

espiritual, que conduz da separação à reconciliação, da escravidão à liberdade, do amor humano ao amor 

divino. Essa é, em última análise, a teologia viva que Paulo comunica em poucas linhas — e que a Igreja 

continua a proclamar como mensagem eterna do Evangelho. 

 

4 – A Mensagem Teológica Central da Carta a Filemom 

A Carta a Filemom revela, de forma concentrada e exemplar, a essência do Evangelho vivido: o 

poder transformador da graça de Cristo que renova as relações humanas e cria uma nova fraternidade. 

Trata-se de um texto em que a teologia e a vida se entrelaçam — um verdadeiro “Evangelho em 

miniatura”, como o definiram diversos exegetas católicos. O breve escrito paulino não contém doutrinas 

abstratas, mas apresenta a aplicação concreta da fé cristã nas realidades humanas mais delicadas, como 

o perdão, a justiça e a dignidade da pessoa. 

A mensagem central dessa epístola é a reconciliação cristã, que tem sua fonte em Cristo Redentor. 

São Paulo age como mediador entre Filemom e Onésimo, do mesmo modo que Cristo é o Mediador entre 

Deus e os homens (1Tm 2,5). Essa analogia não é apenas retórica, mas profundamente teológica. A 

reconciliação proposta pelo apóstolo reflete a própria dinâmica da salvação: o pecador é acolhido, 

regenerado e reintegrado à comunhão pela graça. Paulo, ao interceder por Onésimo, expressa 

sacramentalmente o mistério da redenção. 

A teologia católica reconhece nesse gesto um reflexo do ministério da Igreja. Assim como Paulo 

intercede, a Igreja continua a missão de Cristo mediando o perdão e a reconciliação através dos 

sacramentos. No Sacramento da Penitência, o sacerdote age in persona Christi para reconciliar o pecador 

com Deus e com a comunidade, ecoando o que o apóstolo realizou espiritualmente entre Filemom e 

Onésimo. O Catecismo da Igreja Católica (§981) ensina: “O Senhor quis que a sua Igreja continuasse a 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

50 

obra de salvação e de reconciliação por meio do sacramento da Penitência.” A carta, portanto, antecipa 

o agir pastoral da Igreja que, iluminada pela caridade, constrói pontes onde o mundo ergue muros. 

Outro ponto teológico central é a redenção da escravidão, entendida não apenas em sentido social, 

mas espiritual. Ao declarar que Onésimo deve ser recebido “não mais como escravo, mas como irmão 

muito amado” (Fm 16), Paulo introduz na história uma revolução moral e espiritual que brota do coração 

do Evangelho. A fé em Cristo não abole imediatamente as estruturas sociais do Império Romano, mas as 

transcende pela conversão interior. Em Cristo, todos os batizados são irmãos; as distinções de classe, 

etnia ou condição jurídica perdem seu valor absoluto diante da nova criação inaugurada pela graça (cf. 

Gl 3,28). 

A Igreja Católica, ao longo dos séculos, reconheceu na Carta a Filemom um dos fundamentos 

bíblicos da dignidade humana. O Concílio Vaticano II, na Constituição Gaudium et Spes (n. 29), declara: 

“Todos os homens são iguais por natureza e dignidade. Toda forma de discriminação baseada em sexo, 

raça, condição social ou religião deve ser superada.” Essa visão encontra em Filemom um testemunho 

primitivo e luminoso: a fé em Cristo destrói a lógica da dominação e instaura a lógica do amor. O pedido 

de Paulo não é uma exigência jurídica, mas um apelo à consciência iluminada pela graça. 

Há ainda uma dimensão profundamente cristológica na mensagem da carta. O amor e o perdão 

não são simples virtudes humanas, mas expressões da vida de Cristo em nós. Ao se oferecer para assumir 

a dívida de Onésimo, Paulo manifesta o mistério da substituição redentora: o justo que toma sobre si a 

culpa do outro, imagem do próprio Cristo, que “se fez pecado por nós” (2Cor 5,21). Esse gesto sintetiza 

a lógica da salvação — o amor que se faz responsável pelo irmão. O Papa Bento XVI, em sua Audiência 

Geral de 16 de novembro de 2006, explicou que a carta “mostra de modo concreto como a fé cristã se 

traduz em gestos de amor que transformam as relações humanas desde dentro”. 

Do ponto de vista espiritual, a carta ensina que o verdadeiro discípulo de Cristo é aquele que age 

movido pela caridade. Paulo não impõe sua autoridade apostólica; ele persuade pelo amor. Essa atitude 

pastoral é reflexo da pedagogia divina: Deus não força a conversão, mas convida à liberdade do coração. 

Como ensina o Catecismo (§160), “Deus chama o homem a servi-lo em espírito e verdade; este chamado 

não força o homem — pois a resposta deve ser livre.” Assim também Paulo age, respeitando a liberdade 

de Filemom, confiando que o Espírito Santo inspirará a decisão correta. 

A carta traz, portanto, uma mensagem atemporal sobre a transformação das relações humanas 

pela fé. A antiga relação de senhor e escravo é convertida em fraternidade cristã, sinal da nova 

humanidade nascida do Evangelho. Essa realidade é também o fundamento da doutrina social da Igreja, 

que tem na dignidade da pessoa e na caridade cristã suas colunas principais. A Encíclica Fratelli Tutti 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

51 

do Papa Francisco (2020) retoma essa mesma perspectiva ao afirmar que “a fé enche de motivações 

novas o reconhecimento do outro como irmão” (n. 85). 

Em última instância, a mensagem da Carta a Filemom é a proclamação de que a graça de Cristo 

é capaz de redimir toda forma de escravidão — exterior ou interior — e de fazer nascer uma comunidade 

reconciliada no amor. A Igreja, como continuadora da missão apostólica, é chamada a viver essa 

reconciliação em seu seio e a testemunhá-la ao mundo. A carta é, assim, um espelho do que deve ser cada 

comunidade cristã: lugar de acolhimento, perdão e fraternidade. 

A força teológica dessa pequena epístola reside precisamente em sua simplicidade. Em poucas 

linhas, São Paulo mostra o que significa viver o Evangelho em plenitude: renunciar à lógica da 

dominação e abraçar a lógica da cruz, onde o amor vence o egoísmo e a justiça é consumada na 

misericórdia. 

 

5 – Interpretação sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana 

A leitura da Carta de São Paulo a Filemom sob a ótica da Igreja Católica Apostólica Romana 

revela uma riqueza teológica e espiritual que ultrapassa a aparente simplicidade do texto. A Igreja vê 

nessa epístola não apenas um documento histórico, mas um testemunho vivo da caridade evangélica e 

um modelo de reconciliação cristã. Desde os primeiros séculos, os Padres da Igreja reconheceram na 

carta um reflexo do próprio mistério da salvação — um pequeno espelho do amor de Cristo, que redime, 

reconcilia e eleva o homem à dignidade de filho de Deus. 

A tradição patrística oferece uma das mais belas interpretações dessa carta. Santo Agostinho, em 

seus Sermões sobre as Cartas Paulinas, afirmava que Paulo age aqui como “um mediador da graça”, 

fazendo-se “servo para que o servo se torne livre em Cristo”. Para o Doutor da Igreja, a atitude de Paulo 

é uma imagem da ação divina: o apóstolo, movido pela caridade, intercede entre dois irmãos feridos pela 

injustiça humana, tornando-se ponte de comunhão — do mesmo modo que Cristo é a ponte entre a 

humanidade e o Pai. Essa dimensão mediadora da carta é o cerne da teologia católica da reconciliação, 

em que o amor divino se manifesta através de mediações humanas. 

São João Crisóstomo, por sua vez, em suas Homilias sobre Filemom, observava que a carta é 

“uma obra-prima da persuasão cristã”, pois Paulo não ordena, mas suplica; não impõe, mas implora em 

nome do amor. Esse detalhe, aparentemente pequeno, é teologicamente grandioso: mostra que a graça 

respeita a liberdade humana e que a verdadeira autoridade na Igreja se exerce no amor. Para Crisóstomo, 

a força do Evangelho não está na coerção, mas na transformação interior que o Espírito Santo realiza no 

coração dos fiéis. Essa leitura foi mais tarde assumida pela teologia católica, que reconhece na liberdade 

humana o espaço onde a graça opera — não destruindo a vontade, mas elevando-a. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

52 

No desenvolvimento da teologia católica, a Carta a Filemom foi também interpretada como uma 

expressão da dignidade da pessoa humana, tema caro ao Magistério. O Concílio Vaticano II, na 

Constituição Gaudium et Spes (§29), afirma que “toda forma de discriminação [...] deve ser superada, 

pois é contrária ao desígnio de Deus”. Essa afirmação encontra eco direto na epístola paulina: em Cristo, 

as distinções entre senhor e escravo perdem sentido, pois todos são “irmãos muito amados”. Essa 

fraternidade em Cristo é o fundamento de toda a Doutrina Social da Igreja. 

O Catecismo da Igreja Católica, em seus §§1934–1938, desenvolve essa mesma doutrina, 

afirmando que “todos os homens têm a mesma dignidade e são chamados à mesma bem-aventurança” e 

que “as diferenças entre as pessoas são parte do plano de Deus, mas exigem a solidariedade e a caridade”. 

A carta a Filemom, sob essa ótica, antecipa o princípio católico da solidariedade: Paulo não apenas pede 

justiça, mas apela à comunhão — à conversão do coração que reconhece no outro um irmão em Cristo. 

Essa leitura foi aprofundada em tempos modernos por diversos pontífices. São João Paulo II, na 

encíclica Redemptor Hominis (1979), declara que “o homem é o caminho da Igreja”. A mensagem de 

Filemom ilustra essa verdade: o cristianismo não se limita a preceitos morais ou rituais, mas transforma 

radicalmente o modo como o ser humano se relaciona com o próximo. Ao acolher Onésimo, Filemom 

não apenas pratica uma virtude individual, mas participa da nova criação inaugurada pela cruz. O gesto 

é, portanto, sacramental no sentido mais profundo: sinal visível de uma graça invisível. 

O Papa Bento XVI, em sua Audiência Geral de 16 de novembro de 2006, destacou a dimensão 

eclesial dessa carta ao dizer: “O cristianismo nunca se impôs por meio da força externa, mas pela força 

interior da verdade.” Essa força interior é o amor que vem de Cristo e se expressa nas relações humanas 

transformadas pela fé. Assim, a epístola não propõe uma revolução social violenta, mas uma revolução 

espiritual que muda o coração do homem e, a partir daí, renova o mundo. É essa lógica da transformação 

interior que sustenta a ação pastoral da Igreja ao longo dos séculos. 

Na teologia contemporânea, o Papa Francisco, em sua encíclica Fratelli Tutti (2020), retoma o 

espírito de Filemom ao reafirmar que “ninguém pode viver isolado; é preciso reconhecer e amar cada ser 

humano como um irmão”. Essa visão de fraternidade universal, que nasce do encontro com Cristo, é a 

mesma que Paulo anuncia a Filemom. O apelo paulino — “recebe-o como a mim mesmo” — é uma 

antecipação do mandamento evangélico de amar o próximo com o mesmo amor com que somos amados 

por Deus. A Igreja lê nessa passagem uma síntese do Evangelho: o amor é a medida de toda justiça e o 

critério de toda verdadeira liberdade. 

Sob a ótica católica, a carta também ilumina a missão pastoral da Igreja como mediadora da 

reconciliação. Assim como Paulo intercede por Onésimo, a Igreja continua a interceder pelos pecadores, 

convidando-os à conversão e oferecendo-lhes a misericórdia divina por meio dos sacramentos. O 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

53 

Sacramento da Reconciliação, especialmente, é o espaço onde a experiência de Filemom e Onésimo se 

renova continuamente: o homem é acolhido por Deus não como servo, mas como filho amado, 

reconciliado e reintegrado na comunhão da Igreja. Como afirma o Catecismo (§1468): “O efeito do 

sacramento da Penitência é a reconciliação com Deus, que traz consigo o perdão dos pecados e a 

reconciliação com a Igreja.” 

Por fim, a interpretação católica da Carta a Filemom ensina que o Evangelho é força que 

transforma o mundo a partir do coração humano. A fé em Cristo não anula a história, mas a transfigura; 

não destrói as relações humanas, mas as purifica na caridade. O gesto de Paulo é, em si mesmo, uma 

homilia viva sobre o poder do amor cristão — amor que, vindo de Deus, faz do inimigo um irmão e do 

escravo um homem livre. A Igreja, fiel a esse espírito, continua a proclamar que a verdadeira libertação 

nasce da conversão interior e da comunhão em Cristo, “no qual não há mais escravo nem livre, mas todos 

são um só” (Gl 3,28). 

 

6 – Reflexão Espiritual: O Perdão e a Fraternidade Cristã 

A Carta a Filemom é, acima de tudo, um convite à vivência concreta do Evangelho. Em cada 

linha, São Paulo mostra que a fé não se limita à contemplação ou ao discurso teológico, mas deve se 

encarnar em atitudes de amor e misericórdia. Sua carta é um testemunho de que o cristianismo autêntico 

nasce do coração reconciliado e se manifesta no perdão — essa virtude que, mais do que um gesto, é 

uma transformação interior operada pela graça divina. 

A experiência espiritual que emerge dessa epístola é a da fraternidade redimida. Em Cristo, as 

antigas divisões perdem o poder de ferir. Paulo, prisioneiro por amor a Cristo, escreve a Filemom como 

irmão e intercede por Onésimo como pai espiritual. O laço que os une não é mais o da hierarquia social, 

mas o da comunhão no Espírito. Essa relação profundamente espiritual é a expressão daquilo que o 

Catecismo da Igreja Católica (§1829) define como perfeição da caridade: “A caridade é a forma de todas 

as virtudes. Ela inspira e ordena todas as outras virtudes; é o vínculo da perfeição.” 

O perdão, na teologia católica, é o ponto culminante dessa caridade. Ele não é apenas a suspensão 

de uma ofensa, mas a recriação da comunhão perdida. Quando Paulo pede a Filemom que receba 

Onésimo “não mais como escravo, mas como irmão muito amado” (Fm 16), ele está pedindo que a fé 

produza um milagre: que o coração humano se torne capaz de amar com o mesmo amor de Cristo. O 

perdão é, portanto, uma participação na misericórdia divina, uma abertura do coração para que Deus ame 

através de nós. Como ensina o Catecismo (§2842), “é impossível observar o mandamento do Senhor se 

não se deixa animar pelo seu amor. É o Espírito Santo que transforma o coração, tornando-o capaz de 

perdoar como Deus.” 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

54 

A espiritualidade franciscana e a tradição dos santos da Igreja encontram nessa carta um reflexo 

vivo do Evangelho em ação. São João Paulo II, na sua homilia de 1983 em Assis, afirmou que “o perdão 

é o nome novo do amor no mundo ferido”. A epístola a Filemom revela esse amor novo: um amor que 

não julga, mas compreende; que não condena, mas reconcilia. Esse é o amor cristão — o amor 

crucificado, que perdoa e redime. 

Na vivência pessoal, a mensagem da carta é também um apelo à conversão interior. Todo cristão 

é chamado a reconhecer-se, em algum momento, como Onésimo — fugitivo, devedor, necessitado de 

reconciliação. E também como Filemom — chamado a abrir o coração e acolher aquele que o feriu. 

Assim, o texto bíblico transcende o contexto histórico e se torna espelho da alma humana: em cada um 

de nós, o Espírito Santo convida a unir o amor e o perdão, a transformar o ressentimento em compaixão 

e a ferida em graça. 

A fraternidade cristã que Paulo anuncia é mais do que uma virtude social; é um dom sobrenatural, 

é o próprio Cristo que nos une como irmãos. A Igreja, ao longo dos séculos, tem ensinado que a 

fraternidade não é uma conquista humana, mas um fruto da graça que nos faz participar da vida trinitária. 

Como recorda o Papa Francisco na encíclica Fratelli Tutti (§85): “A fé enche de motivações 

novas o reconhecimento do outro como irmão, porque cria comunhão universal.” O que Paulo vive e 

propõe em sua carta é precisamente essa comunhão — não uma fraternidade idealizada, mas uma 

comunhão real, nascida da cruz e sustentada pelo Espírito. 

O perdão e a fraternidade são, portanto, os dois pilares espirituais dessa epístola. No gesto de 

Paulo, que assume a dívida de Onésimo, a Igreja reconhece um símbolo do amor redentor de Cristo. No 

acolhimento esperado de Filemom, ela vê o retrato da alma que se abre à graça. E na figura de Onésimo, 

redimido e reintegrado, contempla a humanidade inteira — libertada do pecado e acolhida pelo Pai. Essa 

leitura espiritual conduz o fiel à contemplação do mistério pascal, no qual o perdão se torna o caminho 

para a verdadeira liberdade. 

Em um mundo marcado por divisões, ódios e indiferença, a Carta a Filemom conserva uma 

atualidade surpreendente. Ela lembra ao cristão que a fé autêntica se prova na capacidade de reconciliar, 

de reconstruir laços e de reconhecer no outro a presença de Cristo. O perdão, que é o ápice da vida 

espiritual, torna-se assim uma forma de evangelização silenciosa — um testemunho vivo de que o amor 

é mais forte do que qualquer ofensa. 

No fim, o que Paulo escreve a Filemom é o que Cristo continua a dizer a cada um de nós: “Recebe-

o como a mim mesmo.” (Fm 17). Receber o outro, perdoar o inimigo, acolher o irmão — é isso que 

significa ser cristão. A carta, embora breve, é uma síntese luminosa da espiritualidade católica: o amor 

que se faz serviço, o perdão que se faz comunhão, e a fraternidade que se faz testemunho. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

55 

7 – Conclusões 

A Carta a Filemom, embora seja o mais breve dos escritos paulinos, contém uma profundidade 

teológica e espiritual que ultrapassa seu tamanho. Em poucas linhas, São Paulo nos oferece uma 

verdadeira parábola viva do Evangelho: a história de um escravo fugitivo, de um senhor convertido e de 

um apóstolo mediador torna-se o espelho da reconciliação universal realizada em Cristo. A Igreja 

Católica, ao longo dos séculos, tem reconhecido nesta epístola um dos testemunhos mais belos do poder 

transformador da graça — a graça que não apenas redime o homem diante de Deus, mas também o 

reconcilia com o próximo e consigo mesmo. 

Do ponto de vista teológico, a carta sintetiza o coração da fé cristã: em Cristo, a humanidade é 

recriada. A antiga ordem baseada na dominação, na desigualdade e na separação cede lugar a uma nova 

comunhão, fundada no amor e na fraternidade. Paulo, agindo como mediador, torna-se imagem viva de 

Cristo Redentor — aquele que assume a culpa do outro para restituí-lo à liberdade. Filemom, por sua 

vez, representa a alma cristã chamada a acolher o perdão e a viver a caridade. Onésimo é o símbolo do 

ser humano redimido pela graça, restituído à sua dignidade e reintegrado à comunhão dos santos. 

A teologia católica reconhece que, nessa relação tripla — Paulo, Filemom e Onésimo — se 

espelha o próprio mistério da Igreja. Assim como Paulo intercede, a Igreja é mediadora da graça; como 

Filemom, ela é chamada a acolher e perdoar; e como Onésimo, ela é a humanidade reconciliada que vive 

da misericórdia de Deus. Essa dinâmica trinitária de amor e comunhão reflete o modo como Deus age na 

história: não pela imposição, mas pela transformação do coração. 

Do ponto de vista espiritual, a carta nos conduz ao centro da vida cristã — o perdão como 

expressão suprema da caridade. O apelo de Paulo não se baseia na lei, mas no amor, porque sabe que 

somente o amor tem o poder de libertar. Essa é a mesma lógica do Evangelho e o mesmo caminho que 

Cristo propôs aos seus discípulos: “Amai-vos uns aos outros como eu vos amei” (Jo 15,12). A Igreja vê 

nesse texto uma lição perene: o perdão é o gesto que mais aproxima o ser humano de Deus, porque é no 

ato de perdoar que o homem participa do próprio amor divino. 

A dimensão social e ética da carta também permanece atual. Em um mundo ainda marcado por 

desigualdades e por novas formas de escravidão — econômicas, culturais e espirituais —, a mensagem 

de Filemom ressoa como um chamado profético. A fé cristã, conforme ensina o Concílio Vaticano II em 

Gaudium et Spes (§29), exige que toda forma de discriminação e injustiça seja superada em nome da 

fraternidade que nasce do batismo. A comunhão que Paulo prega não é utópica, mas profundamente real: 

ela se constrói no cotidiano, nos gestos simples de acolhimento, solidariedade e perdão. 

A Igreja, fiel ao ensinamento dos apóstolos, continua a proclamar essa mesma verdade. Por meio 

dos séculos, ela repete o apelo de Paulo: que os cristãos vivam a fé de modo encarnado, traduzindo-a em 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

56 

obras de amor. O Papa Bento XVI, em Deus Caritas Est (§25), ensina que “a caridade é a forma da vida 

eclesial”, e o Papa Francisco, em Fratelli Tutti (§85), recorda que “a fé enche de motivações novas o 

reconhecimento do outro como irmão”. Assim, a Carta a Filemom permanece viva no coração da Igreja, 

inspirando cada fiel a tornar-se instrumento da reconciliação e da paz. 

Em sua dimensão mais profunda, a epístola é um testemunho da liberdade cristã. Onésimo, antes 

escravo, encontra em Cristo uma liberdade que vai além das condições externas; Filemom, antes senhor, 

aprende a libertar-se do orgulho e da posse; Paulo, prisioneiro, é o homem mais livre porque vive no 

amor. Essa inversão paradoxal é o sinal do Reino de Deus: o verdadeiro poder é o serviço, a verdadeira 

justiça é a misericórdia, e a verdadeira liberdade é o amor. 

Concluindo, a Carta a Filemom continua sendo, para a Igreja e para o mundo, uma mensagem de 

esperança e transformação. Ela mostra que o cristianismo não é uma teoria moral, mas uma vida nova, 

fundada na graça. Ao pedir a Filemom que receba Onésimo “como a si mesmo”, Paulo nos convida a 

olhar o outro com os olhos de Cristo — a reconhecê-lo como irmão, imagem viva de Deus. Essa é a 

essência da teologia cristã e o núcleo da espiritualidade católica: o amor que perdoa, reconcilia e 

transforma o mundo. 

Que cada leitor dessa carta — como Filemom — permita que o Evangelho toque o coração e o 

conduza à comunhão. Que cada um, como Paulo, se torne mediador de reconciliação. E que todos, como 

Onésimo, experimentem a alegria de serem recebidos não mais como servos, mas como irmãos muito 

amados no Senhor. 

 

8 – Referências Bibliográficas 

A Bíblia Sagrada, tradução da CNBB. 

Catecismo da Igreja Católica, especialmente §§ 1934–1948 (igualdade e fraternidade humana). 

Santo Agostinho, Sermões sobre as Cartas Paulinas. 

São João Crisóstomo, Homilias sobre Filemom. 

Bento XVI, Deus Caritas Est (2005). 

Papa Francisco, Fratelli Tutti (2020). 

Concílio Vaticano II, Gaudium et Spes (1965). 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

57 

O Julgamento de Jesus Cristo: Maior Erro do Poder Judiciário 
 

Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

“Não julgueis, para que não sejais julgados.” (Mateus 7:1) 

 

Resumo 

O presente artigo fará uma análise sobre o maior erro cometido pelo poder judiciário, qual seja, o 

julgamento e a morte de Jesus Cristo. mas pouquíssimos deles por advogados ou juristas abordando os 

seus aspectos legais. Pretende-se com essa pesquisa apresentar uma nova versão, baseando-se além dos 

evangelhos, no direito romano e na lei judaica em vigência à época do julgamento, analisando-se 

minuciosamente os pormenores do caso, lançando uma nova luz sobre os fatos. Nenhum julgamento na 

história teve consequências tão importantes ou suscitou tão profundas, decisivas e persistentes afirmações 

decorrentes de um grande erro do poder judiciário. Através de um minucioso estudo tentaremos 

compreender a conduta da época e desnudar os motivos, para chegar assim a uma reconstrução dos 

acontecimentos, nas circunstâncias e com tais dramatis personae, que eles poderiam ter acontecido. Ao 

longo deste trabalho serão abordados temas sobre a cultura, a política, a sociedade e a economia da 

Palestina do século I no intuito de se poder decifrar Jesus, o homem judeu de Nazaré, o Jesus Histórico 

que emerge da interação do indivíduo e contexto. 

 

Abstract 

This article will analyze the greatest error committed by the judiciary: the trial and death of Jesus Christ. 

While many have written about this event, very few have addressed its legal aspects from the perspective 

of lawyers or legal scholars. This research aims to present a new perspective, based not only on the 

Gospels, but also on Roman law and Jewish law in force at the time of the trial, meticulously analyzing 

the details of the case and shedding new light on the facts. No trial in history has had such important 

consequences or given rise to such profound, decisive, and persistent claims stemming from a major error 

of the judiciary. Through a detailed study, we will attempt to understand the conduct of the time and 

uncover the motives, thus arriving at a reconstruction of the events, in the circumstances and with the 

dramatis personae, as they could have happened. Throughout this work, themes concerning the culture, 

politics, society, and economy of 1st-century Palestine will be addressed in order to decipher Jesus, the 

Jewish man from Nazareth, the Historical Jesus who emerges from the interaction of the individual and 

context. 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

58 

1 - Introdução 

Muitos livros foram escritos sobre o julgamento e a morte de Jesus Cristo, mas pouquíssimos 

deles por advogados ou juristas abordando os seus aspectos legais. Aqueles que o fizeram se basearam 

somente nos relatos dos evangelhos, como se estes fossem fatos indiscutíveis. 

Pretende-se com essa pesquisa apresentar uma nova versão, baseando-se além dos evangelhos, 

no direito romano e na lei judaica em vigência à época do julgamento, analisando-se minuciosamente os 

pormenores do caso, lançando uma nova luz sobre os fatos. 

Esse julgamento, que influenciou como nenhum outro a história da humanidade, despertou 

durante muitos séculos um ódio profundo ao povo judeu, ódio esse que derivou em perseguições e 

derramamento de sangue inocente. 

A figura de Jesus Cristo é uma das mais intrigantes, questionadas e controvertidas de todos os 

tempos. Sem dúvida alguma, a maior parte dos registros sobre Jesus Cristo está na Bíblia Sagrada, mas 

há menções feitas por historiadores e estudiosos judeus e não judeus. 

Há quem insista que Jesus se restringiu a comunicar apenas uma mensagem religiosa, sem cunho 

político ou ideológico. Se compreendido dentro do contexto político, econômico e social do imperialismo 

romano de sua época, sua pregação assumiria a expectativa da libertação política e social.  

Segundo Hans KUNG (1976) Jesus revelou-se elemento provocador, de direita e de esquerda. 

Sem cobertura de nenhum partido, e provocador em todos os partidos: o homem que estoura todos os 

esquemas. 1 

Jesus de Nazaré, um revolucionário social e político dedicou sua vida a pregar uma mudança 

social na Palestina, dirigindo-se aos pobres camponeses e a outros oprimidos de seu tempo (CROSSAN, 

1995), subjugados pelo domínio do Império Romano e de seus associados locais da elite judaica, 

chamando-os para uma revolução que só teria sucesso se partisse da conscientização da situação de 

opressão em que viviam. 

Trata-se na verdade, de um fato surpreendente. Nenhum julgamento na história da humanidade 

teve consequências tão importantes. Nenhum suscitou tão profundas, decisivas e persistentes afirmações 

decorrentes de um grande erro do poder judiciário. Nenhum teve repercussões que nada perderam de seu 

impacto ou de sua atualidade, mesmo depois de decorridos mais de dois milênios. E nenhum foi tão 

amplamente e insatisfatoriamente relatado. 

 
1 “Um gênio, um herói, um santo? Ele é de outra ordem: ao que parece mais próximo de Deus do que dos sacerdotes. Mais 

livre do que os acetas. Moral do que os moralistas. Mais revolucionário do que os revolucionários. Difícil de compreender 

e quase impossível de penetrar por inimigos e amigos. Jesus é diferente. Jesus não foi criado na corte como Moisés, não era 

filho do rei como Buda. Nem foi um sábio como Confúcio, nem mercador de posses como Maomé”. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

59 

Através de um minucioso estudo tentaremos compreender a conduta da época e desnudar os 

motivos, para chegar assim a uma reconstrução dos acontecimentos, nas circunstâncias e com tais 

dramatis personae, que eles poderiam ter acontecido. Isso pode, é claro, equivaler a uma conclusão de 

que, uma vez que só podiam ter acontecido de certa forma, não podiam ter acontecido de qualquer outra 

e que, se aconteceram, foi apenas daquela forma. 

É privilégio do advogado nunca aceitar como certo um fato relatado; correta ou erroneamente, 

ele se sente compelido a mergulhar nas provas, verificar sua fonte de validade, e assegurar-se de sua 

credibilidade antes de julgar que o fato está estabelecido satisfatoriamente. Nem a reputação de 

historiadores e eruditos ilustres e antigos, nem a autoridade e o caráter sacrossanto da Escritura pode 

desviá-lo de sua tarefa de ponderar e avaliar, por seus méritos cada fragmento de prova. Não há qualquer 

desrespeito numa investigação dessa natureza: mesmo o maior gênio, ou o mais santo dos homens, 

quando empreende interpretar os fatos relatados, provoca implicitamente uma avaliação crítica de suas 

opiniões. A verdadeira erudição, inclusive a verdadeira erudição teológica, sempre se considerou 

intitulada, e obrigada por dever, a explorar o fundamento factual da tradição da Escritura, sem temer a 

possibilidade de que suas conclusões pudessem entrar em conflito com os textos bíblicos. É essa, na 

verdade, a posição que a teologia cristã moderna assumiu com respeito à vida e à morte de Jesus Cristo, 

tal qual relatadas nos Evangelhos. A coragem e a imaginação demonstradas por alguns dos eminentes 

teólogos do nosso tempo, para os erros inveterados e de preconceitos que surgiram de interpretações mal 

concebidas do Evangelho, foi que nos animaram a embarcar, do ponto de vista do direito e com os 

instrumentos de um advogado, numa investigação dos aspectos daquela vida e morte que se tornaram 

história legal. 

Ao longo deste trabalho serão abordados temas sobre a cultura, a política, a sociedade e a 

economia da Palestina do século I no intuito de se poder decifrar Jesus, o homem judeu de Nazaré, o 

Jesus Histórico que emerge da interação do indivíduo e contexto. 

 

2 - Biografia de Jesus Cristo ou Jesus de Nazaré - (4 aC - 30 dC) 

Judeu da Galileia e fundador do Cristianismo, nascido em Belém, (MATEUS 2: 1) cidade da 

Judéia meridional, nos últimos anos do reinado de Herodes, o Grande, (4 a.C.) quando Roma dominava 

a Palestina e Augusto era o imperador. Independente da ótica religiosa produziu uma das alterações mais 

profundas na história das civilizações, seja com sua imagem de Filho de Deus ou de moralista sonhador 

ou de revolucionário.  

O aparente paradoxo sobre o ano de seu nascimento deve-se a um erro de datação atribuído ao 

monge Dionísio, o Pequeno encarregado pelo papa, no século V, de organizar um calendário, e o dia 25 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

60 

de dezembro foi fixado no ano 440 da nossa era como data do seu nascimento com o fim de cristianizar 

a festa pagã realizada naquele dia.  

O principal testemunho sobre sua existência são os quatro evangelhos da fé cristã, onde estão 

relatadas suas palavras e obras e as reações de seu povo, escritos originalmente em grego, com exceção 

ao de Mateus que pode ter advindo de um texto anterior, em aramaico, aparentemente escrito antes do 

ano 80 e o de João, escrito no final do século I. 

Esses escritos coincidem entre si e com relatos de historiadores da época, como o judeu Flávio 

Josefo, 2 o historiador da corte romana de Domiciano 3 e o maior dos historiadores romanos, Tácito. 4 

Jesus Cristo era filho de José, 5 carpinteiro de Nazaré, na Galiléia, e sua esposa a Virgem Maria. 

Nasceu quando seus pais estavam em Belém por causa de um recenseamento. 6 (LUCAS, 2: 1) 

Com a notícia de que teria nascido aquele que seria o rei dos judeus, Herodes, o Grande (em 

hebraico: הוֹרְדוֹס, Hordos) Rei da Judéia, que não sabia do seu paradeiro ordenou uma matança de todos 

os meninos de Belém e do seu território, com até dois anos de idade (MATEUS, 2: 16), mas Jesus escapou 

da matança, porque um Anjo7 do Senhor apareceu em sonho a José, e lhe disse: “Levanta-te, pegue o 

 
2  Flávio Josefo, ou apenas Josefo, em latim: Flavius Josephus; também conhecido pelo seu nome hebraico Yosef ben 

Mattityahu, מתתיהו בן   ,José, filho de Matias  - Matias é variante de Mateus" e, após se tornar um cidadão romano" ,יוסף 

como Tito Flávio Josefo, do latim: Titus Flavius Josephus, foi um historiador e apologistajudaico-romano, descendente de 

uma linhagem de importantes sacerdotes e reis, que registrou in loco a destruição de Jerusalém, em 70 d.C., pelas tropas 

do imperador romano Vespasiano, comandadas por seu filho Tito, futuro imperador. As obras de Josefo fornecem um 

importante panorama do judaísmo no século I. 
3 Tito Flávio Domiciano, em latim: Titus Flavius Domitianus, habitualmente conhecido como Domiciano, foi imperador 

romano de 14 de setembro de 81 d.C. até a sua morte a 18 de setembro de 96. Tito Flávio Domiciano era filho de Tito Flávio 

Sabino Vespasiano com sua mulher Domitila e irmão de Tito Flávio, a quem ele sucedeu. 
4  Públio (Caio) Cornélio Tácito, em latim Publius (Gaius) Cornelius Tacitus) ou simplesmente Tácito, foi um 

historiador, orador e político romano. Ocupou os cargos de questor, pretor (88), cônsul (97) e procônsul da Ásia 

(aproximadamente 110-113). É considerado um dos maiores historiadores da Antiguidade. 
5 Jesus filho de José, e José de Heli; E Heli de Matã, e Matã de Levi, e Levi de Melqui, e Melqui de Janai, e Janai de José; E 

José de Matatias, e Matatias de Amós, e Amós de Naum, e Naum de Esli, e Esli de Nagaí; E Nagaí de Máate, e Máate de 

Matatias, e Matatias de Semei, e Semei de José, e José de Jodá; E Jodá de Joanã, e Joanã de Resá, e Resá de Zorobabel, e 

Zorobabel de Salatiel, e Salatiel de Neri; E Neri de Melqui, e Melqui de Adi, e Adi de Cosã, e Cosã de Elmadã, e Elmadã de 

Er; E Er de Josué, e Josué de Eliézer, e Eliézer de Jorim, e Jorim de Matã, e Matã de Levi; E Levi de Simeão, e Simeão de 

Judá, e Judá de José, e José de Jonã, e Jonã de Eliaquim; E Eliaquim de Meleá, e Meleá de Mená, e Mená de Matatá, e Matatá 

de Natã, e Natã de Davi; E Davi de Jessé, e Jessé de Obede, e Obede de Boaz, e Boaz de Salá, e Salá de Naassom; E Naassom 

de Aminadabe, e Aminadabe de Arão, e Arão de Esrom, e Esrom Perez, e Perez de Judá; E Judá de Jacó, e Jacó de Isaque, e 

Isaque de Abraão, e Abraão de Terá, e Terá de Nacor; E Nacor de Seruque, e Seruque de Ragaú, e Ragaú de Fáleque, e 

Fáleque de Eber, e Eber de Salá; E Salá de Cainã, e Cainã de Arfaxade, e Arfaxade de Sem, e Sem de Noé, e Noé de Lameque; 

E Lameque de Matusalém, e Matusalém de Enoque, e Enoque de Jarete, e Jarete de Maleleel, e Maleleel de Cainã; E Cainã 

de Enos, e Enos de Sete, e Sete de Adão, e Adão de Deus. (LUCAS, 3:23-38) 
6 Na antiga Roma efetuava-se o recenseamento de quatro em quatro anos por questões religiosas. Era uma época de festas dos 

deuses, com o intuito de obterem a proteção destes e evitarem uma possível punição. Todos deveriam estar presentes nesta 

festa, sob pena de perderem a cidadania romana. O recenseamento era um modo de saber a situação, no momento de classe 

social. 
7 Anjo (do latim angelus e do grego ággelos (ἄγγελος), mensageiro), segundo a tradição judaico-cristã, a mais divulgada no 

ocidente, conforme relatos bíblicos, são criaturas espirituais, conservos de Deus como os homens (Apocalipse 19:10), que 

servem como ajudantes ou mensageiros de Deus. Anjo em sonho não é uma linguagem científica, mas sim uma linguagem da 

dimensão da fé... Não tem valor histórico. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_hebraica
https://www.bibliaonline.com.br/acf/lc/3/23-38
http://pt.wikipedia.org/wiki/Antiga_Roma


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

61 

menino e a mãe dele e fuja para o Egito!” (MATEUS, 2: 13). José levantou durante a noite pegou o 

menino e sua mãe e fugiram para o Egito, onde permaneceram até a morte de Herodes. Alguns meses 

após a morte do Rei Herodes, um Anjo do Senhor apareceu novamente em sonho a José, no Egito, e lhe 

disse: “Levanta-te, pegue o menino e a mãe dele, e volte para a terra de Israel, pois já estão mortos 

aqueles que procuravam matar o menino”. (MATEUS, 2: 20) José ouvindo o Anjo do Senhor, pegou 

Maria e Jesus regressando com sua família para Israel, estabeleceu-se em Nazaré, onde Jesus passou a 

maior parte de sua vida trabalhando com o pai nas tarefas de carpintaria.  

A primeira aparição pública de Jesus Cristo foi aos 12 anos, (LUCAS, 2: 41) quando a família 

visitava Jerusalém e seus pais o encontraram entre os doutores do Templo, ouvindo-os e interrogando-

os. Porém foi somente após a morte de José, que Jesus compreendeu que estava na hora de começar a 

cumprir sua Divina Missão. (LUCAS, 3: 23) 

Aos trinta anos encontrou-se, na Judéia, com seu primo João Batista, filho de Zacarias, famoso 

na região do Jordão por pregar o batismo como sacramento de penitência para o perdão dos pecados, 

sendo também por João Batista batizado. (MARCOS, 1: 9) Iniciou a pregação da boa nova, o evangelho 

para os gregos, ou seja, a realização das profecias sobre o Messias e a instauração do reinado de Deus 

sobre o mundo a partir de Israel.  

Em seguida tivemos acontecimentos impressionantes como o jejum no deserto, durante quarenta 

dias e quarenta noites (LUCAS, 4: 2), o episódio das bodas de Caná (JOÃO, 2: 1), primeira manifestação 

do seu poder divino, a expulsão dos mercadores do templo (MARCOS, 11, 15: 19), a prisão de João 

Batista e o episódio da mulher samaritana (JOÃO, 4: 1-26).  

Iniciando sua pregação e realizando inúmeros milagres, foi da Samaria à Galileia e, rejeitado em 

Nazaré, chegou a Cafarnaum, às margens do lago Tiberíades ou mar da Galileia, onde aconteceu o 

episódio da pesca milagrosa, e catequizou seus primeiros apóstolos:  

Simão Pedro, seu irmão André e os filhos de Zebedeu, Tiago e João, mais Filipe e Natanael, ex-

discípulos de João Batista. 

Aos 31 anos, juntamente com seus apóstolos, todos eles galileus, realizou o famoso sermão da 

montanha e pregou suas mais notáveis parábolas, com as quais transmitia sua doutrina ao povo, aos 

sacerdotes e a seus seguidores.  

Quando estava com 32 anos, aconteceu a morte de João Batista por ordem de Herodes Antipas, e 

os seus dois grandes milagres: a multiplicação dos pães e dos peixes e a ressurreição de Lázaro. Também 

neste período ensinou no templo de Jerusalém, estabeleceu o primado de Simão, a quem chamou Pedro, 

e em presença dele, de Tiago e de João, realizou o prodígio da transfiguração e entrou triunfante em 

Jerusalém. (MARCOS, 11: 1-11) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

62 

Na época do seu nascimento, a Galileia era um conhecido foco da resistência judia contra Roma. 

O povo judaico esperava por um salvador revolucionário e libertador que recuperasse sua independência 

política perdida desde o exílio da Babilônia, no fim do século VI a.C., e que depois de dominados por 

outros povos, tinham passado ao poder de Roma em 63 a.C.  

Portanto a sua pregação, para muitos judeus, estava longe de ser coerente com a missão divina de 

ser o rei dos judeus.  

Aos 33 anos, foi considerado blasfemo e acusado de conspirar contra César, quando Tibério era 

o imperador de Roma (LUCAS, 22: 1). Aprisionado no Monte das Oliveiras, foi levado até ao pontífice 

Anás e, perante Caifás, o príncipe dos sacerdotes. “Os guardas caçoavam de Jesus, espancavam-no, 

cobriam-lhe o rosto e o interrogavam: quem é que te bateu? E proferiam contra ele muitos outros 

insultos” (LUCAS, 22: 54). Pela manhã o conselho dos anciãos do povo, o chefe dos sacerdotes e os 

escribas o levaram para o Sinédrio 8 (LUCAS, 22: 66). 

Mais tarde, foi conduzido à residência do procurador romano da Judéia, Pôncio Pilatos, (LUCAS, 

23: 2-7) que sem entender a revolta da população, o enviou a Herodes Antipas. Por um gesto político de 

Herodes, (LUCAS, 23:8-12) foi devolvido a Pilatos, que não achando delito nenhum naquele homem, 

mas diante da pressão dos chefes de Israel e de uma multidão incitada por eles, ainda propôs uma permuta 

de prisioneiros (LUCAS, 23: 13-19).  

Porém a maior parte da multidão optou pela soltura do prisioneiro político Barrabás quando da 

opção de troca proposta pelo governo. Então, Pilatos pronunciou a sentença da condenação de Jesus à 

morte na cruz, depois de declarar-se inocente de seu sangue (MATEUS, 27: 24). De acordo com as leis 

romanas, foi flagelado e teve que carregar a cruz até a colina do Calvário, no monte Gólgota.  

Ali foi crucificado junto com dois ladrões, um à direita, outro à esquerda e acima de sua cabeça, 

colocaram por escrito o motivo de sua condenação: “Este é Jesus, o Rei dos Judeus” (MATEUS, 27: 

37).  

 

3 - A Palestina no Tempo de Jesus  

A terra é de Javé!  

Segundo a tradição bíblica, sabe-se que a terra para a cultura semítica é algo sagrado. Essa 

concepção fundamenta-se em dois princípios básicos. Um de ordem religiosa e outro de ordem prática. 

 
8 O Sinédrio era o conselho de juízes, uma espécie de corte suprema que operava em Israel por volta da época de Jesus. 

Durante o período em que o Sinédrio existia, outras nações reinavam sobre Israel. Esse corpo de líderes consistia de 71 

membros e fazia seus negócios em Jerusalém. O nome Sinédrio vem das palavras grega sin (junto) e edrio (sentar). Esse termo 

é usado vinte e duas vezes no Novo Testamento. Esse local encontrava-se, ao menos em parte, na esplanada do Templo, na 

região sudeste. As portas abriam-se somente de manhã cedo. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

63 

O primeiro erradica-se na perspectiva de que a terra foi confiada ao povo por Deus. O segundo, por sua 

vez, diz respeito à possibilidade de trabalho consequentemente de manutenção da casa e perpetuação do 

povo. 

Nesse contexto, a palestina para o povo da época de Jesus era duplamente importante. Esse fato 

porque fora Javé, YAHWEH (GÊNESIS, 12: 1. ÊXODO, 3: 2. JOSUÉ, 22: 19) que lhes confiara a terra 

e sua consequente manutenção. Essa concepção teológica tinha suas implicações sociais, pois era a 

garantia de que a terra nunca sairia das mãos dos palestinos, o que lhes assegurava a sobrevivência e a 

continuidade do povo. Em contrapartida, por ser a terra propriedade de Javé, haveria sempre um ano 

sabático e um ano jubilar que garantiam o repouso do solo (sagrado) e a liberdade dos escravos. 

O termo Palestina, em poucas palavras, significa terra dos filisteus (FERREIRA; CELESTE, 

2006. p 1). Há, contudo, segundo Daniel ROPS (1963), controvérsias sobre a utilização desse termo para 

designar tal região. Segundo o pensador, o termo designava um povo vencido, do qual as terras haviam 

sido conquistadas. Assim o real nome que os israelitas usavam para indicar a palestina, na linguagem 

nobre, idioma religioso e histórico, era: País de Canaã. Esse termo servia para designar a terra prometida 

por Javé e conquistada a expensas9 de guerras. Portanto, o termo Palestina significa, do ponto de vista 

religioso, para o povo da época, o País de Canaã, a terra prometida por Javé. Do ponto de vista 

etimológico, Terra dos filisteus. 

De acordo com Andréia Cristina L. Frazão da SILVA (2006), a Palestina no tempo de Jesus 

possuía uma extensão de terra mediana, era uma estreita área situada entre a África e a Ásia, funcionando 

como uma espécie de ponte entre essas regiões. Suas coordenadas geográficas estão nos paralelos de 31 

e 33 ao norte e nos meridianos 32 e 34 ao leste. 

Possuía uma superfície de cerca de 34.000 Km2 e cerca de 650 mil habitantes. Encontrava-se 

dividida em áreas menores: Judéia, Samaria e Galileia, a oeste; Ituréia, ao norte; Gualanítade, Batanéia, 

Traconítide, Auranítide, Decápole e Peréia, a leste; e Iduméia ao sul. 

Todo esse território era margeado pelo Mar Mediterrâneo, no extremo oeste. Ao Leste estava o 

Rio Jordão que desemboca no Mar Morto, ao sul. Entrecortando toda região havia uma cadeia de 

montanhas e montes com 600 metros de altura, sendo que os mais altos estavam situados na Galileia e 

no Hermon (SILVA, 2006).  

Em 63 a.C., através do general Pompeu, Roma chega ao Oriente Médio. A política expansionista 

romana teve inicialmente como objetivos básicos a defesa frente a povos vizinhos rivais e a obtenção de 

mais terras necessárias à agricultura e ao pastoreio, mas logo se revelou uma fonte valiosa de riquezas 

 
9 Despesas, gastos. A expensas de: à custa de. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

64 

em metais preciosos e em escravos (MOTA; BRAICK,1997. p.50). Como resultado, em cinco séculos 

de guerras, a dominação romana se estendeu a grande parte da Europa, da Ásia e da África. 

Assim a Palestina passa a fazer parte do Império Romano. Herodes, o Grande (37- 4 a.C.) obtém 

de Roma o título de Idumeu, 10 rei da Judéia. É no seu reinado, por volta do ano 7 ou 6 a.C., e durante o 

governo do imperador romano Augusto, que ocorre o nascimento de Jesus de Nazaré (MEIER, 1992). 

Durante a vida de Jesus, a Palestina foi governada, principalmente, pela Dinastia Herodiana. 

Devido a sua posição geográfica estratégica, a Palestina era região de passagem. 

Por ela circulavam soldados, comerciantes, mensageiros, diplomatas, (FERREIRA; CELESTE, 

2006). Essa região possuía importantes centros urbanos, como Cesareia e Jerusalém, que concentravam 

indivíduos e atividades econômicas. Em outras áreas do Império, existiam vias e portos, que facilitavam 

as comunicações e transporte de mercadorias e pessoas. 

Leonardo BOFF (1972) mostra que a economia da palestina subsistia, basicamente, da agricultura 

e da atividade pesqueira. Banhada pelo Mediterrâneo, cortada por rios e possuindo lagos, não é difícil 

constatar a variedade de peixes e seu papel para o abastecimento interno e até exportação. Quanto à 

pecuária, a região possuía rebanhos de ovelhas, cordeiros e bois. 

Existia nas pequenas cidades um comércio local (feiras), onde se fazia a troca de produto chamada 

de escambo. A economia monetária, ou seja, a circulação de dinheiro era muito reduzida. Contudo, havia 

grandes mercados, como o de Jerusalém, com o controle de grandes comerciantes. Os mercados eram 

atacadistas e faziam a importação, como o mercado do templo. (BOFF, 1982). 

O comércio, tanto interno quanto externo, também era praticado. O comércio interno, pouco 

conhecido, consistia nas trocas locais e, sobretudo, visava ao abastecimento das grandes cidades. Quanto 

ao externo, importavam-se produtos de luxo, consumidos pelas elites e pelo Templo. Por outro lado, 

exportavam-se alimentos – frutas, óleo, vinho, peixes – e manufaturas, como perfumes, além do betume 

(SILVA, 2006). 

A produção baseava-se no trabalho escravo. Os escravos não eram considerados pessoas, mas 

coisas, res de que seu dono podia dispor conforme lhe conviesse, comprando-os e vendendo-os (LOHSE; 

2000). Havia escravos por toda parte. Dois terços da população de Corinto eram escravos, cerca de 400 

mil pessoas. Por não conseguir pagar uma dívida, alguém poderia tornar-se escravo. Ademais, a corte 

romana obrigava a população pagar os impostos. O sistema de impostos era o canal principal pelo qual 

o povo era explorado por colonizadores romanos (BOFF, 1982). 

A situação era aflitiva para a maioria da população, pois, para sustentar seus projetos 

arquitetônicos, a vida de luxo da corte e os presentes à família imperial, Herodes impôs aos súditos uma 

 
10 Idumeu, significa pessoa nascida na Iduméia, antiga região ao sul do Mar Morto. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

65 

carga pesada de impostos que eles só cumpriam com enorme dificuldade. Apesar da presença ameaçadora 

de suas fortalezas e do aparato de sua cruel polícia secreta, a oposição popular a seu governo fervilhava 

e quase vinha à tona (HORSLEY; SILBERMAN, 2000). 

Roma, na época, um império muito extenso e muito preocupado com seus próprios problemas, 

não estava em condições de ali instalar o aparelho administrativo necessário para um governo direto. O 

regime era brutal e autocrático. Ao assumir o controle direto da Judéia, mais de dois mil rebeldes foram 

crucificados. O templo foi saqueado e destruído. Impostos pesados foram criados (MEIER, 1992). 

A maior parte das fontes históricas (materiais ou literárias) indica que as relações político-

econômicas na Palestina faziam parte do que se chamou de relações redistributivas ou tributárias. Os 

impostos eram cobrados tanto por romanos quanto por judeus. Os impostos romanos dividiam-se em 

diretos, cobrados dos produtos da terra (entre 20% a 25%), os de capitalização ou pessoal, que era o 

denário, 11 e indiretos, que compreendiam os direitos de alfândega, de barreira (na entrada das cidades) 

e pedágio (pontes, atravessadouros de rios e encruzilhadas). Esses últimos eram arrendados, por isso, 

muito altos. Os impostos judaicos eram os do templo, destinados à manutenção do santuário e dos 

sacerdotes; o primeiro dízimo, a décima parte do primeiro produto da terra (ou primícias) e da 

agropecuária; o segundo dízimo, que deveria ser gasto em festa e beneficência, a ser pago no primeiro, 

segundo, quarto, quinto anos numa série de sete anos e cobrado do produto da terra e do gado; o terceiro 

dízimo ou dízimo dos pobres, a ser pago no terceiro e sexto anos, destinado aos órfãos, viúvas e 

prosélitos; 12 as rendas do quarto ano, que prescrevia que o produtor, após colher o produto da terra nos 

três primeiros anos, gastaria o resultado dessa primeira colheita em Jerusalém. 

O aparelho de Estado em Jerusalém exercia forte controle sobre a economia de todo o país. A 

ordem fiscal, a pública, o direito e a justiça constituíam os três setores básicos em que o poder era 

exercido. Os judeus suportavam muito mal as pesadas imposições romanas. Os romanos garantiam a 

segurança do transporte do imposto judaico do Templo. A ordem pública era assegurada, internamente, 

pelos romanos (AZEVEDO, 2001, p. 50). 

A sociedade palestina era dividida, naquele período, em quatro grandes grupos: os ricos, assim 

considerados, os grandes proprietários, comerciantes ou elementos provenientes do alto clero; os grupos 

médios, sacerdotes, pequenos e médios proprietários rurais ou comerciantes; os pobres, que eram os 

 
11 O sistema monetário romano incluía o denário, do latim denaius, plural denarii. Era uma pequena moeda de prata e de 

maior circulação no Império Romano. 
12 O termo Prosélito provém do Koiné προσήλυτος/proselytos, presente na Septuaginta usado para estrangeiros e forasteiros 

em Israel; um "peregrino na terra", e no Novo Testamento significa conversos ao Judaísmo de outras religiões. O equivalente 

hebraico é גר/ger. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

66 

trabalhadores em geral, do campo ou das cidades; e os miseráveis, mendigos, escravos ou excluídos 

sociais, como ladrões (SILVA, 2006). 

Contudo, as diferenças sociais na palestina não se pautavam somente na riqueza ou pobreza do 

indivíduo, mas em diversos outros critérios, como sexo, função religiosa, conhecimento, pureza étnica, 

entre outros. Em meados do século I, calcula-se entre 50 e 80 milhões os habitantes do Império Romano, 

dos quais cerca de 90% viviam no campo (ROCHA, 2004, p. 245). 

A sociedade era piramidal. A classe alta era composta por funcionários, detentores do Estado: 

Sumo Sacerdote, Sinédrio e Estado romano, o rei Herodes, o governador Pôncio Pilatos e a Corte. Esse 

era o primeiro polo da classe rica. O segundo estrato da classe rica era constituído pelos proprietários de 

terra e pelos latifundiários. No próprio Evangelho muitas vezes aparece referência aos anciãos, que eram 

as famílias tradicionais, donas de terras. Por fim, havia os grandes comerciantes do mercado importador-

exportador e do mercado atacadista, sobretudo de Jerusalém. (BOFF, 1982). 

Depois da classe rica, vinham os remediados. Eram os artesãos qualificados nos grandes centros 

urbanos. Jerusalém deveria ter de 35 a 40 mil habitantes. Nazaré, de 20 a 30 famílias. Toda a Palestina, 

a sociedade em que Jesus viveu, deveria ter de 600 a 800 mil habitantes (MEIER, 1992). 

Por fim, a classe baixa, formada pelo povo. Eram artesãos do interior, diaristas, arrendatários 

rurais, escravos, criados, e existia, também toda a sorte de marginalizados: leprosos (os últimos dos 

últimos), doentes, mendigos, órfãos, viúvas, estropiados, loucos, possessos. Chamavam de possessas as 

pessoas que, por causa de sua condição social, ficavam loucas. Isso mostra o nível a que estava reduzido 

o povo, o grau de deterioração das condições de vida (BOFF, 1982). 

Jesus pertencia à classe pobre, precisava trabalhar duro para seu sustento. Um carpinteiro, 

marceneiro em Nazaré, ocuparia algum lugar de nível inferior do grupo médio, um lugar equivalente a 

um operário da classe média baixa (MEIER, 1992). 

 

4 - Jesus e as Tensões Sociais do seu Meio 

A situação social na Galileia ficou explosiva a partir do governo de Herodes Antipas. As provas 

extraídas da literatura rabínica e de documentos legais do período indicam que o endividamento rural 

aumentou de forma significativa em todo o período herodiano, com lavradores desesperados pedindo 

empréstimos aos funcionários da administração herodiana e à aristocracia sacerdotal (hipotecas sobre as 

terras). Em muitos casos, essa ação legal transformava aldeãos outrora livres, que cultivavam a terra dos 

antepassados, em meeiros permanentemente empobrecidos, que ganhavam a vida com dificuldade em 

vastas propriedades aristocráticas que aumentavam rapidamente. (HORSLEY. 2000). 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

67 

As agitações camponesas do século I oscilavam entre os líderes messiânicos, que recorriam à 

violência, mas por trás dela se escondia uma causa divina, e os bandidos que operaram apenas no âmbito 

humano. O banditismo social foi um dos fenômenos de maior ocorrência na história, além de ser um dos 

mais uniformes. Ele apareceu nas sociedades agrárias, onde existia uma enorme quantidade de 

camponeses e trabalhadores sem-terra que eram governados, oprimidos e explorados por representantes 

de outra classe social, tais como, os senhores de terra, cidades, governos, juristas ou até mesmo bancos. 

(HOBSBAWM, 1976). 

Jesus nasceu nesse contexto de revolta contra Roma. Sua pregação incluiu a resistência ao 

Império Romano. Por isso, segundo Richard A. HORSLEY (2004), Jesus só pode ser compreendido 

dentro do contexto do imperialismo romano de sua época. Em sua vida e em sua missão, influenciou e 

se deixou influenciar pela cultura do seu tempo. Ele era judeu e marcado pela vida, costumes e modo de 

ser dos judeus, ainda que com sua missão vá transcender a história de sua gente, dando à sua doutrina 

um caráter de universalidade e transcendendo até mesmo aos critérios de tempo e de lugar. 

Durante o governo de Antipas 13 cresceu o latifúndio em prejuízo das pequenas propriedades 

comunitárias que eram a característica do sistema tradicional dos judeus. A produção agrícola da Galileia 

começou a orientar-se não mais a partir das necessidades das famílias como antes, mas sim, a partir das 

exigências do mercado. 

A arqueologia provou a existência de grandes propriedades que visavam a um maior excedente 

de produção para poderem exportar e os muitos impostos faziam diminuir a rentabilidade das pequenas 

propriedades. (MESTERS, 2005. p. 5). 

Quando Jesus Cristo iniciou sua pregação foi visto como mais um dentre os diversos grupos que 

já possuíam interpretações próprias da lei. Contudo, a mensagem de Cristo mostrou-se revolucionária. 

(HORSLEY, 2000). De acordo com Frei BETTO (2006) em seu artigo “Democracia e poder”, Jesus 

imprimiu outra ótica ao poder. Para ele, não se tratava de uma função de mando, e sim uma missão que 

Deus lhe confiou: “Os reis das nações as dominam e os que as tiranizam são chamados Benfeitores. 

Quanto a vós, não deverá ser assim; pelo contrário, o maior dentre vós torne-se como o mais jovem, e 

o que governa como aquele que serve. [...] Eu, porém, estou no meio de vós como aquele que serve!”. 

(LUCAS, 22, 24-27) 

 

 
13  Antipas de Pérgamo foi bispo de Pérgamo, discípulo do apóstolo São João Evangelista e hieromártir do 

cristianismo durante o reinado de Nero. Neste tempo, devido a perseguição aos cristãos, todos aqueles que se opunham a 

oferecer sacrifícios aos deuses viviam sob ameaça de exílio ou execução por ordem do imperador. Antipas, por este motivo, 

foi preso na ilha de Patmos onde a tradição relata que Deus revelou a ele o julgamento futuro do mondo e da Santa Igreja. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

68 

5 - A Revolução Social de Jesus na Palestina do Século I 

É nesse contexto sociopolítico e religioso que Jesus tenta implantar sua doutrina, pelos caminhos 

oferecidos pela liderança carismática e da desobediência civil. 

Desobediência civil é uma forma particular de desobediência, na medida em que é executada com 

o fim imediato de mostrar publicamente a injustiça da lei e com o fim de induzir o legislador a mudá-la. 

Como tal é acompanhada por parte de quem a cumpre de justificativas com a pretensão de que seja 

considerada, não apenas como lícita, mas como obrigatória e seja tolerada pelas autoridades públicas 

diferentemente de quaisquer outras transgressões. Enquanto a desobediência comum é um ato que 

desintegra o ordenamento e deve ser impedida ou eliminada a fim de que o ordenamento seja reintegrado 

em seu estado original, a desobediência civil é um ato que tem em mira, em última instância, mudar o 

ordenamento, sendo, no final das contas, mais um ato inovador do que destruidor. (BOBBIO, 1992. p. 

335). 

A proposta de Jesus de Nazaré é a divisão da riqueza. Jesus não é contra a riqueza como tal, mas 

sim a favor da partilha e da solidariedade. Também não é contra a terra. É contra a concentração da terra 

nas mãos de poucos. Vale lembrar que a relação da propriedade de terra na Palestina nos tempos de Jesus 

era a situação do latifúndio, da concentração da propriedade da terra. Então sua proposta é a partilha 

porque a terra, a principal fonte de sobrevivência para a população do Império, inclusive aquela da 

Palestina, era muito mal distribuída. Na Judéia e no Egito a situação da população rural “livre” era mais 

desfavorável que a dos escravos nas propriedades de senhores romanos (ROCHA, 2004. p 245). 

Em consonância com o discurso político moderno, Jesus de Nazaré estava no processo de efetuar 

a revolução política que transformaria a ordem imperial romana na Palestina. O seu movimento político 

estava realizando a revolução social nas comunidades rurais da Galileia (CROSSAN, 1994). 

A revolução proposta por Jesus era um processo de longo prazo, amplo e profundo. Ela deveria 

ocorrer no interior das consciências, exteriorizando-se como transformação radical de toda a existência. 

Sua meta era realizar o Reino de Deus na Terra. Jesus apresentou uma proposta de sociedade ao criticar 

o modelo predominante na Palestina do século I, quando a riqueza de uns poucos resultava da pobreza 

de muitos. 

Isto é, o reino de Deus não é apenas o tema que abarca a declaração profética de Jesus sobre o 

julgamento contra os governantes romanos e os seus dependentes em Jerusalém, mas esse aspecto de 

julgamento do reino tinha uma contraparte construtiva de libertação, forças e renovação para o povo. No 

discurso político moderno, no aspecto de julgamento do Reino de Deus, podemos dizer que as atividades 

de Jesus demonstravam um processo revolucionário em todas as direções que transtornaria a ordem 

imperial romana na Palestina. Então, no aspecto construtivo, na confiança de que Deus estava cuidando 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

69 

da ordem política dominante, Jesus e o seu movimento estavam realizando a “revolução social” que Deus 

estava tornando possível e forte nas comunidades rurais da Galileia. (HORSLEY, 2004. p. 109). 

Este é o antigo sonho camponês de igualitarismo radical. O igualitarismo radical do Reino de 

Deus, de Jesus é mais assustador que qualquer outra ideia. Colocando a visão e o programa de Jesus de 

volta na matriz de onde saiu, o antigo e universal sonho camponês de um mundo justo e igual pode ser 

concretizado. (CROSSAN, 1995. p. 87) 

Por meio de pregação objetiva e popular, contando parábolas e fazendo denúncias, Jesus tinha 

como projeto despertar a consciência do povo em relação à opressão. O império romano, percebendo a 

força de sua atuação político revolucionária, mandou crucificá-lo e iniciou um processo de perseguição 

aos seus seguidores. 

Muitos movimentos de resistência tinham, na origem, um caráter meramente social, mas 

ganharam, depois, a dimensão religiosa messiânica. A crescente revolta judaica contra a ocupação 

romana foi, com frequência, atribuída ao sempre vivo espírito nacionalista judaico e à sua imorredoura 

fé na libertação messiânica, mas historicamente é condicionada e ocasionada pela inabilidade dos 

procuradores e até mesmo de alguns Imperadores. 

A atuação de Jesus aconteceu em uma situação social, econômica, política, cultural e religiosa 

bem configurada. Ele não realizou a sua missão desconhecendo sua época, o que seria impensável para 

um judeu tão próximo do povo, assim como Jesus demonstrou durante toda a sua vida pública. 

Douglas E. OAKMAN (1991), em estudo sobre as condições de vida dos camponeses palestinos 

da época de Jesus, mostra a violência brutal que sofriam. Fraudes, roubos, trabalhos forçados, 

endividamento, perda da terra através da manipulação das dívidas atingiam a muitos. Existia uma 

violência epidêmica na Palestina. 

Jesus não convidava a uma revolução política, mas pregava uma revolução social perigosa 

(CROSSAN, 1995, p. 204). Jesus de Nazaré pretendia uma libertação plena. Tinha um projeto social 

amplo para atender a todas as pessoas. Contemplava o indivíduo, considerando-o como sujeito e, ao 

mesmo tempo, coletividades estabelecidas das regras mínimas de convivência, baseadas na caridade. 

Caridade que não se restringiu a dar coisas. Caridade como compartilhamento de sentimentos e de 

espaços físicos ou simbólicos, de um exercício de boa convivência, de respeito a si mesmo e ao próximo 

visto como igual. 

A doutrina social de Jesus é, em sua essência, bastante simples, pois parte dos princípios e valores 

que podem ser considerados universais e que visam ao bem viver, são assimiláveis pelas pessoas mais 

simples do povo, desde que altas autoridades não manipulem ou façam adaptações de seus ensinamentos 

como tem acontecido ao longo dos séculos. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

70 

6 - Julgamento e Paixão de Jesus Cristo ou Jesus de Nazaré. 

Local: Toda a paixão de Cristo ocorre em Jerusalém e em seus arredores. 

Época: provavelmente no ano 30 d.C., durante a semana da Páscoa dos judeus, entre o 9º e o 16º 

do mês judaico de Nisã (março/abril). Jerusalém lotada de peregrinos. 

Condições políticas: a nação judaica estava sujeita a Roma. Seu governador era Pôncio Pilatos; 

os judeus eram legislados pelo sumo sacerdote Caifás 14 e pelo conselho dos 70 anciãos. Na Galileia, 

região do norte da palestina, Herodes era o rei.  

Há tanto misticismo e confusão acerca da crucificação e ressurreição que acabamos perdendo de 

vista o fato de que Jesus de Nazaré foi julgado como homem diante de uma corte de homens sob as leis 

dos homens, condenado e executado como homem, e o drama do julgamento de Jesus supera quaisquer 

dos grandes julgamentos históricos da justiça humana. 

A pesquisa referente ao julgamento e paixão de Jesus Cristo foi desenvolvida do ponto de vista 

jurídico e teológico. Creio que o ponto de vista jurídico sobre os processos da lei que culminaram na 

morte de Jesus Cristo na cruz cruel do Calvário pode levar a uma melhor compreensão espiritual. 

Acredita-se que não seria possível uma raça inteira de pessoas (os Judeus) terem causado a morte 

de Jesus, e que nenhum Cristão inteligente pensaria isto. 

Quem sabe, apenas alguns homens poderosos em Israel (principalmente os sacerdotes superiores 

daquela nação) foram os responsáveis pela injustiça que ocorreu. Para entender a grandeza dessa 

injustiça, vamos examinar a Lei Judaica na época que era um verdadeiro e magnífico sistema de justiça 

criminal. 

Sob as provisões da Lei Judaica não poderia haver condenação por um crime capital baseado no 

testemunho de menos que duas pessoas. Uma testemunha era considerada a mesma coisa que nenhuma 

testemunha. Se houvesse apenas duas testemunhas, ambas teriam que concordar em todos os particulares 

até os mínimos detalhes. 

Sob a Lei Rabínica, o acusado tinha o direito de ter um defensor, ou seja, o acusado tinha a 

garantia de ter um advogado em processos criminais. Esse mesmo direito, encontramos atualmente, 

definido pela Constituição Federal brasileira de 1988, em seu artigo 5º, LXIII, in verbis: “O preso será 

informado de seus direitos, entre os quais o de permanecer calado, sendo-lhe assegurada a assistência 

 
14 Astuto, manipulador e sagaz são qualidades que poderiam ser aplicadas a Caifás, o sumo sacerdote que presidiu dois dos 

julgamentos de Jesus.   Ainda que não fosse pelos relatos bíblicos, só o fato dos romanos o deixarem permanecer no cargo 

por mais tanto tempo (18 anos) já mostra que ele era um manipulador astucioso. 

Mas é nas Escrituras que vemos sua habilidade em se manter no poder político. Após a ressurreição de Lázaro, ele tramou 

friamente a morte de Jesus. Ele tentou tranquilizar a consciência de qualquer membro do Sinédrio que talvez não tivesse 

coragem de acusar a Jesus. Ele fez isso atribuindo motivos elevados a este ato perverso: "Convém que morra um só homem 

pelo povo e que não venha a perecer toda a nação" (João, 11:50). 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

71 

da família e de advogado”. Segundo nossa Carta Magna, se o acusado não puder pagar pela defesa, um 

defensor será escolhido para ele, pois a Defensoria Pública 15 integra o executivo, muito embora guarde 

autonomia funcional e administrativa, e representa o compromisso do governo, estadual e federal, de 

permitir que todos, inclusive os mais pobres, tenham acesso à justiça. Essa prática vigente atualmente 

em nossa Carta Magna era a mesma prevista pela Lei Rabínica na época de Jesus. 

Sob a Lei Mosaica 16, um acusado não poderia ser obrigado a testemunhar contra si mesmo. Esse 

foi o espírito da Quinta Emenda à Constituição dos Estados Unidos da América: "Ninguém será obrigado 

a responder por crime capital, ou por outro crime infamante, a não ser perante denúncia ou acusação 

de um grande júri, exceto tratando-se de casos que, em tempo de guerra ou perigo público, ocorram nas 

forças navais ou terrestres, ou na Guarda Nacional, durante o serviço ativo; nem ninguém poderá ser, 

pelo mesmo crime, duas vezes ameaçado em sua vida ou saúde, nem ser obrigado a servir de testemunha 

contra si próprio em qualquer processo criminal, nem ser privado da vida, liberdade ou propriedade 

sem um devido processo legal; nem a propriedade privada poderá ser expropriada para uso público sem 

justa indenização”. “Nemo testis contra seipsum”. 17  Eis o conceito do "apelo à Quinta Emenda 

Constitucional Americana", que faz parte da justiça criminal desde os tempos de Moisés! 

Uma confissão voluntária não era suficiente para a condenação sob a lei Judaica. O ônus da prova 

ainda era do Estado, que tinha que provar que a confissão, se houvesse sido feita, teria sido feita 

livremente, de forma voluntária e de plena consciência. 

 
15 O art. 134 da Constituição da República Federativa do Brasil, promulgada em 1988, dispõe que a Defensoria Pública é o 

órgão do Estado (União e Territórios, Distrito Federal e Estados Membros) destinado à prestação de assistência jurídica 

integral e gratuita à população desprovida de recursos para pagar honorários de advogado e os custos de uma postulação ou 

defesa em processo judicial, ou extrajudicial, ou, ainda, de um aconselhamento jurídico. A Constituição Federal Brasileira 

dispõe que a Defensoria Pública é Instituição essencial à função jurisdicional do Estado, vale dizer, essencial à própria Justiça, 

do mesmo modo que o Ministério Público. À Defensoria Pública incumbe, em regra, prestar assistência jurídica integral e 

gratuita às pessoas que não podem pagar pelos serviços de um advogado, sendo a defesa dos financeiramente hipossuficientes 

sua função típica. O Defensor é um agente político de transformação social. Não integra a advocacia, pública ou privada, e 

tem independência funcional no exercício de sua função. 
16 A Lei Mosaica é composta por um código de leis formado por 613 disposições, ordens e proibições. Em hebraico a Lei é 

chamada de Torá, que pode significar Lei como também instrução ou doutrina. O conteúdo da Torá são os cinco livros de 

Moisés, mas o termo Torá é aplicado igualmente ao Antigo Testamento como um todo. 

Segundo todos os teólogos hebreus, a Lei de Deus dada e promulgada sobre o monte Sinai através de Moisés é Una , Eterna 

e Imutável. Constitui-se na expressão perfeita e inváriável da vontade de Deus. Os "Dez Mandamentos" são a síntese da Torá. 
17 A Quinta Emenda à Constituição dos Estados Unidos é parte da Carta dos Direitos dos Estados Unidos e institui garantias 

contra o abuso da autoridade estatal, tais como o julgamento pelo grande júri, o direito de permanecer calado e evitar assim a 

autoincriminação, o direito de ser julgado apenas uma vez sobre mesmos fatos (vedação ao bis in idem), o direito a justa 

compensação por bens desapropriados. Além disso, a emenda traz a cláusula de devido processo legal, segundo a qual 

"ninguém pode ser privado de sua vida, liberdade ou propriedade sem o devido processo legal". 

“Amendment V. No person shall be held to answer for a capital, or otherwise infamous crime, unless on a presentment or 

indictment of a grand jury, except in cases arising in the land or naval forces, or in the militia, when in actual service in time 

of war or public danger; nor shall any person be subject for the same offense to be twice put in jeopardy of life or limb; nor 

shall be compelled in any criminal case to be a witness against himself, nor be deprived of life, liberty, or property, without 

due process of law; nor shall private property be taken for public use, without just compensation”. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

72 

Hoje em dia, os policiais norte-americanos são obrigados a ler os chamados "direitos Miranda" 

para os acusados, de forma que a Corte possa determinar que uma confissão seja feita livremente, 

voluntariamente e conscientemente, qual seja: 18 "Você tem o direito de ficar calado. Tudo o que disser 

poderá ser usado contra você"...  

Se uma confissão é feita depois que a Lei Miranda foi ouvida e compreendida, a confissão pode 

ser admitida. Mas não era assim nos tempos de Jesus. A lei Judaica não admitia confissão, sob a crença 

de que o Estado jamais poderia se basear no que uma pessoa disse de sua própria boca para condená-la. 

Uma evidência circunstancial é aquela que não está diretamente ligada ao crime, mas sim 

relacionada a outras evidências, que juntas, servem para que se deduza como um crime foi realizado. Em 

um julgamento, as impressões digitais da pessoa (evidência circunstancial) servem para deduzir que o 

acusado esteve em tal local e tocou em tal objeto, mesmo que ninguém tenha visto o acusado. 

No caso em que uma testemunha diz "ouvi um tiro e quando cheguei à cena segundos depois, vi 

o acusado com uma arma na mão", essa evidência é circunstancial. O problema é que o acusado pode 

ter disparado um tiro contra o agressor que fugiu após o crime ou o acusado pode ter sido apenas alguém 

que pegou a arma depois que o agressor a jogou no chão. 

Pois bem, as evidências circunstanciais também não eram admitidas. Hoje em dia, raramente se 

vê um caso nas cortes onde as evidências circunstanciais não sejam usadas. Atualmente, em muitos casos 

as únicas evidências existentes são totalmente circunstanciais. 

Os depoimentos do tipo "ouvi fulano falar isso" ou "ouvi dizer", também não eram admitidos na 

época. Ainda temos essa regra contra admitir depoimentos de testemunhas que não estão no tribunal e 

que não podem ser examinadas pessoalmente, mas as exceções a essa regra têm demolido as proteções 

originais aos acusados. 

A regra "inocente até prova em contrário" que nossas leis reconhecem hoje (isto é, um acusado 

é presumido inocente até que sua culpa tenha sido estabelecida por evidências e pela eliminação de 

qualquer dúvida razoável) também vem da lei Judaica e essa era a regra quando Jesus foi injustamente 

crucificado, conforme será demonstrado, logo mais a frente nessa pesquisa. 

O acusado de um crime capital só podia ser julgado durante o dia e em público. Esse era o 

precursor da garantia constitucional de um julgamento em público. 

Nenhuma evidência poderia ser apresentada se o acusado não estivesse presente. Isso deu origem 

ao atual direito que os acusados têm de estarem face a face com as testemunhas depondo contra eles. 

 
18 A Advertência de Miranda (em inglês Miranda warning) ou Direitos de Miranda (Miranda rights) é uma advertência que 

deve se dar a um imputado que se encontra em custódia da polícia dos Estados Unidos, antes de que lhe façam perguntas 

relativas a comissão do ilícito. A polícia pode requerer informação biográfica como o nome, data de nascimento e o endereço 

do suspeito. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

73 

As testemunhas não tinham que jurar. O mandamento "Não dirás falso testemunho contra o teu 

próximo" era considerado suficiente para deter o perjúrio. 19  Mentir na corte era perjúrio, fosse o 

juramento formal ou não. 

E mais ainda, havia dois desestímulos adicionais ao perjúrio: 1) Qualquer testemunha em um caso 

de crime capital que desse falso testemunho recebia a pena de morte; e 2) Se o acusado de um crime 

capital fosse condenado, as testemunhas eram obrigadas a assistir à execução. Sob essa provisão da lei, 

as testemunhas geralmente escolhiam suas palavras cuidadosamente e só davam testemunho com grande 

cuidado! 

O Grande Sinédrio, a Suprema Corte Judaica, era a única corte com jurisdição sobre crimes 

puníveis com a morte. A criação do Sinédrio é atribuída a Moisés e composta por 71 (setenta e um) 

membros: o sumo sacerdote e 70 (setenta) homens de destaque do país. Nos tempos romanos, era 

constituído de nobres sacerdotais principalmente saduceus,20 aristocratas leigos, escribas 21 cultos do 

partido dos fariseus 22 e anciãos 23. (MARCOS, 14: 53)  

A aristocracia sacerdotal, apoiada por leigos preeminentes, dominava a corte. Ao passo que os 

saduceus eram conservadores, os fariseus eram liberais e, na maior parte, cidadãos de grande influência 

sobre o povo. Os saduceus relutavam em acatar as ordens dos fariseus. Paulo aproveitou essa rivalidade 

e as diferenças de crença entre esses grupos ao se defender no Sinédrio. (ATOS, 23: 6-9) 

A natureza aristocrática do Sinédrio parece indicar que seus membros eram permanentes, e que 

as vagas eram preenchidas por meio de nomeações feitas pelos membros existentes. De acordo com a 

Míxena, 24  os novos membros tinham de ser ‘sacerdotes, levitas e israelitas cujas filhas tivessem 

 
19 Do latim perjurium, que significa juramento falso ou violação de juramento. Jurídico. Delito em que alguém presta um 

falso testemunho ou faz uma falsa acusação; Testemunho feito na justiça para prejudicar alguém através de mentiras ou 

testemunhando falsamente.  
20  Saduceus (em hebraico: צְדוּקִים Ṣĕdûqîm bnê Sadôq, sadoquitas, em grego: Saddoukaios) é a designação da segunda 

escola filosófica dos judeus, ao lado dos fariseus. 
21  Nos livros sagrados para os cristãos e judeus, o termo escriba refere-se aos chamados doutores e mestres (MATEUS 22:35; 

LUCAS, 5:17), ou seja, homens especializados no estudo e na explicação da Lei ou Torá. Embora o termo apareça pela 

primeira vez no livro de Esdras, eles eram bem sucedidos ao que faziam e sabe-se que tinham grande influência e eram muito 

considerados pelo povo, tendo existido escribas partidários de diferentes seitas, tais como os fariseus (a 

maioria), saduceus e essênios. 
22 Fariseu (do hebraico פרושים) é o nome dado a um grupo de judeus devotos à Torá, surgidos no século II a.C. Opositores 

dos saduceus, criam numa Lei Oral, em conjunto com a Lei escrita, e foram os criadores da instituição da sinagoga. Com a 

destruição de Jerusalém em 70 d.C. e a queda do poder dos saduceus, cresceu sua influência dentro da comunidade judaica e 

se tornaram os precursores do judaísmo rabínico. A palavra Fariseu tem o significado de "separados", "a verdadeira 

comunidade de Israel", "santos". Sua oposição ferrenha ao Cristianismo rendeu-lhes através dos tempos uma figura de 

fanáticos e hipócritas que apenas manipulam as leis para seu interesse. Esse comportamento deu origem à ofensa "fariseu", 

comumente dado às pessoas dentro e fora do Cristianismo, que são julgados como religiosos aparentes. 
23 O termo ancião vem do latim antianus via francês arcaico ancien referindo-se a pessoa de idade avançada, antigo, velho, 

venerável, respeitável. Algumas religiões prezam a figura venerável do ancião, como o za·qen na antiga religião hebraica da 

Tanakh, líderes do antigo Israel quer a uma cidade, tribo ou a nível nacional. 
24 A Mixná ou Míxena, também chamada de Mishná, é uma compilação de opiniões e debates legais. As declarações contidas 

na Mixná são tipicamente concisas, registrando as opiniões breves dos rabinos debatendo algum tópico, ou registram apenas 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Hebraico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Grego
http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Juda%C3%ADsmo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tor%C3%A1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Esdras
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fariseus
http://pt.wikipedia.org/wiki/Saduceus
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ess%C3%AAnios
http://pt.wikipedia.org/wiki/Israel
http://pt.wikipedia.org/wiki/Rabino


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

74 

permissão de se casar com sacerdotes’, isto é, judeus que pudessem apresentar registros genealógicos 

que provassem a pureza de sua linhagem. Visto que a suprema corte supervisionava o judiciário de todo 

o país, parece lógico que os homens que se destacavam nas cortes inferiores ganhassem o direito a um 

assento no Sinédrio. 

Era a essa corte que Jesus se referia quando disse que devia ir a Jerusalém e sofrer nas mãos dos 

anciãos, sacerdotes e escribas. Ele sabia que pela decisão deles seria morto. Jesus, por três vezes, falou a 

seus discípulos a respeito de sua ida para Jerusalém (MATEUS, 16: 21; 17: 22-23; 20: 17-19). Sua 

disposição em ir era para mostrar-lhes que Ele era o Cordeiro pascal que precisava ser examinado e morto 

e, assim, cumprir a redenção. Quando estava diante de seus opositores, como ovelha muda perante os 

tosquiadores, não abriu a boca e, como um cordeiro, foi levado ao matadouro (ISAÍAS 53: 7). Ele sabia 

que iria sofrer em Jerusalém, que seria entregue nas mãos dos escribas, sacerdotes e fariseus, mesmo 

assim prosseguiu, pois desejava ardentemente fazer a vontade do Pai: ser traspassado por nossas 

transgressões e moído por nossas iniquidades para que por suas pisaduras fôssemos curados.  

No Sinédrio, um enorme cuidado era usado para selecionar os juízes dessa grande corte. Cada um 

devia ter pelo menos 40 (quarenta) anos de idade com experiência em pelo menos 3 (três) cargos de 

dignidade gradativamente maior. Deveriam ser pessoas de integridade incontestável e tidos em alta 

estima por seus conterrâneos. 

Os judeus respeitavam muito o Sinédrio, e os juízes de tribunais inferiores eram obrigados a 

acatar suas decisões sob pena de morte. A corte cuidava em especial das qualificações de sacerdotes e de 

assuntos relacionados com Jerusalém, seu templo e a adoração que ali se praticava. Estritamente falando, 

a jurisdição civil do Sinédrio abrangia apenas a Judéia. Mas, visto que o Sinédrio era considerado 

supremo na interpretação da Lei, ele exercia autoridade moral nas comunidades judaicas no mundo 

inteiro. Por exemplo, o conselho, liderado pelo sumo sacerdote, instruiu os líderes das sinagogas em 

Damasco a cooperar na prisão de seguidores de Cristo. (ATOS, 9: 1-2; 22: 4-5; 26: 12). E é provável que 

os judeus que visitavam Jerusalém para as festividades levassem de volta para casa as notícias sobre as 

deliberações do Sinédrio. 

A jurisdição do Sinédrio se restringia a assuntos de importância nacional, a tratos com juízes que 

desacatassem suas decisões e ao julgamento de falsos profetas. Jesus e Estêvão compareceram a esse 

tribunal como acusados de blasfêmia; Pedro e João, de subverter o país e Paulo, de profanar o templo. 

(MARCOS, 14: 64; ATOS, 4: 15-17; 6: 11; 23: 1; 24: 6)  

 
um veredito anônimo, que aparentemente representava uma visão consensual. Os rabinos registrados na Mixná são chamados 

de Tannaim. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Tannaim


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

75 

Exceto aos sábados e dias santificados, o Sinédrio reunia-se diariamente na sua câmara de 

decisão, desde o sacrifício matinal até as ofertas noturnas. Os julgamentos eram realizados apenas 

durante o dia. Visto que a pena capital só era anunciada no dia seguinte ao do julgamento, tais casos não 

deviam ser tratados na véspera de um sábado ou de uma festividade. As testemunhas eram severamente 

admoestadas a respeito da seriedade de derramar sangue inocente. Portanto, o julgamento e condenação 

de Jesus, realizado à noite na casa de Caifás na véspera de uma festividade, foi ilegal. Pior ainda, os 

próprios juízes procuraram testemunhas falsas e persuadiram Pilatos a mandar executar Jesus. 

(MATEUS, 26: 57-59. JOÃO, 11: 47-53; 19: 31)  

Membros do Sinédrio atuavam como juízes e jurados. Eles não tinham um júri separado. 

Qualquer membro com interesses ou conhecimento pessoal das partes era requerido que se retirasse do 

julgamento. A Corte tinha que decidir a questão da culpa ou inocência apenas com evidências 

apresentadas no tribunal. 

O Sinédrio era encarregado sob a lei rabínica de proteger e defender o acusado. Nenhum membro 

da corte poderia atuar inteiramente como acusador ou promotor. A lei requeria que a corte desse aos 

acusados o "benefício da dúvida" para ajudá-los a estabelecer sua inocência. 

Os procedimentos de julgamento eram similares aos nossos. Seguindo-se à audiência preliminar, 

um sumário das evidências era dado por um dos juízes. Os espectadores eram então removidos do tribunal 

e os juízes votavam. Uma maioria era suficiente para condenar ou absolver. Se uma maioria votasse pela 

absolvição, o julgamento terminava e o condenado recebia a liberdade total. Se uma maioria votasse pela 

condenação, então um procedimento diferente era seguido. 

Nenhum anúncio de veredito poderia ser feito nesse dia. A corte teria que adiar por um dia inteiro. 

Os juízes recebiam permissão para voltarem às suas casas, mas não podiam ocupar suas mentes em 

quaisquer atividades sociais ou de negócios. Eles tinham que devotar seu tempo inteiro para a 

consideração e reconsideração solene das evidências e retornar no dia seguinte para votar novamente. 

Nesse segundo dia, qualquer juiz que houvesse votado pela absolvição não poderia mudar seu 

voto, mas qualquer juiz que, na primeira votação, houvesse julgado o acusado como "culpado" poderia 

mudar seu voto. 

Durante esse tempo, o acusado ainda era presumido inocente. 

Uma nova provisão peculiar da lei Judaica era de grande importância, porque um veredito 

unânime de culpa resultava na absolvição do acusado! Isso derivava do dever que a corte tinha de 

proteger e defender o acusado. A lei Mosaica estabelecia que desde que algum membro da corte tinha 

que fazer a defesa do acusado, um veredito unânime de culpa indicava que ninguém teria feito essa 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

76 

defesa, que poderia ter havido uma conspiração contra o acusado, e que ele não teria tido um amigo ou 

defensor. Tal veredito unânime era inválido e tinha o efeito de uma absolvição. 

No tempo em que Jesus viveu em Israel não era uma democracia com Igreja e Estado separados, 

mas uma teocracia com segmentos religiosos e Estado entrelaçados. Muitos acreditam que os altos 

sacerdotes ordenaram a prisão e julgamento ilegal de Jesus, que foram eles que subornaram Judas, pois 

se sentiram ameaçados pelos ensinamentos de Jesus em público, e que sozinhos buscaram a sua morte. 

A prisão foi ilegal porque ela veio à noite, em violação à lei. Ela foi efetuada através das 

atividades do conspirador Judas Iscariotes em violação à lei rabínica. Ela não foi resultado de um 

mandado legal, novamente em violação ao Código Mosaico. Os guardas romanos que prenderam Jesus 

no Jardim de Gethsemane e o trouxeram ao tribunal do Sumo Sacerdote não tinham uma ordem de prisão 

legal. O julgamento noturno é uma evidência adicional de conspiração contra Jesus por esses 

sacerdotes cuja hipocrisia o Carpinteiro denunciava publicamente. Sob a lei do Sinédrio, o primeiro 

passo deveria ter sido a audiência prévia com a leitura das acusações para o réu em uma corte aberta. O 

registro (incluindo os escritos de Mateus, Marcos, Lucas, João, e os Manuscritos do Mar Morto25) não 

menciona nenhuma audiência prévia.  

O registro diz que a corte procurou testemunhos falsos contra Jesus para justificar condená-lo à 

morte, porém na primeira tentativa não conseguiram, apesar dos vários testemunhos falsos que surgiram. 

Houve perjúrios entre eles, mas ninguém estava disposto a arriscar a terrível consequência de mentir 

contra um homem acusado de crime capital. 

Finalmente surgiram duas falsas testemunhas, e conforme Mateus e Marcos ambos os 

testemunhos não concordam entre si. A primeira testemunhou para acusação de blasfêmia dizendo que 

Jesus havia dito "Eu sou capaz de destruir o Templo." A segunda testemunhou que Jesus havia dito 

"Posso destruir o Templo de Deus e edificá-lo depois de três dias." (MATEUS, 26: 59-61) 

Não houve outras testemunhas além dessas duas, e elas não concordavam entre si. Jesus deveria 

ser absolvido ainda antes de ser questionado em sua defesa e certamente sem ser obrigado a testemunhar 

contra si próprio. 

 
25 Os Manuscritos do Mar Morto são uma coleção de centenas de textos e fragmentos de texto encontrados em cavernas 

de Qumran, no Mar Morto, no fim da década de 1940 e durante a década de 1950.1 Foram compilados por uma doutrina de 

judeus conhecida como Essênios, que viveram em Qumran do século II a.C. até aproximadamente 70.1 Porções de toda 

a Bíblia Hebraica foram encontradas, exceto do Livro de Ester e do Livro de Neemias. Os manuscritos incluem 

também Livros apócrifos e livros de regras da própria seita. Os Manuscritos do Mar Morto são de longe a versão mais antiga 

do texto bíblico, datando de mil anos antes do que o texto original da Bíblia Hebraica, usado pelos judeus 

atualmente.1 Atualmente, estão guardados no Santuário do Livro do Museu de Israel, em Jerusalém. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Manuscritos_do_Mar_Morto#cite_note-Slate-1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Manuscritos_do_Mar_Morto#cite_note-Slate-1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Manuscritos_do_Mar_Morto#cite_note-Slate-1


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

77 

Porém, o sumo sacerdote Caifás invocou Jesus para que se defendesse (contrariando a lei). "E, 

levantando-se o sumo sacerdote no Sinédrio, perguntou a Jesus, dizendo: Nada respondes? Que 

testificam estes contra ti?" Jesus não respondeu. (MATEUS, 26: 62) 

Em vez de proteger e defender o acusado como requerido pela lei, o próprio sumo sacerdote se 

tornou o acusador, em franca violação das regras do julgamento. "Conjuro-te pelo Deus vivo", ele 

gritou, "que nos digas se tu és o Cristo, o Filho de Deus!" (MATEUS, 26: 63) 

Agora, coloquemo-nos na posição de um carpinteiro humilde diante dos homens mais poderosos 

do país, no maior tribunal da nação. É difícil imaginar quão grande foi à coerção e a pressão! 

Embora Jesus pudesse continuar em silêncio, ele decidiu falar. "Se vo-lo disse, não o crereis, e 

também, se vos perguntar, não me respondereis." Os sacerdotes novamente perguntaram "És tu o Filho 

de Deus?" A resposta de Jesus foi apenas "Vós dizeis que eu sou." Caifás então anunciou à Corte "De 

que mais testemunho necessitamos? Pois nós mesmos o ouvimos da sua boca." O resto dos homens 

daquela corte terrível, ouvindo essas palavras ditas pelo seu sumo sacerdote, ilegalmente confirmaram 

seu julgamento gritando "É réu de morte!" (MATEUS, 26: 64-66) 

A primeira audiência diante do Sinédrio foi concluída por volta das três da manhã. A Corte só 

adiou o julgamento até o nascer do sol, embora a lei exigisse que cada um deles deliberasse a sós por um 

dia inteiro antes da segunda audiência. 

Eles retornaram apenas algumas horas depois, ao amanhecer. Lucas nos conta que "Quando se 

fez dia, reuniu-se o conselho dos anciãos do povo, chefes dos sacerdotes e escribas, e levaram-no para 

o Sinédrio, dizendo: Se tu és o Cristo, dize-nos! Ele respondeu: Se eu vos disser, não acreditareis, e se 

eu vos interrogar, não respondereis. Mas, doravante o Filho do Homem estará sentado à direita do 

Poder de Deus!" (LUCAS, 22: 66-69) Essa sessão foi superficial. Nenhuma testemunha foi invocada 

novamente e a lei foi violada ao se exigir que Jesus respondesse à questão repetida "És, portanto, o filho 

de Deus?" 

E novamente Jesus respondeu "Vós o dizeis: eu sou!" Diante disso, replicaram: “Que necessidade 

temos ainda de testemunho? Nós o ouvimos de sua própria boca!” (LUCAS, 22: 67-71) 

A votação foi feita, os votos dos juízes foram contados, e Marcos relata que a votação foi unanime 

e "todos julgaram-no réu de morte." (MARCOS 14: 64) Toda a multidão se levantou e conduziram-no a 

Pilatos. A importância disso reside naquela provisão peculiar da lei Judaica que requeria a absolvição se 

houvesse veredito unânime. 

Sob a lei Judaica, a morte por apedrejamento era a sentença apropriada para uma ofensa capital. 

O povo Judeu não crucificava e esse método de executar a pena de morte era de origem Grega ou 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

78 

Romana. Os Judeus executavam os condenados por apedrejamento, decapitação ou estrangulamento de 

acordo com a natureza do crime. Para a blasfêmia era prescrita a morte por apedrejamento. 

No entanto, o exército Romano que ocupava Jerusalém na época era o único com poder de 

anunciar e executar sentenças de morte. O Sinédrio tinha apenas autoridade para levantar a acusação 

perante um magistrado Romano ou governador militar, o qual tinha o dever de rever o processo inteiro 

em um julgamento separado tendo poder para decidir. Portanto, "Logo de manhã, os chefes dos 

sacerdotes fizeram um conselho com os anciãos e os escribas e todo o Sinédrio. E manietando a Jesus, 

levaram-no e entregaram-no a Pilatos." (MARCOS, 15: 1) 

Normalmente se diz que o reino de Judah nos deu a religião e a Grécia nos deu as artes, mas foi 

Roma que nos deu as leis. O sistema judicial Romano era incomparável em matéria de jurisprudência, 

mas Pilatos não seguiu o sistema Romano. Ele não exerceu julgamento independente de acordo com a 

lei, mas cedeu às pressões políticas dos sacerdotes Judeus, violando assim a própria lei que ele estava 

encarregado de fazer cumprir. 

Sua história é um exemplo de como os juízes devem ser sempre livres de pressões políticas, livres 

para decidir os casos baseando-se apenas na lei e nas evidências. Como Procurador Imperial na Jerusalém 

ocupada pelos Romanos da época, Pilatos tinha o dever legal de rever todas as evidências e 

procedimentos nos casos capitais trazidos até ele pelos líderes Judeus. Ele foi um bom juiz (até que a 

segurança de seu cargo foi ameaçada pela política). 

Pela manhã, os sacerdotes levaram Jesus até o pretório. Eles não entraram para não se 

contaminarem, sendo uma época de Páscoa. Pilatos foi até eles dizendo "Que acusação trazeis contra 

este homem?" (JOÃO, 18: 29) 

Essa pergunta é importante porque demonstra a intenção de Pilatos em levar o caso como um 

julgamento à parte desde o início, começando a julgar a própria acusação. Ele não perguntou "Vocês 

condenaram esse homem de quê?" E sim, quais eram as acusações. 

Os sacerdotes sabiam a importância da pergunta de Pilatos, então eles responderam indiretamente 

"Se não fosse malfeitor, não o entregaríamos a ti." (JOÃO, 18: 30) Em outras palavras, Pilatos perguntou 

"Qual a acusação contra este homem?" e os sacerdotes responderam "Se ele não fosse culpado não 

estaria aqui!" 

Pilatos percebeu essa tentativa de limitar sua jurisdição e induzi-lo a agir de acordo com a vontade 

deles. Isso o irritou e ele revidou: "Tomai-o vós mesmos, e julgai-o conforme a vossa Lei!" (JOÃO, 18: 

31) Os sacerdotes foram então forçados a admitir "Não nos é permitido condenar ninguém à morte." 

(JOÃO, 18: 31) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

79 

Tentemos entender o dilema desses sacerdotes em violação às leis. Se eles apresentassem Jesus 

como um homem condenado por blasfêmia com o depoimento de apenas duas testemunhas que não 

concordaram entre si, Pilatos reverteria o veredito. Se eles apresentassem Jesus como alguém condenado 

por sua própria confissão, Pilatos também dispensaria o veredito. E, é claro, se eles informassem que 

Jesus havia sido condenado por votação unânime, Pilatos entraria com um veredito de absolvição. 

Então, os maliciosos sacerdotes apresentaram Jesus a Pilatos sob uma nova acusação que eles 

inventaram naquele momento: traição contra César. "Havemos achado este, pervertendo a nossa nação", 

disseram eles, "proibindo dar o tributo a César, e dizendo que ele mesmo é Cristo, o rei." (LUCAS, 23:2) 

Pilatos chamou Jesus para dentro do palácio e o perguntou em privado "Tu és o rei dos Judeus?" 

(JOÃO, 18: 33) E Jesus perguntou a Pilatos para saber a origem da nova acusação: "Falas assim por ti 

mesmo, ou outros te disseram isso de mim?" (JOÃO, 18: 34) 

Pilatos replicou "Sou, por acaso, judeu? Teu povo e o chefe dos sacerdotes entregaram-te a mim. 

Que fizeste? (JOÃO, 18: 35) explicando com isso de onde havia sido originada aquela acusação de 

traição. 

Era uma coisa plausível que um Judeu acusasse um Romano de traição ou que um Romano 

acusasse um Judeu, mas naquele momento eram os Judeus mais proeminentes da nação acusando um de 

seus conterrâneos de crime de traição contra Roma! 

Jesus disse a Pilatos "O meu reino não é deste mundo." (JOÃO, 18: 36) E Pilatos insistiu "Logo 

tu és rei?" Jesus respondeu "Tu o dizes: eu sou rei. Para isso nasci, e para isso vim ao mundo, para dar 

testemunho da verdade. Quem é da verdade escuta minha voz." (JOÃO, 18: 37) 

Pilatos então fez a famosa pergunta "O que é a verdade?" (JOÃO, 18: 38) 

Jesus não deu nenhuma resposta senão a presença silenciosa de Si, o cordeiro levado ao sacrifício 

por mentirosos, de forma que Pilatos saiu para onde os sacerdotes estavam e, de acordo com João, 

pronunciou a absolvição do carpinteiro Nazareno. Ele disse a eles "Não acho nele crime algum!" 

Até então, Pilatos havia seguido a lei à risca. A lei era boa. A lei teria libertado Jesus, mas pela 

persistência desses maldosos sacerdotes que não se importavam em nada com as leis pelas quais eles 

governavam a terra e seus habitantes. 

Era intolerável para esses inimigos da verdade que seu complô assassino fosse frustrado dessa 

maneira. Os sacerdotes soltaram rugidos de indignação "Alvoroça o povo ensinando por toda a Judéia, 

começando desde a Galileia até aqui." (LUCAS, 23:5) 

Essa acusação era a de sedição (revolta, motim, crime contra o Estado), que era menos odiosa 

que a traição. Ela exigia a prova de uma motivação corrupta para a condenação, mas ainda nenhum 

motivo maldoso se pode provar que existira em Jesus. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

80 

Pilatos ignorou essa acusação, mas com a referência à Galileia, ele encontrou uma oportunidade 

de escapar do que o esperava. Herodes, o Tetrarca da Galileia, estava em Jerusalém para a Páscoa. Pilatos 

viu nisso uma chance de transferir a responsabilidade para Herodes, que tinha jurisdição para julgar 

acusações de sedição. Jesus era Galileu. Os sacerdotes aprovaram essa ação porque eles pensavam que 

Herodes faria o que eles quisessem para ganhar seus favores. 

Jesus foi arrastado até o palácio de Herodes, onde as acusações de traição e sedição foram 

reiteradas. 

Herodes, contudo, não se impressionou. Ele havia ouvido a respeito dos ensinamentos de Jesus e 

o questionou, mas quando Jesus se recusou a responder (direito de todo acusado), Herodes colocou nele 

uma veste brilhante e o mandou de volta a Pilatos sem dar uma decisão. (LUCAS, 23: 11) Se esse 

procedimento irregular tivesse qualquer status legal, ele levaria a uma nova absolvição. Pilatos 

concordou. 

Lucas nos conta que quando os sacerdotes trouxeram Jesus de volta do palácio de Herodes, Pilatos 

saiu de encontro a eles e disse "Haveis-me apresentado este homem como pervertedor do povo; e eis 

que, examinando-o na vossa presença, nenhuma culpa, das de que o acusais, acho neste homem. Nem 

mesmo Herodes, porque a ele vos remeti, e eis que não tem feito coisa alguma digna de morte. Castigá-

lo-ei pois, e soltá-lo-ei." (LUCAS, 23: 14-17) 

Nota-se que Pilatos naquele momento cometeu um erro. Ele declarou "Esse homem é inocente. 

Herodes o julgou inocente e eu o julguei inocente. Eu vou, portanto, castigá-lo e soltá-lo!" Mas que 

autoridade legal tinha Pilatos para castigar um homem inocente? Por que ele fez isso? 

Apesar de contrária à lei Romana, provavelmente Pilatos fez isso na esperança de que o castigo 

deixaria os sacerdotes satisfeitos de modo que eles cessariam suas exigências de morte. Assim, Pilatos 

ordenou o castigo de Jesus, não com uma punição branda, mas com o açoitamento até quase matar, com 

tiras de couro embutidas com pedaços de chumbo! 

A imposição desse açoitamento ilegal foi, em si, um impedimento para punições ainda piores. 

Qualquer punição adicional violaria as leis tanto de Roma como de Israel, que estabeleciam que, já tendo 

o acusado sido condenado e punido, ele não poderia ser julgado novamente pelo mesmo crime. 

João diz que "desde então Pilatos procurava soltá-lo", mas Jesus foi levado ao quartel dos 

soldados e despido de sua túnica brilhante que havia sido dada por Herodes, foi coberto com uma capa 

púrpura, coroado com uma guirlanda de espinhos, dado uma cana como cetro, e levado para ser 

confrontado pelos irados sacerdotes novamente. (JOÃO, 19: 1-5) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

81 

Pilatos anunciou "Eis aqui o homem." Os sacerdotes responderam "Crucifica-o!" (JOÃO, 19: 5-

6) Tudo isso por ter Jesus desafiado à autoridade daqueles homens que estavam dispostos a violar as leis 

para causar sua morte, homens que por esta razão corromperam sua própria autoridade. 

Pilatos então disse "Tomai-o vós, e crucificai-o; porque eu não encontro nele motivo de 

condenação." (JOÃO, 19: 6) Ali estava um juiz de leis dizendo "este homem é inocente, mas vocês podem 

matá-lo se o quiserem." 

É claro que isso não satisfez os sacerdotes. Eles não ousariam crucificar Jesus sem uma aprovação 

inequívoca de uma autoridade Romana, porque fazer isso os sujeitaria a uma represália, possivelmente 

até a morte, nas mãos dos Romanos. 

"Nós temos uma lei", eles insistiram, "e, segundo a nossa lei, ele deve morrer porque se fez Filho 

de Deus." (JOÃO, 19: 7) E ao dizer isso, eles revelaram a Pilatos que sua verdadeira queixa contra Jesus 

era, na verdade, a acusação de blasfêmia. 

Pilatos, que não havia ouvido ainda essa acusação, mais uma vez levou Jesus à parte e perguntou 

"De onde és tu?" Essa era a equivalente à nossas modernas perguntas "De onde você vem? Qual é a sua 

intenção?" Pilatos queria saber o que Jesus poderia ter feito para enraivecer tanto os sacerdotes ao ponto 

de violarem as leis sagradas de sua nação para condená-lo à morte ilegalmente. 

Jesus não respondeu nada. Pilatos então vociferou "Não me falas a mim? Não sabes que tenho 

poder para te libertar e poder para te crucificar?" 

Jesus apenas respondeu "Não terias poder algum sobre mim, se não te fosse dado do alto." 

(JOÃO, 19: 8-11) 

Pilatos novamente procurou soltar Jesus, mas os sacerdotes enraivecidos exclamaram "Se o 

soltas, não és amigo do César." Essa era uma ameaça a Pilatos. Poderia haver graves consequências se 

a mais alta corte de Israel denunciasse Pilatos a César. Pilatos sentiu que uma interpretação errada de seu 

julgamento poderia chegar aos ouvidos de César. Ele poderia ser visto como se estivesse protegendo 

alguém que era considerado pelos mais influentes de seus conterrâneos como culpado de traição. Pilatos 

não teve a coragem de lutar pela justiça contra esses sacerdotes coléricos. 

Foi então que a mulher de Pilatos lhe enviou uma mensagem: "Não te envolvas com esse justo, 

porque muito sofri hoje em sonho por causa dele." (MATEUS, 27: 19) 

Seu apelo levou Pilatos a tentar um último esforço para salvar Jesus sem arriscar seu cargo. Era 

costume durante a Páscoa libertar um prisioneiro escolhido pelo povo. Pelo voto popular, as pessoas 

poderiam conceder anistia a qualquer um sentenciado à morte. 

Trata-se de um dos mais dramáticos momentos de toda a História, mas muito do drama passou 

despercebido pelos autores e dramaturgos, e uma lamentável confusão resultou em 2018 anos de 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

82 

animosidade desnecessária entre Cristãos e Judeus. Certamente, foi Caifás e os sacerdotes Judeus que 

buscaram a morte de Jesus, não o povo. 

O nome Barrabás 26 em Hebraico significa filho de Abbás, filho do pai, que também era Jesus: 

Jesus Barrabás. 

A pergunta de Pilatos aos sacerdotes foi "Qual quereis que vos solte? Jesus Barrabás, ou Jesus 

chamado Cristo?" Eles clamaram, é claro, pela libertação de Barrabás, o notório ladrão e assassino. "Que 

farei então de Jesus, chamado Cristo?", perguntou Pilatos. Eles gritaram "Seja crucificado!" (MATEUS, 

27: 21-23) "Hei de crucificar o vosso rei?", perguntou Pilatos. E aqueles sacerdotes (que odiavam César 

como só os povos conquistados podiam odiar) disseram a Pilatos "Não temos rei senão o César!" (JOÃO 

19: 15) 

Pilatos enfraqueceu diante daquela ferocidade implacável e entregou Jesus para que o 

crucificassem. Ele tomou uma bacia de água diante de Jesus, lavou suas mãos e anunciou "Estou inocente 

do sangue deste justo: considerai isso." (MATEUS, 27: 24) 

Pilatos mandou gravar na cruz "Jesus Nazareno, o Rei dos Judeus". Caifás e os outros sacerdotes 

foram a Pilatos e pediram "Não escrevas 'Rei dos Judeus', mas sim o que ele disse 'Eu o Sou Rei dos 

Judeus'." E Pilatos respondeu "O que escrevi, escrevi." (JOÃO, 19: 19-22) 

Jesus foi julgado desde antes de sua audiência. Ele foi acusado de três crimes separados. Os 

sacerdotes do Sinédrio o condenaram ilegalmente por blasfêmia. Pilatos se recusou a reconhecer esse 

procedimento inicial. Pilatos, por duas vezes, absolveu Jesus da acusação de traição. Ele foi acusado de 

sedição diante de Pilatos e Herodes, mas foi absolvido por ambos. E ainda assim, Jesus foi executado 

porque pretensamente se assumiu que ele havia sido considerado culpado de traição. Ameaçado com a 

possível perda de seu cargo, Pilatos escolheu crucificar Jesus como a maneira mais fácil de calar os 

coléricos sacerdotes. 

Antes das doze horas daquele mesmo dia, Jesus foi crucificado em violação às leis de Israel e 

Roma, fechando o mais tenebroso capítulo da história da administração judicial e invocando o supremo 

chamado que o mundo jamais ouvira para que humanos trabalhassem pela justiça. Dois dos sistemas de 

leis mais esclarecidos que existiram foram prostituídos para destruir o homem mais inocente que já 

passou pela face da Terra. 

Essa história nunca vai morrer, porque de sua verdade sempre nasce à esperança de toda a 

humanidade. Mais do que qualquer outro episódio na história do mundo, o julgamento de Jesus clama a 

todos os homens e mulheres de boa vontade para que trabalhem por um sistema de governo humano pelo 

 
26 Barrabás do aramaico: Bar Abbas, que significa filho do pai nasceu na cidade de Jopa, ao sul da Judeia. Tinha a profissão 

de remador de botes e foi contemporâneo de Jesus Cristo. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

83 

qual possamos viver juntos em paz e segurança sob um Estado de Direito administrado com reverência 

pela Verdade e pelo Amor Caridoso. 

 

7 - A Realeza de Jesus Segundo o Evangelho de João 

O evangelho de João, quase não menciona o Reino de Deus, mas concentra no relato da Paixão o 

tema da realeza de Jesus. 

Sabemos que a vida de Jesus nos revela sua paixão pelo Reino de Deus, centro de suas ações, 

palavras, orações e silêncios, tomando sempre partido pelos pequenos e pelos pobres. 

Paradoxalmente, o relato da Paixão de Jesus no quarto evangelho, nos mostra que tipo de rei é 

Jesus e qual é seu reino. 

Pilatos, que ao início não mostrou interesse por Jesus, quando os chefes dos judeus o levaram a 

ele (João, 18: 28-33), entrou novamente ao palácio e O chamou.  

Tentemos reconstruir esta cena com os dados apresentados nessa pesquisa: 

É de manhã, dentro do palácio se encontra o procurador Pôncio Pilatos, representante do Império 

Romano, interrogando, movido talvez pela curiosidade, um humilde judeu, filho do carpinteiro: Tu és o 

rei dos judeus? 

Diferente do que acontece em Mateus e Lucas, nos quais Jesus fica em silêncio, em João se dá 

uma longa conversa. 

A mesma que está marcada pela incompreensão de Pilatos e dos judeus e pela liberdade e firmeza 

das respostas de Jesus. 

Chama a atenção que sem importar sua condição de estar sendo julgado, Jesus antes de responder-

lhe, corajosamente também interroga a Pilatos: "Falas assim por ti mesmo ou outros te disseram isso de 

mim?". 

De alguma maneira, ele tenta fazer o procurador tomar uma postura própria e não se deixar levar 

pelos chefes judeus ou pela multidão. 

Mas Pilatos não quer assumir nenhuma responsabilidade, passa-a para aqueles que o entregaram 

a ele: o povo judeu e seus chefes. Seu interesse centra-se na ação de Jesus: "O que fizeste?". 

Jesus não responde, porque já falou com sua vida e obras para todos, porém alguns não 

quiseram acolhê-Lo. 

No evangelho de Mateus, quando João Batista quer saber quem ele é, responde com suas obras, 

sinais de que no Reino de Deus "os cegos recuperam a vista, os paralíticos andam, os leprosos são 

purificados, os surdos ouvem, os mortos ressuscitam e aos pobres é anunciada a Boa Notícia" 

(MATEUS, 11: 4-5). 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

84 

Para a comunidade de João as obras legitimam a identidade e a missão de Jesus: "As obras que o 

Pai me concedeu realizar, dão testemunho de mim, mostrando que o Pai me enviou. E o pai que me 

enviou deu testemunho em meu favor".  (JOÃO, 5: 36-37). 

Agora Jesus acha necessário esclarecer que tipo de reino é o seu, e o projeta para outra situação: 

"O meu reino não é deste mundo". (JOÃO, 18: 36) 

O que entende a mentalidade imperial romana por reino? O que entende nossa mentalidade 

neoliberal? 

Em ambas, o reino está ligado ao poder autoritário dos fortes sobre os fracos, a violência expressa 

de diferentes formas, a injustiça, e a diferença social é justificada. 

O reino de Jesus, que tem como centro os pequeninos, é aquele que vemos brotar da vida 

humilde, mansa, amante e serviçal do Nazareno. E é em fidelidade a essa vida, a esse reino que ele morre 

na cruz com o título: “Jesus Nazareno, o Rei dos Judeus”.  (JOÃO 19,19). 

Elevemos nosso olhar para a cruz, é ali o trono de Cristo Rei. O que vemos? 

Na crucifixão, na morte mais ignominiosa, nos é revelado o "amor extremo", a vitória sobre a 

injustiça, do serviço sobre o poder, da vida sobre a morte. A crucifixão – até por enquanto – é a 

decadência de alguém que propõe algo, então, indaga-se: qual é a vitória? É a ressurreição que o pai lhe 

concedeu após ter cumprido sua missão, coisa que ninguém esperava. 

Quem olha com os olhos da fé e do amor, sentir-se-á movido a agradecer e louvar a Deus pelo 

amor extremo com que nos amou. "Deus amou tanto o mundo que entregou o seu Filho único, para que 

não pereça quem nele crê, mas tenha a vida eterna" (JOÃO, 3:16). 

Deixemo-nos olhar pelos olhos do Rei crucificado, deixemo-nos amar por Ele, porque só assim 

podemos escutar e responder ao seu grito em tantas outras pessoas que continuam exclamando: "Tenho 

sede"...  (JOÃO, 19:28). 

 E do amor, não há o que duvidar, pois “Ainda que eu fale a língua dos homens e dos anjos, se 

não tiver amor, serei como o bronze que soa, ou como o címbalo que retine. Ainda que eu tenha tamanho 

dom da profecia e conheça todos os mistérios e toda a ciência, ainda que eu tenha tamanha fé, a ponto 

de transportar montanhas, se não tiver amor, nada serei” ... (1 CORÍNTIOS, 13: 2) 

“Felizes os que não viram e creram!” (JOÃO, 20: 29) 

 

Referências Bibliográficas 

 

AZEVEDO, Gilson Xavier de. A Judéia no tempo de Jesus e Jesus na Judéia de seu tempo. TCC 

(Graduação em Teologia) - UNILOGOS, São Paulo: 2001. Disponível em: 

http://www.paideia.ubbi.com.br/tccteologia.pdf. Acesso: em 10 dez. 2024. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

85 

BÍBLIA. A bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus1995. 

 

BÍBLIA Sagrada. Tradução de João Ferreira de Almeida. Revista e atualizada no Brasil. 2. ed. São Paulo: 

Sociedade Bíblica do Brasil, 1993. 

 

BETTO, Frei. Democracia e poder. 2006. Disponível em: http://www.adital.org.br/ 

site/noticia.asp?lang=PT&cod=25792. Acesso em: 28 dez. 2024. 

 

BOBBIO, Norberto. Dicionário de política. São Paulo: EDUNB. 1992. p. 335. 

 

BOFF, Clodovis. Fé e compromisso político: pastoral operária de S. Bernardo do Campo. São Paulo: 

Paulinas, 1982. Disponível em: http://www.dhnet.org.br/direitos/fe/igreja/clodovisboff.html . Acesso 

em: 10 dez. 2024. 

 

BOFF, Leonardo. Jesus Cristo libertador. Petrópolis: Vozes. 1972. 

 

BRASIL. Constituição da república federativa do Brasil. São Paulo: Saraiva, 2013. 

 

CROSSAN, Jean Dominic. O Jesus histórico. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

______. Jesus: uma biografia revolucionária. Rio de Janeiro: Imago, 1995. 

 

FERREIRA. Reuberson Rodrigues; CELESTE. Rodrigo Fávero. Aspectos físicos e econômicos da 

Palestina no tempo de Jesus. 2006. Disponível em: http://www.abiblia.org/doc/53.pdf Acessado em: 19 

fev. 2025. 

 

HOBSBAWM, Eric J. Bandidos. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1976. 

 

HORSLEY, Richard A. Jesus e o império: o reino de Deus e a nova desordem mundial. São Paulo: 

Paulus, 2004. 156 pp. 

______. Arqueologia, história e sociedade na Galileia: o contexto social de Jesus e dos Rabis. São Paulo: 

Paulus, 2000. 

 

HORSLEY, Richard A.; SILBERMAN, Neil Asher. A mensagem e o reino: como Jesus e Paulo deram 

início a uma revolução e transformaram o Mundo Antigo. São Paulo: Loyola, 2000. v. 1. 

 

KÜNG, Hans. Ser cristão. Rio de Janeiro: Imago, 1976. 

 

LOHSE, Eduard. O contexto e ambiente do novo testamento. São Paulo: Paulinas, 2000. 

 

MEIER, J. P. Um judeu marginal: repensando o Jesus histórico. Rio de Janeiro: Imago, 1992. 

 

MESTERS, Frei Carlos. Prática libertadora de Jesus. Lanza, n. 1, fev. 2005. Disponível em: 

http://www.ocarm.org/justice&peace/A%20Pratica%20Libertadora%20de%20 Jesus.doc Acesso em: 25 

dez. 2024. 

 

MOTA. Myriam Becho; BRAICK. Patrícia Ramos. História das cavernas ao terceiro milênio. 1. ed. São 

Paulo: Moderna, 1997. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

86 

OAKMAN, D. E. The Countryside in Luke-Acts. In: NEYREY, J. H. (Ed.), The social world of Luke-

Acts: models of interpretation. Peabody, Massachusetts: Hendrickson, 1991. p. 168. 

 

ROCHA, Ivan Esperança. Dominadores e dominados na Palestina do I século. História, São Paulo, v. 

23, n. 1-2, p. 239-258, 2004. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-2/a12v2312.pdf Acesso 

em: 25 ago. 2025. 

 

ROPS, Daniel. A vida quotidiana na palestina no tempo de Jesus. Lisboa: Edição Livros do Brasil. 1963. 

p.10-11. 

 

SILVA, Andréia Cristina L. Frazão da. A palestina no século I d.C. Disponível em: 

http://www.ifcs.ufrj.br/~frazão/palestina.htm. Acesso em: 20 fev. 2006. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

87 

A Cidade de Deus: A Peregrinação da Alma entre o Tempo e a Eternidade 

 
Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

"O homem é um peregrino entre duas cidades: a do mundo e a de Deus; mas só encontra descanso 

quando o seu coração repousa n’Aquele que o criou.” (Santo Agostinho) 

 

Resumo 

A presente resenha teológico-espiritual busca analisar A Cidade de Deus, de Santo Agostinho, como uma 

obra de síntese entre fé e razão, teologia e história, tempo e eternidade. Escrita no contexto da queda de 

Roma, o livro propõe uma leitura cristã da história humana à luz da oposição simbólica entre duas 

cidades: a Cidade dos Homens, fundada no amor-próprio levado ao desprezo de Deus, e a Cidade de 

Deus, fundada no amor a Deus levado até o desprezo de si. Mais do que uma reflexão filosófica, trata-se 

de uma obra espiritual e profética que ilumina o caminho do peregrino cristão, convidando-o a caminhar 

entre as ruínas do mundo e a esperança da Jerusalém celeste. O artigo aprofunda as dimensões teológicas, 

históricas e espirituais da obra, situando-a no coração da tradição patrística e na atualidade do discipulado 

cristão. 

 

Abstract 

This theological and spiritual review analyzes The City of God by Saint Augustine as a synthesis between 

faith and reason, theology and history, time and eternity. Written in the context of Rome’s fall, the book 

proposes a Christian interpretation of history through the symbolic opposition of two cities: the City of 

Man, founded on self-love leading to the contempt of God, and the City of God, founded on the love of 

God leading to the contempt of self. Beyond philosophical speculation, it is a prophetic and spiritual 

work that illuminates the path of the Christian pilgrim, called to walk amid the world’s ruins toward the 

hope of the heavenly Jerusalem. The article deepens the theological, historical, and spiritual dimensions 

of the work, situating it within the patristic tradition and the living experience of Christian discipleship. 

 

1 - Introdução 

No alvorecer do século V, Roma — símbolo de poder, civilização e ordem — caiu diante dos 

godos de Alarico. O mundo antigo parecia desmoronar, e muitos atribuíram a catástrofe ao cristianismo, 

recém-oficializado no Império. Em resposta, Santo Agostinho ergueu uma das maiores obras da teologia 

e da literatura cristã: A Cidade de Deus (De Civitate Dei contra Paganos). 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

88 

Mais do que uma apologia da fé, Agostinho escreveu uma história do espírito humano, uma 

peregrinação teológica que contrapõe duas cidades: a Cidade terrena, nascida do amor-próprio e da busca 

de poder, e a Cidade celeste, edificada no amor de Deus e orientada para a eternidade. 

O santo bispo de Hipona escreveu para os homens e mulheres confusos diante da queda do mundo. 

Mas, nas entrelinhas, escreveu também para os peregrinos de todos os tempos — para aqueles que, como 

os discípulos de Emaús, caminham pelas estradas do tempo em busca do sentido da história. 

Assim, A Cidade de Deus é mais do que um tratado teológico: é um mapa espiritual da 

peregrinação cristã, um convite à esperança nas ruínas da humanidade. 

 

2 - A Cidade de Deus: contexto histórico e biográfico de Santo Agostinho 

Santo Agostinho (354-430 d.C.), nascido na cidade de Tagaste, no norte da África, foi um dos 

maiores teólogos, filósofos e escritores cristãos da antiguidade. Bispo de Hipona, sua obra exerceu 

profunda influência na formação do pensamento cristão ocidental. "A Cidade de Deus", escrita entre 413 

e 426 d.C., emerge num contexto de crise e transformação: o saque de Roma pelos visigodos em 410 

d.C., um evento trágico que abalou a estabilidade do Império Romano e suscitou profundas inquietações 

espirituais e sociais. Para muitos pagãos, a queda de Roma significava o castigo divino pelo abandono 

das tradições religiosas antigas em favor do cristianismo. 

Diante disso, Agostinho empreende uma defesa vigorosa da fé cristã, buscando consolar os 

cristãos e reposicionar o entendimento sobre o curso da história. Na sua perspectiva, o mundo terreno, 

simbolizado como a "Cidade dos Homens", é marcado pela busca egoísta do poder e dos prazeres 

efêmeros, enquanto a verdadeira cidadania pertence à "Cidade de Deus", eterna e espiritual, formada pela 

comunhão dos fiéis que amam a Deus sobre todas as coisas. Essa distinção reforça a ideia da coexistência 

e da tensão entre o temporário e o eterno, entre as potências materiais e o reino divino, que somente terá 

seu desfecho com o triunfo final da Cidade de Deus na eternidade. 

Ao confrontar filosofias pagãs e ideologias políticas da época, Agostinho articula uma teologia 

da história que vê na providência divina a mão orientadora dos acontecimentos, dando sentido e 

esperança mesmo nas adversidades humanas. Sua obra transcende a mera apologética para convidar à 

reflexão espiritual profunda sobre o destino último do homem e da sociedade, oferecendo um norte de fé 

e moral em tempos de incerteza. 

Neste sentido, "A Cidade de Deus" é ao mesmo tempo uma análise teológica e uma meditação 

devocional, que transcende seu momento histórico para se tornar um marco do pensamento cristão, 

reafirmando a primazia do espiritual sobre o temporal e a certeza da esperança na vida eterna. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

89 

3 - A Queda de Roma e a Crise da Alma Humana 

A queda de Roma, em 410 d.C., quando os visigodos de Alarico atravessaram as muralhas da 

cidade e a submeteram ao saque, não foi apenas um episódio militar: foi um abalo cósmico na consciência 

do mundo antigo. Roma, tida como “eterna”, símbolo de ordem, poder e civilização, viu-se reduzida a 

cinzas. Para os homens de seu tempo, esse acontecimento parecia o colapso de toda a realidade. Se Roma 

podia cair, o que mais permaneceria de pé? O império que dominara povos e continentes, o orgulho da 

razão e da virtude humana, ruía sob o peso de sua própria soberba. 

Diante dessa tragédia, o mundo romano mergulhou em perplexidade e medo. Muitos pagãos 

culparam o cristianismo pela desgraça: diziam que, ao abandonar os deuses antigos, Roma perdera sua 

proteção. Os cristãos, por sua vez, viam no desastre um sinal do julgamento divino — uma purificação 

necessária para que a humanidade reencontrasse o verdadeiro sentido da história. Nesse contexto de 

angústia e incerteza, Santo Agostinho ergueu sua voz como farol espiritual, oferecendo uma leitura 

profundamente teológica e filosófica da catástrofe. 

Em sua obra monumental, A Cidade de Deus, Agostinho não apenas responde aos críticos do 

cristianismo, mas redefine o próprio conceito de história humana. Para ele, o que estava em ruínas não 

era o plano de Deus, mas o projeto humano de autossuficiência. Roma não caiu porque abandonou os 

deuses, mas porque se construiu sobre o amor desordenado de si mesma. Como afirma o santo doutor: 

“Dois amores edificaram duas cidades: o amor de si levado até o desprezo de Deus fez a cidade terrena; 

o amor de Deus levado até o desprezo de si fez a cidade celeste” (Civitas Dei, XIV, 28). 

O império romano, em sua glória e magnificência, fora erigido sobre o amor de si — sobre o 

desejo de poder, de domínio e de glória mundana. E, por isso mesmo, trazia dentro de si a semente de 

sua própria destruição. Quando a alma humana se afasta da fonte do seu ser — Deus —, ela começa a 

desmoronar por dentro, ainda que exteriormente brilhe em poder e riqueza. Roma caiu porque, antes de 

ruir suas muralhas, havia ruído seu espírito. A queda da cidade foi o reflexo de uma crise mais profunda: 

a crise da alma humana, incapaz de sustentar o peso da verdade sem a graça. 

Agostinho, com olhar profético, percebe que a história é o campo onde se travam as batalhas 

invisíveis do coração. O saque de Roma foi apenas o espelho de um drama mais antigo e permanente — 

o drama entre o amor de si e o amor de Deus, entre o orgulho e a humildade, entre a cidade dos homens 

e a cidade de Deus. Assim como Roma caiu, todo coração humano que se exalta sobre si mesmo, 

esquecendo-se de sua origem divina, também se condena ao colapso interior. 

A verdadeira crise, portanto, não é política, mas espiritual. O homem, ao perder Deus, perde-se a 

si mesmo. Agostinho compreendeu que não bastava reformar o império; era preciso converter a alma. E, 

por isso, sua obra não é um lamento nostálgico pela glória perdida de Roma, mas um cântico de esperança 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

90 

na nova Jerusalém. A Cidade de Deus não pode ser destruída, pois é edificada sobre o amor que não 

passa. 

Em sua meditação, o bispo de Hipona revela que a queda de Roma não significava o fim da 

história, mas o início de uma nova compreensão dela. O tempo humano, com suas ruínas e reconstruções, 

não é um ciclo de glórias efêmeras, mas uma peregrinação rumo à eternidade. A cidade terrena, com suas 

paixões e instabilidades, é apenas um reflexo imperfeito da cidade celeste, onde reina o amor que purifica 

e dá sentido ao sofrimento. 

Dessa forma, o lamento pela queda de Roma se transforma, nas mãos de Agostinho, em um 

convite à conversão. O que ele propõe não é a restauração de um império terreno, mas a edificação 

interior de uma alma fiel. Cada homem, cada mulher, é chamado a escolher entre as duas cidades: viver 

para si ou viver para Deus; construir sua casa sobre a areia do orgulho ou sobre a rocha da fé. A ruína de 

Roma ensina que nenhuma civilização, por mais esplêndida, pode resistir sem os alicerces espirituais da 

humildade, da justiça e da caridade. 

Como um pastor ferido pela dor de seu tempo, Agostinho escreve não para os poderosos, mas 

para os peregrinos. Ele mostra que a verdadeira pátria não é Roma, nem qualquer império deste mundo, 

mas o Reino de Deus que nasce dentro da alma purificada pela graça. Assim, o cristão é chamado a viver 

no mundo sem se prender a ele, a construir e amar sem idolatrar, a servir sem se exaltar. 

A queda de Roma, vista com os olhos da fé, torna-se uma parábola da condição humana: toda 

glória que se ergue contra Deus será abatida, e todo coração que se humilha diante do Senhor será 

exaltado. Agostinho convida o homem moderno, tanto quanto o romano de seu tempo, a refletir sobre a 

fragilidade das grandezas mundanas e a buscar no amor divino a estabilidade que o tempo não pode 

corroer. 

Em última instância, a destruição de Roma é o espelho da alma que se afasta de sua origem; e a 

Cidade de Deus é a promessa de que, mesmo entre ruínas, Deus está construindo uma morada eterna para 

aqueles que O amam. O império pode ter caído, mas a fé ergueu um novo horizonte: não o da força, mas 

o da esperança; não o da glória passageira, mas o da eternidade. 

 

4 - A Cidade dos Homens e a Cidade de Deus 

A grande síntese da visão teológica e filosófica de Santo Agostinho está contida na oposição 

simbólica e espiritual entre a Cidade dos Homens e a Cidade de Deus — dois modos de amar, dois 

princípios de vida, dois destinos eternos. Essa distinção não é meramente política nem sociológica, mas 

espiritual e escatológica. Em sua profundidade, trata-se de uma leitura do coração humano e da história 

universal à luz da Revelação. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

91 

Desde as primeiras páginas da Cidade de Deus, Agostinho conduz o leitor a compreender que o 

mundo é um campo de tensão entre dois amores originários: o amor de si levado até o desprezo de Deus 

e o amor de Deus levado até o desprezo de si (Civitas Dei, XIV, 28). Desses dois amores nascem duas 

cidades: a primeira, terreno de orgulho e autossuficiência; a segunda, reino de humildade e comunhão. 

A história humana, em toda a sua complexidade e contradição, é o teatro onde esses dois amores se 

entrelaçam, se confrontam e se desvelam. 

A Cidade dos Homens, construída sobre o orgulho, é a sociedade que faz do poder e da glória 

terrena os seus deuses. Nela, o homem busca ser o centro do universo; sua razão e suas conquistas tornam-

se objetos de adoração. É a cidade de Caim, o primeiro fratricida, que erige uma cidade após afastar-se 

de Deus (Gn 4,17). É também a cidade de Babel, onde os homens, dominados pela soberba, erguem uma 

torre para “tocar o céu” (Gn 11,4), tentando alcançar pela força o que só a graça pode conceder. Nela, o 

amor é utilitário, a justiça é parcial e o bem comum é frequentemente sacrificado no altar das ambições 

pessoais. 

A Cidade de Deus, em contraste, não é construída por mãos humanas, mas edificada pela graça. 

Ela nasce do coração purificado pelo amor divino e se manifesta naqueles que vivem a fé, a esperança e 

a caridade. É a cidade de Abel, do justo que oferece a Deus o melhor de si; é a Jerusalém celestial de que 

fala o Apocalipse: “Vi descer do céu, de junto de Deus, a cidade santa, a nova Jerusalém, como uma 

esposa ornada para o seu esposo” (Ap 21,2). Nesta cidade, o poder dá lugar ao serviço, e o amor de 

Deus transforma o egoísmo em comunhão. 

Agostinho compreende que ambas as cidades coexistem no tempo presente — misturadas como 

o trigo e o joio da parábola evangélica (Mt 13,24-30). Enquanto peregrinamos neste mundo, somos 

cidadãos de ambas, vivendo a tensão entre o que somos e o que estamos chamados a ser. A Cidade de 

Deus não é uma realidade geográfica, mas uma comunidade espiritual, invisível e universal, que se 

estende ao longo da história e culmina na eternidade. Já a Cidade dos Homens é transitória, marcada por 

guerras, corrupções e impérios que se levantam e caem. 

O pensamento agostiniano, portanto, não rejeita a cidade terrena, mas a relativiza. O cristão, 

vivendo na história, é chamado a santificar o tempo, sem se deixar escravizar por ele. Agostinho ensina 

que devemos obedecer às autoridades e amar nossa pátria, mas sempre lembrando que nossa verdadeira 

cidadania está nos céus (Fl 3,20). Assim, o fiel é, por excelência, um peregrino — alguém que caminha 

pela cidade dos homens com o coração voltado para a Cidade de Deus. 

Na perspectiva espiritual, essa distinção revela também o drama interior da alma humana. Dentro 

de cada pessoa coexistem essas duas cidades. O coração dividido entre o amor-próprio e o amor divino 

é o verdadeiro campo de batalha da história. A conversão, nesse sentido, é a migração da alma: sair da 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

92 

Babilônia do pecado para a Jerusalém do Espírito. E essa jornada não se faz sem cruzes. O cristão é 

aquele que, em meio às tentações e vaidades do mundo, aprende a dizer com o salmista: “Se eu me 

esquecer de ti, Jerusalém, que minha mão direita se resseque” (Sl 137,5). 

Agostinho via, em sua própria vida, o reflexo dessa luta. Sua juventude desregrada e seu posterior 

encontro com a graça tornaram-no testemunha viva de que a alma só encontra repouso quando retorna à 

sua pátria divina. “Fizeste-nos para Ti, Senhor, e inquieto está o nosso coração enquanto não repousa 

em Ti” (Confissões, I, 1). Essa inquietude é o eco do exílio espiritual do homem que vive entre as duas 

cidades: sente-se cidadão da terra, mas suspira pela eternidade. 

A Cidade dos Homens, com sua lógica de dominação e vaidade, continua a seduzir os corações 

com promessas de poder, prazer e glória. Contudo, sua ruína é inevitável, pois tudo o que nasce do 

orgulho se consome no fogo do tempo. Já a Cidade de Deus permanece, silenciosa e luminosa, construída 

sobre o amor que não passa. “Deus é caridade, e quem permanece no amor, permanece em Deus, e Deus 

nele” (1Jo 4,16). 

A visão agostiniana é, portanto, uma teologia da história e da esperança. Mesmo quando tudo 

parece desabar, como na queda de Roma, o cristão sabe que a Cidade de Deus não está em ruínas. Ela 

cresce nas sombras, floresce nos corações humildes e se manifesta em cada gesto de fé, justiça e 

misericórdia. 

Assim, toda a história humana — com seus impérios, revoluções e tragédias — é, aos olhos de 

Agostinho, uma longa peregrinação entre as duas cidades. A vitória final pertence àquela que tem por rei 

o Cordeiro imolado, e não César; àquela que se edifica no sacrifício e não na conquista; àquela cujo 

fundamento é o amor crucificado. 

O cristão, como peregrino da esperança, caminha entre essas duas cidades com os pés no mundo 

e o coração em Deus. Ele trabalha, sofre, constrói, mas sabe que sua verdadeira pátria está além das 

muralhas do tempo. 

É nessa certeza que Santo Agostinho encontra o sentido da história e a serenidade da fé: “Ali 

descansaremos e veremos, veremos e amaremos, amaremos e louvaremos. Eis o que haverá no fim sem 

fim” (Cidade de Deus, XXII, 30). 

Na luz dessa promessa, a tensão entre as duas cidades se resolve não na destruição, mas na 

redenção. A Cidade de Deus não elimina a dos homens, mas a transfigura — elevando o humano ao 

divino, o temporal ao eterno, o caos ao cosmos do amor perfeito. Essa é, em última instância, a mensagem 

de Agostinho: que toda cidade construída sobre o egoísmo está destinada ao pó, mas aquela erguida sobre 

o amor jamais perecerá. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

93 

5 - A História como Peregrinação Espiritual e o Destino da Cidade de Deus 

Para Santo Agostinho, a história não é um simples encadeamento de fatos humanos nem um ciclo 

de glórias e quedas políticas, como pensavam os filósofos pagãos. Ela é, antes, uma peregrinação 

espiritual, uma travessia contínua da humanidade em direção ao seu fim último: Deus. Nesse sentido, a 

história adquire um sentido teológico e escatológico — é o palco no qual se desenrola o drama do amor. 

Desde o início dos tempos, coexistem as duas cidades: a dos homens, fundada no amor-próprio que se 

fecha à graça, e a de Deus, edificada sobre o amor que se abre e se entrega. Cada alma humana, no seu 

caminho, participa desse mesmo movimento, como um peregrino que, guiado pela fé, atravessa o deserto 

do mundo rumo à Jerusalém celeste. 

A concepção agostiniana da história está impregnada de espiritualidade. Não há nela acaso, mas 

providência; não há repetição, mas direção. O tempo não é uma roda que gira sem sentido, mas uma 

estrada que conduz ao encontro com o Eterno. Assim, todo acontecimento — seja a queda de impérios 

ou a conversão de um coração — participa do desígnio divino que conduz a criação à redenção final. O 

curso da história é, portanto, o caminho da graça: uma lenta purificação, na qual Deus trabalha 

silenciosamente no coração dos homens, convidando-os a transformar o caos da Cidade terrena na 

harmonia da Cidade celeste. 

Agostinho vê o cristão como um viator, um viajante. Ele vive no mundo, mas não é do mundo; 

habita a terra, mas o seu lar é o céu. “Somos peregrinos longe do Senhor” (2Cor 5,6), dirá o Apóstolo 

Paulo, e Agostinho faz eco dessa verdade. A vida cristã, para ele, é uma caminhada entre duas pátrias: a 

pátria terrestre, transitória e imperfeita, e a pátria eterna, onde a paz é plena e o amor é total. Assim, a 

história humana se torna um espelho da alma: enquanto o mundo avança em meio a guerras e esperanças, 

o coração do crente caminha, ora na escuridão da fé, ora na luz da graça, rumo ao descanso prometido. 

No horizonte dessa peregrinação, a Cidade de Deus se revela como o destino final de todo o ser 

que ama. Ela não é construída por mãos humanas, mas é dom divino — a comunhão perfeita dos santos 

com Deus, a união entre o Criador e a criatura restaurada pela cruz de Cristo. Agostinho a descreve como 

a cidade onde “Deus será tudo em todos” (1Cor 15,28), e onde cessarão as lágrimas, a guerra e a morte. 

Lá, o tempo dará lugar à eternidade e o amor não conhecerá fim. 

Mas a jornada até essa Cidade é árdua. O peregrino da fé — como os antigos que deixaram Ur 

em busca da terra prometida — caminha pela história entre tentações e esperanças. Ele se alimenta da 

Palavra e se orienta pela oração, sustentado pela graça que o transforma por dentro. Agostinho insiste 

que essa peregrinação não é apenas individual, mas também eclesial: é a Igreja, Corpo de Cristo, que 

caminha unida, iluminada pelo Espírito, através das tempestades do tempo. Ela é, neste mundo, a imagem 

e o germe da Cidade de Deus — o sacramento da presença divina na história. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

94 

Assim, a história não é tragédia, mas itinerário da esperança. Mesmo quando as ruínas parecem 

prevalecer, mesmo quando a Cidade dos Homens levanta suas torres de vaidade, a Cidade de Deus 

prossegue silenciosa, construída nos corações humildes e nos gestos de amor que ninguém vê. Cada ato 

de fé, cada perdão concedido, cada lágrima transformada em oração é um tijolo invisível dessa morada 

eterna. 

No fim dos tempos, as duas cidades não mais coexistirão: a terrena passará, como tudo o que é 

efêmero, e apenas a Cidade de Deus permanecerá, luminosa e pura, morada dos bem-aventurados. 

Agostinho contempla esse destino com o olhar do crente que já provou o gosto da eternidade e confessa: 

“Inquieto está o nosso coração enquanto não repousa em Ti, Senhor.” (Confissões, I, 1). A inquietude 

do homem é, pois, o sinal da sua vocação à eternidade; a saudade do céu é o selo da sua origem divina. 

Dessa forma, o pensamento agostiniano nos recorda que toda história humana é, em última 

instância, história de salvação. Cada peregrino é um elo dessa trama divina. Caminhamos entre ruínas, 

mas com os olhos voltados para a luz. E quando os passos se cansam, a esperança renasce, pois o destino 

não é o deserto, mas a casa do Pai. Na grande jornada da vida, o cristão descobre que não caminha 

sozinho: Deus é o companheiro invisível de todas as estradas, o sol que nunca se põe sobre o coração 

que o ama. 

Assim, “A Cidade de Deus” permanece não apenas como uma obra filosófica ou teológica, mas 

como um cântico de peregrinação — uma carta escrita à humanidade errante, convidando-a a erguer os 

olhos para o alto. E enquanto as cidades dos homens se erguem e caem, a Cidade de Deus cresce 

silenciosamente, alimentada pela fé, pela esperança e pelo amor. 

 

6 - O Homem Interior e a Esperança Escatológica em Santo Agostinho 

Entre as páginas luminosas de A Cidade de Deus, uma verdade emerge como um fio condutor 

que atravessa toda a obra de Santo Agostinho: a renovação do homem começa no interior, onde o mistério 

de Deus encontra a liberdade da alma. Nenhuma cidade exterior pode ser justa se o coração humano não 

for transformado; nenhuma sociedade pode alcançar a paz se a alma permanecer dividida. O itinerário 

da história é inseparável do itinerário do coração, pois é nele que se trava a batalha decisiva entre o amor-

próprio e o amor divino. 

Para Agostinho, o homem é um ser dilacerado, cindido entre duas forças: uma que o puxa para o 

abismo da autossuficiência, e outra que o eleva à luz da graça. O “homem velho” — aquele dominado 

pelo amor de si — pertence à Cidade terrena, onde reina a soberba e o desejo de poder. Já o “homem 

novo”, recriado em Cristo, é cidadão da Cidade de Deus, porque aprendeu o caminho da humildade e da 

caridade. Essa transformação interior é o ponto de partida de toda a espiritualidade agostiniana: a 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

95 

conversão não é apenas uma mudança moral, mas uma virada do olhar, um retorno da alma à sua origem, 

àquele que a criou e a chama incessantemente ao amor. 

No coração humano, Deus habita como em um templo. “Não saias de ti; volta a ti mesmo; no 

homem interior habita a verdade” (De Vera Religione, XXXIX, 72). Essa frase de Agostinho resume 

toda a sua mística. O encontro com Deus não ocorre em templos de pedra, mas no silêncio interior, onde 

a alma se recolhe para ouvir a voz do Espírito. É nesse espaço sagrado — a interioridade — que o homem 

experimenta a presença amorosa do Criador e reconhece a própria pequenez. O orgulho o dispersa; a 

humildade o reúne. 

Por isso, Agostinho convida cada ser humano a descer ao próprio coração como quem empreende 

uma peregrinação: “Volta-te para dentro de ti, e se ainda não te encontras, ultrapassa-te, pois tu não és 

Deus” (Confissões, VII, 10). O caminho da ascensão espiritual é, paradoxalmente, um caminho de 

descida: o homem deve descer à profundidade da própria alma para ser elevado à altura da graça. Assim, 

a conversão interior torna-se o verdadeiro início da cidadania celeste — o batismo da consciência que 

abre o coração à eternidade. 

A esperança escatológica, por sua vez, é o horizonte que dá sentido a essa peregrinação interior. 

Agostinho contempla o fim dos tempos não como uma catástrofe, mas como o desabrochar da plenitude. 

A história — marcada por guerras, injustiças e incertezas — caminha para o dia em que Deus será “tudo 

em todos” (1Cor 15,28). A esperança cristã, portanto, não é fuga do mundo, mas fidelidade a um futuro 

prometido que já começa a germinar no presente. A alma que espera em Deus já antecipa, no tempo, o 

perfume da eternidade. 

A Cidade de Deus, nesse contexto, não é apenas um destino distante, mas uma realidade espiritual 

que começa no coração transformado. Cada vez que o homem escolhe amar, perdoar, servir e adorar, 

uma centelha dessa Cidade eterna se acende no mundo. A esperança cristã é, assim, uma força 

construtiva: ela ergue pontes onde havia muros, semeia paz onde há ódio e ilumina o desespero com a 

chama da fé. 

Agostinho, ao escrever sobre o juízo final e a ressurreição, não o faz com temor apocalíptico, mas 

com uma alegria serena. Para ele, o fim é cumprimento; o juízo é purificação; e a eternidade é a morada 

do amor sem limites. O cristão vive entre o “já” e o “ainda não”: já participa da graça, mas ainda aguarda 

a visão plena de Deus. Por isso, o tempo presente é um tempo de vigilância e de esperança. Como as 

virgens prudentes do Evangelho (Mt 25,1-13), o fiel deve conservar acesa a lâmpada do coração, pois o 

Esposo virá — talvez à meia-noite — e o chamará pelo nome. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

96 

Na mística agostiniana, a esperança não é passiva: é uma virtude peregrina. Ela caminha com os 

olhos no céu e os pés na terra. Alimenta-se da memória das promessas de Deus e se fortalece na oração, 

que é o suspiro da alma em busca do Infinito. “Desejar é já começar a possuir”, escreve Agostinho 

(Comentário ao Salmo 37). Assim, o coração que deseja ardentemente o Senhor já vive, de certo modo, 

na Cidade de Deus. 

Essa esperança interior, porém, não se reduz à salvação individual. Ela tem dimensão comunitária 

e cósmica. A humanidade inteira é chamada à redenção; o universo, ferido pelo pecado, será renovado. 

A visão escatológica de Agostinho é, portanto, uma visão de reintegração universal — quando todas as 

coisas dispersas serão reunidas em Cristo, e o cosmos inteiro cantará em harmonia com o seu Criador. 

Em última análise, o homem interior e a esperança escatológica convergem para o mesmo centro: 

o amor de Deus que tudo sustenta e tudo transforma. O cristão que vive segundo o Espírito antecipa, em 

sua vida cotidiana, a alegria eterna. Ele é sinal de uma Cidade invisível que já começa a brilhar nas 

sombras do mundo. 

Assim, “A Cidade de Deus” não é apenas uma reflexão sobre o destino das nações, mas uma 

profunda meditação sobre o destino da alma. Entre o pó da terra e a luz do céu, o homem descobre que 

é chamado a ser templo vivo de Deus e cidadão de uma pátria que não passa. E quando o peregrino 

alcançar, enfim, as portas da eternidade, compreenderá que todo o seu caminho — com suas quedas, 

lutas e esperanças — foi guiado pelo amor que não conhece ocaso. 

 

7 - O Amor como Fundamento da Cidade de Deus: Caritas contra Amor Sui 

Em toda a vastidão teológica e filosófica de A Cidade de Deus, Santo Agostinho ergue uma 

verdade fundamental que sustenta o edifício espiritual da história: duas cidades foram fundadas por dois 

amores — uma pela caritas (amor a Deus levado até o desprezo de si), e outra pelo amor sui (amor de si 

levado até o desprezo de Deus) (De Civitate Dei, XIV, 28). Essa oposição mística e moral é o eixo central 

da obra, a chave que explica não apenas o destino das nações, mas o drama da alma humana. 

A Cidade dos Homens nasce da soberba, do desejo de poder e do fechamento do coração sobre si 

mesmo. É a cidade construída por Caim, o fratricida, símbolo da humanidade que se afasta da comunhão 

para afirmar a própria vontade. Já a Cidade de Deus é edificada sobre o alicerce da caridade: nela, o 

homem reconhece que nada possui de si, mas tudo recebe; que não se pertence, mas pertence ao Amor 

que o criou. Em Agostinho, a história não é, portanto, uma luta entre povos, mas entre amores — uma 

batalha invisível que se trava dentro de cada coração. 

“Ama e faz o que quiseres” (In Epistolam Ioannis ad Parthos Tractatus, VII, 8): esta máxima 

agostiniana, tão conhecida e tantas vezes mal compreendida, não é licença para o arbítrio, mas uma 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

97 

confissão teológica. Para o Bispo de Hipona, somente o amor verdadeiro — aquele que nasce de Deus e 

retorna a Deus — é capaz de ordenar todos os outros amores. Onde o amor é puro, a vontade é justa; 

onde o amor é desordenado, nasce o pecado. O homem, criado à imagem do Amor, só encontra sua 

liberdade quando ama o Bem supremo. 

A caritas, para Agostinho, não é mero sentimento, mas a força vital do Espírito Santo que une o 

homem a Deus e aos irmãos. É o vínculo invisível que sustenta o cosmos e dá sentido à existência. 

Quando o amor se perde, o mundo se desintegra; quando o amor reina, tudo se harmoniza. Por isso, a 

caritas é o coração pulsante da Cidade de Deus — uma cidade sem fronteiras, onde reina o Amor que se 

doou até a cruz. 

O amor sui, ao contrário, é o veneno que corrompe a alma e as estruturas da sociedade. É o amor 

deformado que transforma o “eu” em ídolo, que busca dominar em vez de servir, possuir em vez de doar-

se. Nessa desordem, a criatura se afasta da luz e cai em si mesma, prisioneira de um labirinto de desejos. 

“O orgulho é o princípio de todo pecado” (Confissões, X, 36, 59), escreve Agostinho, mostrando que o 

mal não tem substância própria, mas é ausência de amor, é o vazio deixado por um coração que recusou 

a comunhão. 

Essa tensão entre caritas e amor sui percorre toda a história, mas encontra sua expressão suprema 

em Cristo. Nele, o amor humano e o amor divino se reconciliam. O Filho de Deus, que se humilhou até 

a morte de cruz (Fl 2,8), é o arquétipo da caritas: amor que se esvazia, que serve, que redime. No Gólgota, 

as duas cidades se confrontam — o orgulho do poder humano e a humildade do Amor divino — e a 

vitória pertence à cruz, trono paradoxal do Rei que reina servindo. 

A espiritualidade agostiniana nasce dessa contemplação do amor crucificado. O cristão, peregrino 

da Cidade de Deus, é chamado a imitar Cristo na humildade e no serviço. Sua vida deve ser um reflexo 

da caridade trinitária, que é comunhão perfeita entre Pai, Filho e Espírito Santo. Assim, o amor não é 

apenas uma virtude, mas a própria substância da vida divina comunicada ao homem. Como ensina o 

apóstolo João: “Deus é amor; quem permanece no amor permanece em Deus, e Deus nele” (1Jo 4,16). 

A partir dessa teologia do amor, Agostinho constrói uma visão profundamente social e eclesial. 

A Igreja, para ele, é a expressão visível da Cidade de Deus em peregrinação. É nela que os fiéis aprendem 

a amar ordenadamente, a servir em comunhão, a buscar o bem comum. Na medida em que vive a caritas, 

a Igreja já antecipa, no tempo, a realidade escatológica do Reino. Cada ato de amor é, por assim dizer, 

um tijolo místico na edificação da Jerusalém celeste. 

Mas Agostinho também é realista: enquanto vivermos neste mundo, as duas cidades se 

entrelaçam. O trigo e o joio crescem juntos até a colheita (Mt 13,30). Por isso, o cristão é chamado a 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

98 

discernir, no coração e na sociedade, onde habita a soberba e onde floresce a caridade. Essa luta espiritual 

é contínua, e dela depende o destino da alma. 

O verdadeiro combate da história, portanto, não se trava nas arenas do poder, mas no interior do 

coração humano. A civilização só será justa quando for formada por corações convertidos. O amor que 

se doa — caritas — é o único cimento capaz de sustentar a cidade dos homens, transformando-a em 

reflexo da Cidade de Deus. 

Ao contemplar o final da história, Agostinho vislumbra a vitória definitiva da caritas. No dia em 

que o amor for tudo em todos, cessarão as lágrimas, o tempo e o exílio. “A medida do amor é amar sem 

medida” (De Quantitate Animae, 33, 70), escreve o santo, sintetizando o destino último da alma: ser 

consumida pelo amor que não tem fim. 

Assim, a Cidade de Deus não é apenas uma esperança distante, mas uma presença viva onde o 

amor reina. Cada coração que ama verdadeiramente já participa dessa eternidade. A caritas é o próprio 

Reino de Deus que germina silenciosamente no mundo, preparando o triunfo final da graça sobre o 

egoísmo. 

No fim, Agostinho nos convida a fazer do amor o critério de todas as escolhas, o centro de toda 

a vida espiritual, o motor da história e o elo que une a alma a Deus. Pois somente o amor permanece — 

“caritas numquam excidit” (1Cor 13,8). 

 

8 - A História como Peregrinação Espiritual e o Destino da Cidade de Deus 

Para Santo Agostinho, a história humana não é um encadeamento fortuito de eventos, mas uma 

peregrinação espiritual conduzida pela Providência divina. Desde o Gênesis até o Apocalipse, o tempo é 

o cenário do drama do amor: o conflito entre aqueles que vivem voltados para Deus e aqueles que vivem 

voltados para si mesmos. Em A Cidade de Deus, o Bispo de Hipona contempla a história como um 

caminho do homem para a eternidade, um itinerário de conversão, em que cada alma é convidada a 

transformar-se em templo de Deus e, ao mesmo tempo, membro vivo da sua Cidade celestial. 

Agostinho vê o tempo não como um ciclo, mas como uma linha que se dirige ao fim último. O 

início se encontra na criação, o meio na redenção, e o fim na consumação escatológica. Esse pensamento 

rompe com a mentalidade pagã de seu tempo — especialmente com as concepções cíclicas herdadas do 

estoicismo e do neoplatonismo — para afirmar uma visão profundamente cristã da história. O tempo, 

para Agostinho, é um caminho de sentido, onde a ação divina se entrelaça com a liberdade humana. Deus 

é o Senhor do tempo, e cada acontecimento, mesmo os mais trágicos, pode ser instrumento de sua 

misericórdia. Assim, a história é o lugar da pedagogia divina, onde o homem aprende a amar e a esperar 

(cf. De Civitate Dei, XIX, 4). 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

99 

Essa espiritualidade do tempo está enraizada na experiência da peregrinação. A Cidade de Deus, 

enquanto está neste mundo, é uma cidade em caminho — peregrinans civitas Dei. Ela caminha entre as 

tentações e as promessas, entre a cruz e a glória. Os seus cidadãos são peregrinos, estrangeiros neste 

mundo, guiados pela luz da fé. “Somos cidadãos do céu” (Fl 3,20), recorda São Paulo, e Agostinho 

retoma essa consciência de exílio sagrado: a vida cristã é uma travessia, uma busca da pátria definitiva, 

onde “Deus será tudo em todos” (1Cor 15,28). 

Essa peregrinação, no entanto, não é fuga do mundo. Pelo contrário, é o modo cristão de estar no 

mundo sem se deixar aprisionar por ele. O peregrino da Cidade de Deus é chamado a amar a cidade 

terrestre, mas sem idolatrá-la; a trabalhar pela justiça, mas sem se esquecer da graça; a agir no tempo, 

mas com os olhos fixos na eternidade. Como Maria, que “partiu apressadamente” (Lc 1,39) para servir 

Isabel, o cristão caminha na caridade, transformando o mundo pela presença silenciosa do amor. 

A história, para Agostinho, é também o espaço da misericórdia e da conversão. Enquanto dura o 

tempo, há esperança. Deus permite que as duas cidades coexistam — a dos homens e a de Deus — para 

que o homem, em sua liberdade, aprenda a escolher o amor verdadeiro. Cada evento histórico é uma 

ocasião de graça, um chamado à conversão. É por isso que o santo vê, mesmo nas ruínas de Roma, não 

um castigo cego, mas um sinal de purificação espiritual. O colapso do Império é, para ele, a queda de um 

orgulho, o desmoronar de uma cidade construída sobre o amor de si. Em meio às cinzas, floresce a fé — 

e a esperança da Cidade eterna resplandece com ainda mais força. 

No coração da visão agostiniana, pulsa a certeza de que a história tem um destino, e esse destino 

é a comunhão eterna com Deus. O fim do tempo não é o aniquilamento, mas a plenitude. A história é 

uma peregrinação que culmina na contemplação, um caminho da fé à visão, da esperança à posse, da 

caridade à alegria perfeita. “Lá descansaremos e veremos, veremos e amaremos, amaremos e 

louvaremos” (De Civitate Dei, XXII, 30). Essa frase, que encerra a obra monumental de Agostinho, é 

uma das mais belas sínteses da escatologia cristã: o fim da história é o repouso no amor, a alegria eterna 

no seio de Deus. 

O peregrino da esperança, que caminha entre lágrimas e orações, encontra em Agostinho a 

imagem do viajante da alma. A vida terrena é como um caminho de fé, semelhante ao dos discípulos de 

Emaús, que caminhavam tristes até reconhecer Cristo partindo o pão (Lc 24,30-31). No percurso da 

história, o Senhor caminha conosco, ainda que muitas vezes invisível aos olhos. É Ele quem faz da 

história uma estrada de salvação, conduzindo os seus filhos pela mão até a pátria celestial. 

Há, em A Cidade de Deus, uma dimensão contemplativa que transforma o olhar sobre o mundo: 

Agostinho nos ensina que, mesmo nas tempestades da história, a Providência está presente. Nada é 

casual. As dores e as quedas são, na economia divina, purificações que conduzem à santidade. Assim 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

100 

como o ouro é provado no fogo, também o coração humano é purificado nas provações do tempo. O 

peregrino não deve temer o deserto: é nele que aprende a depender unicamente de Deus. 

Espiritualmente, essa visão ressoa profundamente na experiência do peregrino cristão — aquele 

que, em cada passo, reza e espera. Cada caminho percorrido na terra simboliza o itinerário interior da 

alma em direção ao Reino. E quando o cansaço pesa, o peregrino encontra força na promessa de Cristo: 

“Eis que estou convosco todos os dias, até o fim dos tempos” (Mt 28,20). A presença do Senhor na 

história é o consolo que impede o desespero, a chama que mantém acesa a esperança da Cidade eterna. 

Na espiritualidade agostiniana, portanto, o tempo é o “lugar da graça”, e a história, o “tecido da 

misericórdia”. A alma humana é chamada a colaborar com Deus na construção da Cidade de Deus, não 

por poder ou força, mas pela fidelidade, pela oração e pelo amor. Cada gesto de bondade, cada ato de 

perdão, cada lágrima oferecida em silêncio é um passo rumo à eternidade. 

No fim dos tempos, quando o peregrino chegar ao termo da viagem, o tempo se abrirá na 

eternidade. Então, cessará o labor, e o descanso será doce. “E Deus enxugará toda lágrima dos seus 

olhos” (Ap 21,4). Essa promessa é o ponto de chegada da história — não o esquecimento do caminho, 

mas sua transfiguração. O tempo se tornará memória amorosa, e tudo o que foi passageiro encontrará 

sentido no amor eterno. 

Assim, A Cidade de Deus não é apenas uma reflexão sobre o passado ou uma profecia sobre o 

futuro; é, sobretudo, um convite a viver o presente como peregrinação. A alma é chamada a caminhar na 

fé, sustentada pela esperança e animada pela caridade. A história, na visão de Agostinho, é o grande 

santuário onde o homem aprende a amar. E, ao fim, a Cidade de Deus não será construída por mãos 

humanas, mas revelada como dom — a Jerusalém que desce do céu, “como uma esposa adornada para 

o seu esposo” (Ap 21,2). 

O peregrino que lê Agostinho descobre, enfim, que caminhar para Deus é caminhar para casa. A 

jornada da história é, no fundo, o regresso do filho pródigo ao seio do Pai. O tempo inteiro é um advento, 

uma expectativa amorosa da eternidade. E a cada passo, mesmo nas sombras, brilha a certeza que animou 

o coração de Santo Agostinho: “Inquieto está o nosso coração, enquanto não repousa em Ti” 

(Confissões, I, 1). 

 

9 - Conclusões 

Em A Cidade de Deus, Santo Agostinho ergue uma das mais grandiosas visões teológicas e 

espirituais de todos os tempos. Sua obra ultrapassa o contexto histórico da queda de Roma e se torna uma 

meditação universal sobre o destino da alma, a presença de Deus na história e o mistério do mal. O Bispo 

de Hipona transforma o lamento pela ruína da cidade terrena em um cântico de esperança: Roma cai, 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

101 

mas o Reino de Deus permanece. Tudo o que nasce e morre, tudo o que se ergue e se dissolve, é apenas 

o cenário passageiro de um drama eterno — a escolha entre o amor de si mesmo e o amor de Deus. 

Agostinho, com sua profundidade mística, convida o leitor a reconhecer que a história humana é 

um itinerário espiritual, e que cada alma é, em si mesma, um pequeno espelho da Cidade de Deus. O que 

ele chama de “duas cidades” não são apenas estruturas históricas ou políticas, mas realidades interiores: 

no coração do homem, travam-se as mesmas batalhas que marcam a história do mundo. O orgulho e a 

soberba, forças da cidade terrestre, se opõem à humildade e ao amor, virtudes da cidade celeste. Mas, ao 

longo do caminho, a graça de Deus age silenciosamente, transformando os desertos em jardins e 

conduzindo os peregrinos à luz. 

Essa visão cristã do tempo e da história, tão viva em Agostinho, é também o alicerce da 

espiritualidade do peregrino. Assim como a Cidade de Deus avança entre as ruínas da cidade dos homens, 

também o peregrino caminha pela terra sem deixar de buscar o céu. O mundo é seu campo de missão, 

mas o coração pertence a Deus. Cada passo dado com fé, cada lágrima oferecida no caminho, é uma 

semente de eternidade. A vida, então, deixa de ser errância para tornar-se peregrinação sagrada, em que 

o Espírito Santo guia o viajante rumo à plenitude do amor divino. 

Em tempos de crise e incerteza, A Cidade de Deus ressurge como farol e consolo. Agostinho 

ensina que, mesmo quando tudo parece ruir, Deus permanece Senhor da história, e Sua providência dirige 

os caminhos invisíveis da humanidade. O cristão, peregrino e esperançoso, não deposita sua fé nas 

estruturas passageiras do mundo, mas na promessa eterna daquele que venceu o tempo e a morte. 

O itinerário espiritual proposto por Agostinho é, portanto, uma verdadeira escola de esperança. 

Ele nos recorda que a história, embora marcada por guerras, quedas e reconstruções, tem um destino de 

glória. No fim de todas as peregrinações — sejam elas de povos ou de almas —, o amor triunfará. “Lá 

descansaremos e veremos, veremos e amaremos, amaremos e louvaremos” (De Civitate Dei, XXII, 30). 

Assim, o leitor que percorre as páginas desta obra monumental sente-se, ele próprio, conduzido 

a uma experiência de fé e conversão. A Cidade de Deus não é apenas um livro, mas um caminho 

espiritual, onde o coração humano aprende a caminhar com Deus e para Deus. E o peregrino da 

esperança, ao contemplar esse horizonte, entende que o verdadeiro destino da alma não está nas glórias 

passageiras da terra, mas na eterna alegria da comunhão divina. 

A cidade terrena passará. As muralhas do tempo cairão. Mas a Cidade de Deus permanecerá, 

luminosa e serena, habitada pelos que amaram o Senhor sobre todas as coisas. E nessa cidade, cada 

lágrima será colhida, cada cansaço será transformado em repouso, e cada saudade em plenitude. Ali, os 

peregrinos finalmente repousarão no coração de Deus — e o amor será tudo em todos (1Cor 15,28). 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

102 

E quando o leitor fecha as páginas de A Cidade de Deus, é como se o som das palavras de 

Agostinho ecoasse suavemente no coração: “Caminha, alma peregrina, e não temas o deserto; pois o 

teu Deus vai à tua frente e te conduz à cidade onde não haverá noite, nem lágrimas, nem solidão — 

apenas o eterno amanhecer do Amor.” 

 

10 - Referências Bibliográficas 

BÍBLIA. A bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 1995.  

 

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. São Paulo: Loyola. 2000. 

 

HIPONA, Santo Agostinho de. A Cidade de Deus. Trad. Oscar Paes Leme. São Paulo: Paulus, 2001. 

_______. Confissões. Trad. J. Oliveira Santos. Petrópolis: Vozes, 2019. 

 

KELLER, James. Santo Agostinho e a Cidade de Deus: História e Escatologia Cristã. Lisboa: Paulinas, 

2014. 

 

RATZINGER, Joseph. (PAPA BENTO XVI). Santo Agostinho: O Espírito e a Letra. São Paulo: Loyola, 

2010. 

 

WOJTYLA, Karol Józef  (SÃO JOÃO PAULO II. Fides et Ratio. Vaticano, 1998. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-

ratio.html Acesso em: 30/05/2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

103 

 

 

 

 

 

Ensaios e Reflexões 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

104 

O Evangelho de João: Testemunho, Teologia e Comunhão na Tradição Joanina 

 
Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

" Quem contempla o Verbo que se fez carne descobre que a fé cristã não nasce apenas do ver, mas 

do permanecer: permanecer no amor, onde o discípulo amado repousa.” 

 

1 - Autor e contexto de composição 

A tradição cristã primitiva atribuiu o quarto Evangelho a João, filho de Zebedeu, um dos Doze 

Apóstolos e “discípulo a quem Jesus amava” (Jo 21,20). No entanto, a crítica bíblica contemporânea 

entende que a redação final do Evangelho, datada entre 90 e 100 d.C., é o resultado de um processo 

comunitário ligado à chamada “comunidade joanina”. 

Essa comunidade, formada por discípulos e seguidores do apóstolo, teria preservado suas 

memórias e ensinamentos, elaborando-os teologicamente para responder aos desafios da fé no fim do 

século I: o afastamento das sinagogas, a penetração da cultura helenista e a necessidade de afirmar a 

identidade de Jesus como o Cristo e Filho de Deus. 

Desse modo, o Evangelho de João expressa um testemunho apostólico interpretado e aprofundado 

teologicamente por uma comunidade de fé. A figura do “discípulo amado” funciona como selo de 

autoridade e como símbolo do verdadeiro discípulo, aquele que permanece em comunhão com Cristo. 

 

2 – Data, Local e Propósito do Evangelho de Lucas 

A redação final provavelmente ocorreu em Éfeso ou em alguma cidade da Ásia Menor, região 

onde João e seus discípulos teriam atuado. O Evangelho foi escrito em grego, com notável domínio da 

simbologia e do pensamento semita reinterpretado em chave helenista. 

O próprio autor (ou redator final) explicita o propósito da obra: “Estas coisas foram escritas para 

que creiais que Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais vida em seu nome” (João 

20,31). 

Trata-se, pois, de um Evangelho de fé e vida, redigido para confirmar os crentes na comunhão 

com Deus e introduzi-los na experiência da vida eterna já iniciada em Cristo. 

 

3 - Sobre João e a Tradição Joanina 

O apóstolo João aparece nos Evangelhos sinóticos como o mais jovem e o mais íntimo de Jesus. 

No quarto Evangelho, essa intimidade é elevada a símbolo teológico: o discípulo amado representa a 

comunhão perfeita do discípulo com o Mestre. 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

105 

Mesmo que João, o filho de Zebedeu, não seja o redator final, a tradição joanina — isto é, o 

conjunto de memórias e reflexões derivadas de sua experiência — constitui a base espiritual do texto. 

Essa tradição também se manifesta nas Cartas de João e no Apocalipse, formando um corpo doutrinário 

coeso que enfatiza a fé, o amor e a verdade. 

 

4 - Divisão e Conteúdo do Evangelho de João 

A estrutura literária do Evangelho de João apresenta uma organização teológica distinta dos 

sinóticos, centrada em sinais e discursos revelatórios:  

a) Prólogo (1,1–18) – Hino cristológico sobre o Logos eterno que “estava com Deus e era Deus”, 

e que “se fez carne e habitou entre nós”. 

b) Livro dos Sinais (1,19–12,50) – Narração dos sete grandes sinais que revelam a glória de 

Cristo (transformação da água em vinho, cura do cego, ressurreição de Lázaro etc.), acompanhados por 

longos discursos. 

c) Livro da Glória (13–20) – Relatos da Última Ceia, Paixão, Morte e Ressurreição, 

interpretados como glorificação e triunfo do amor. 

d) Epílogo (21,1–25) – Adição final que reforça a dimensão eclesial do Evangelho, com a 

reabilitação de Pedro e a missão pastoral confiada aos discípulos. 

Essa estrutura mostra o equilíbrio entre narrativa e teologia, história e contemplação, sinal e 

mistério. 

 

5 - Aspectos Fundamentais da Teologia Joanina 

O Evangelho de João apresenta uma teologia profundamente simbólica e espiritual. Alguns 

aspectos essenciais destacam-se: 

a) Cristologia alta: Jesus é o Logos preexistente, revelador do Pai e portador da vida eterna (João 

1,1–4). 

b) Simbolismo dual: luz/trevas, fé/incredulidade, verdade/mentira, vida/morte. 

c) “Eu sou” (Ego eimi): expressões que revelam a identidade divina de Cristo (“Eu sou o pão 

da vida”, “a luz do mundo”, “o bom pastor”, “o caminho, a verdade e a vida”). 

d) Teologia do amor: o mandamento novo (“Amai-vos uns aos outros como eu vos amei” – João 

13,34) é a expressão máxima da comunhão com Deus. 

e) O Espírito Santo como Paráclito: presença permanente do Ressuscitado que guia, consola e 

ensina a comunidade (João 14–16). 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

106 

Esses elementos formam uma espiritualidade centrada na fé que leva à comunhão, na verdade 

que liberta e no amor que permanece. 

 

6 - Ensinamentos e Espiritualidade 

O Evangelho de João é, antes de tudo, um livro de experiência espiritual. Ele ensina que crer em 

Jesus não é aderir a uma doutrina abstrata, mas entrar em relação com a Pessoa do Filho, acolher sua luz 

e participar da vida divina. 

A fé é apresentada como um ato existencial que transforma o crente: “Quem crê tem a vida 

eterna” (João 6,47). 

O amor, por sua vez, é o critério da autenticidade dessa fé: “Nisto saberão que sois meus 

discípulos, se vos amardes uns aos outros” (João 13,35). 

A espiritualidade joanina é, portanto, relacional, trinitária e comunitária. O discípulo verdadeiro 

é aquele que permanece em Cristo, deixa-se conduzir pelo Espírito e traduz sua fé em obras de amor. 

 

7 - Aplicação Prática do Evangelho de João 

Lido à luz da tradição da Igreja, o Evangelho de João continua sendo um convite ao discipulado 

maduro. Ele chama o cristão contemporâneo a: 

a) Aprofundar a fé como encontro pessoal com o Cristo vivo. 

b) Viver o amor como mandamento novo e critério de autenticidade cristã. 

c) Deixar-se conduzir pelo Espírito Santo, o Consolador prometido. 

d) Testemunhar a verdade num mundo fragmentado e relativista. 

Em termos pastorais, o texto convida à contemplação do mistério da Encarnação e à vida em 

comunhão, unindo razão e coração, fé e ação. 

 

8- Conclusões 

O Evangelho de João é uma síntese admirável entre testemunho e teologia, entre memória 

apostólica e elaboração comunitária. A comunidade joanina soube transformar a experiência viva de um 

discípulo em Evangelho universal, no qual Cristo é revelado como o Verbo eterno que assume a carne 

humana para manifestar o amor do Pai. 

Ainda hoje, seu apelo permanece o mesmo: crer para ter vida em seu nome (João 20,31). Nessa 

fé e nesse amor, o cristão encontra não apenas o caminho da salvação, mas também o sentido pleno da 

existência. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

107 

10 - Referências Bibliográficas 

ALBERTIN, Francisco. Explicando o evangelho de João. Aparecida do Norte: Santuário, 2012. 

 

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus1995. 

 

BROWN, Raymond E. The Gospel According to John. New York: Doubleday, 1966–1970. 

 

BULTMANN, Rudolf. The Gospel of John: A Commentary. Philadelphia: Westminster Press, 1971. 

 

CENTRO BÍBLICO VERBO. Entendendo o evangelho de João. São Paulo: Paulus, 2015. 

 

LOHSE, Eduard. O contexto e ambiente do novo testamento. São Paulo: Paulinas, 2000. 

 

SCHNACKENBURG, Rudolf. The Gospel according to St. John. London: Burns & Oates, 1980. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

108 

João, o Discípulo Amado: A Teologia da Intimidade e o Silêncio do Coração 

 
Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

" Ser discípulo amado é mais do que estar perto de Jesus:  

é aprender a permanecer no amor que dele emana e o revela..” 

 

Resumo 

O presente ensaio propõe uma reflexão teológico-espiritual sobre a figura de João, o discípulo amado, 

cuja experiência de intimidade com Cristo fundamenta uma das mais profundas compreensões do 

Evangelho. João simboliza o discípulo que não apenas segue, mas que permanece; que não busca 

compreender o mistério, mas repousar nele. A partir de sua presença fiel junto à cruz e de sua teologia 

da luz e do amor, o texto discute o valor contemplativo da fé, a coragem da ternura e a permanência no 

amor como centro da vida cristã. O artigo recorre às Escrituras e aos Padres da Igreja para mostrar que 

João é paradigma da comunhão entre a experiência pessoal do amor de Deus e a missão universal da 

Igreja. 

 

Abstract 

This essay offers a theological and spiritual reflection on John, the beloved disciple, whose intimacy with 

Christ represents one of the deepest insights into the Gospel. John symbolizes the disciple who not only 

follows but abides; who does not seek to grasp the mystery, but rests in it. Through his faithful presence 

at the cross and his theology of light and love, this text explores the contemplative dimension of faith, 

the courage of tenderness, and the permanence in divine love as the heart of Christian life. Drawing upon 

Scripture and the Church Fathers, the article presents John as a paradigm of the communion between 

personal experience of God’s love and the universal mission of the Church. 

 

1 - O Discípulo que Amava e Sabia ser Amado 

O Evangelho segundo João não se contenta em narrar fatos: ele revela uma relação. 

Entre todos os discípulos, há um que se distingue não pela eloquência ou pela liderança, mas pela 

intimidade — aquele que repousa sobre o peito de Jesus durante a ceia (João 13,23). Esse gesto resume 

a espiritualidade joanina: aproximar-se de Cristo até escutar os batimentos do Coração de Deus. 

O título “discípulo amado” não indica favoritismo, mas a experiência fundante da fé cristã: 

deixar-se amar por primeiro (1João 4,19). João compreendeu que o seguimento de Cristo nasce não do 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

109 

esforço humano, mas da resposta grata ao amor divino. Enquanto Pedro representa a ação e a coragem, 

João representa a escuta e a permanência — dimensões indispensáveis de uma fé madura. 

Santo Agostinho interpreta essa diferença dizendo que “Pedro é o símbolo da Igreja ativa; João, 

da Igreja contemplativa, aquela que no amor repousa e contempla o que Pedro anuncia” (Agostinho, 

In Ioannis Evangelium Tractatus, 124,5). 

 

2 – A Coragem da Ternura 

Há uma forma de coragem que nasce da ternura, e João a encarna. Quando todos fogem, ele 

permanece junto à cruz (Jo 19,26). 

A fidelidade do amor não precisa de discursos; basta estar presente. É essa presença silenciosa 

que torna João o testemunho do amor que não abandona. 

Ao pé da cruz, Jesus o une à sua Mãe: “Mulher, eis o teu filho... Eis a tua mãe” (João 19,26-27). 

Nesse gesto, o Crucificado inaugura uma nova comunhão: Maria torna-se Mãe da Igreja, e João, 

símbolo da comunidade amada e acolhida. São Irineu de Lião reconhece nesse momento o nascimento 

espiritual da Igreja “do lado aberto de Cristo e sob o olhar da Mãe” (Irineu, Adversus Haereses, 

IV,33,11). 

João, ao receber Maria, torna-se o primeiro guardião do amor materno e do lar espiritual onde a 

fé habita. 

Sua coragem é a da ternura — a coragem de permanecer, acolher e amar. 

 

3 - O Evangelista da Luz 

O Evangelho joanino, provavelmente escrito entre os anos 90 e 100 d.C. pela comunidade 

joanina, reflete a maturidade espiritual de uma geração que aprendeu a ver em Cristo o Verbo eterno: 

“No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus” (João 1,1). 

Essa abertura é mais do que introdução: é um hino cósmico, que une criação e redenção, tempo e 

eternidade. 

Em João, a teologia nasce da contemplação. Ele não descreve Jesus apenas como mestre e profeta, 

mas como luz do mundo (João 8,12), água viva (João 4,14), pão da vida (João 6,35) e vida em plenitude 

(João 10,10). 

Para Orígenes, o quarto Evangelho é o “Evangelho espiritual”, pois “quem o lê com espírito 

puro compreenderá que as palavras de Jesus são espírito e vida” (Orígenes, Commentarium in Ioannem, 

I,6). 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

110 

A mística joanina revela que a fé é um encontro transformador, em que o conhecer dá lugar ao 

contemplar e o verbo humano se dissolve no Verbo divino. 

 

4 - O Último Apóstolo e o Silêncio da Maturidade 

A tradição afirma que João viveu até idade avançada em Éfeso, testemunhando uma fé serena e 

luminosa. 

Enquanto outros apóstolos confirmaram o testemunho pelo martírio, João o confirmou pela 

permanência. 

Em suas cartas, o ancião da fé fala com ternura paternal: “Filhinhos, amemo-nos uns aos outros, 

porque o amor vem de Deus” (1João 4,7). 

Não há mais disputa teológica, apenas o eco do amor. 

João é o apóstolo que amadureceu até tornar-se puro reflexo do amor que o habitava. 

A longevidade de João é símbolo da Igreja que permanece, sustentada pela esperança até que o 

Senhor volte (João 21,22-23). 

 

5 - O Discípulo Amado e o Caminho da Igreja 

A Igreja, para ser fiel a Cristo, deve ter em si algo do coração joanino. 

Pedro é a rocha da estrutura; João é o coração da comunhão. Ambos são indispensáveis, pois a 

Igreja vive da verdade e do amor, da palavra proclamada e do silêncio que a contempla. 

João corre com Pedro ao sepulcro e chega primeiro (João 20,4). 

A tradição espiritual lê esse gesto como sinal de que o amor antecipa o entendimento. 

A fé do amor é mais veloz que a razão, e a contemplação prepara o olhar para reconhecer o 

Ressuscitado. 

Assim, o discípulo amado representa o modo eclesial de seguir Jesus: evangelizar é antes amar. 

 

6 - Permanecer no Amor 

João é o apóstolo do verbo “permanecer” (menein), que se repete em todo o seu Evangelho: 

“Permanecei em mim e eu permanecerei em vós” (João 15,4). 

Permanecer é o contrário de consumir; é a fidelidade que resiste ao tempo, é o amor que não 

desiste. 

Ser discípulo amado é aceitar o convite de Cristo à comunhão que não se esgota. 

A vida cristã, em sua essência, é joanina: deixar-se amar para amar, contemplar para servir, 

silenciar para escutar. 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

111 

Como ensina Santo Agostinho, “Ama e faz o que quiseres” (Agostinho, In Epistulam Ioannis ad 

Parthos Tractatus, 7,8), pois quem verdadeiramente ama já vive segundo a vontade de Deus. 

 

7 – Conclusões 

João, o discípulo amado, é o ícone do discipulado contemplativo, do amor fiel que permanece aos pés da 

cruz e reconhece o Ressuscitado no silêncio da aurora. 

Seu Evangelho e suas cartas compõem uma teologia do coração, onde a razão se torna oração e 

o conhecimento, comunhão. 

“E Maria guardava todas estas palavras, meditando-as em seu coração” (Lucas 2,19). 

João aprendeu dela a escuta silenciosa, o amor perseverante e o repouso no mistério. 

Na Virgem Maria, a Igreja reencontra o mesmo olhar do discípulo amado — o olhar que 

permanece, crê e espera. 

 

8 - Referências Bibliográficas 

ALBERTIN, Francisco. Explicando o evangelho de João. Aparecida do Norte: Santuário, 2012. 

 

BÍBLIA. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus1995. 

 

BROWN, Raymond E. The Gospel According to John. New York: Doubleday, 1966–1970. 

 

BULTMANN, Rudolf. The Gospel of John: A Commentary. Philadelphia: Westminster Press, 1971. 

 

CENTRO BÍBLICO VERBO. Entendendo o evangelho de João. São Paulo: Paulus, 2015. 

 

HIPONA, Santo Agostinho. In Ioannis Evangelium Tractatus. Disponível em: 

file:///C:/Users/mbern/Downloads/content%20(1).pdf Acesso em: 12/06/2025. 

________. In Epistulam Ioannis ad Parthos Tractatus. Disponível em: 

https://deg.paulus.com.br/6939.pdf Acesso em: 12/06/2025. 

 

LIÃO, Irineu de. Adversus Haereses. Disponível em: https://faculdadejesuita.edu.br/wp-

content/uploads/2022/06/ADVERSUS-HAERESES-DE-IRENEU-DE-LIAO-ELEMENTOS-PARA-

UMA-REFLEXAO-EM-TORNO-A-TRADICAO-COMO-REGRA-DE-FE-E-LUGAR-DE-

DIALOGO-INTER-R.pdf Acesso em: 15/06/2025. 

 

LOHSE, Eduard. O contexto e ambiente do novo testamento. São Paulo: Paulinas, 2000. 

 

ORÍGENES. Commentarium in Ioannem. Disponível em: 

https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0185-0254,_Origenes,_Commentary_on_John,_EN.pdf 

Acesso em: 15/06/2025. 

 

SCHNACKENBURG, Rudolf. The Gospel according to St. John. London: Burns & Oates, 1980. 

 

file:///C:/Users/mbern/Downloads/content%20(1).pdf
https://deg.paulus.com.br/6939.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/06/ADVERSUS-HAERESES-DE-IRENEU-DE-LIAO-ELEMENTOS-PARA-UMA-REFLEXAO-EM-TORNO-A-TRADICAO-COMO-REGRA-DE-FE-E-LUGAR-DE-DIALOGO-INTER-R.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/06/ADVERSUS-HAERESES-DE-IRENEU-DE-LIAO-ELEMENTOS-PARA-UMA-REFLEXAO-EM-TORNO-A-TRADICAO-COMO-REGRA-DE-FE-E-LUGAR-DE-DIALOGO-INTER-R.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/06/ADVERSUS-HAERESES-DE-IRENEU-DE-LIAO-ELEMENTOS-PARA-UMA-REFLEXAO-EM-TORNO-A-TRADICAO-COMO-REGRA-DE-FE-E-LUGAR-DE-DIALOGO-INTER-R.pdf
https://faculdadejesuita.edu.br/wp-content/uploads/2022/06/ADVERSUS-HAERESES-DE-IRENEU-DE-LIAO-ELEMENTOS-PARA-UMA-REFLEXAO-EM-TORNO-A-TRADICAO-COMO-REGRA-DE-FE-E-LUGAR-DE-DIALOGO-INTER-R.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0185-0254,_Origenes,_Commentary_on_John,_EN.pdf


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

112 

Jesus e a Mulher Samaritana 
(João, 4: 1-30; 39-42) 

 
Maria Bernadete Miranda 

mbernadetemiranda@gmail.com 

 

 

Segundo o Evangelho de João, 4: 1-30, 

 

Quando Jesus soube que os fariseus tinham ouvido dizer que ele fazia mais 

discípulos e batizava mais que João – ainda que, de fato, Jesus mesmo não 

batizasse, mas os seus discípulos - deixou a Judéia e retornou a Galileia. Era 

preciso passar pela Samaria. Chegou, então, a uma cidade de Samaria, chamada 

Sicar, perto da região que Jacó havia dado a seu filho José. Ali se achava a fonte 

de Jacó. Fatigado da caminhada, Jesus sentou-se junto à fonte. Era por volta da 

hora sexta. Uma mulher da Samaria chegou para tirar água. Jesus lhe disse: Dá-

me de beber! Seus discípulos haviam ido à cidade comprar alimento. Diz-lhe, 

então, a samaritana: Como, sendo judeu, tu me pedes de beber, a mim que sou 

samaritana? (Os judeus, com efeito, não se dão com os samaritanos). Jesus lhe 

respondeu: Se conhecesses o dom de Deus e quem é o que te diz: Dá-me de 

beber, tu é que lhe pedirias, e ele te daria água viva. Ela lhe disse: Senhor, nem 

sequer tens vasilha e o poço é profundo; de onde, pois, tiras essa água viva?  És 

porventura maior que o nosso pai Jacó, que nos deu este poço, do qual ele mesmo 

bebeu, assim como seus filhos, e seus animais? Jesus lhes respondeu: Aquele 

que bebe desta água terá sede novamente; mas quem beber da água que lhe darei, 

nunca mais terá sede. Pois a água que eu lhe der tornar-se-á nele uma fonte de 

água jorrando para a vida eterna.  Disse-lhe a mulher: Senhor, dá-me dessa água 

para que eu não tenha mais sede, nem tenha de vir mais aqui para tirá-la.  Jesus 

lhe disse: Vai, chama teu marido e volta aqui.  A mulher lhe respondeu: Não 

tenho marido. Jesus lhe disse: Falaste bem: não tenho marido, pois tiveste cinco 

maridos e o que agora tens não é teu marido; nisso falaste a verdade.  Disse-lhe 

a mulher: Senhor, vejo que és profeta.  Nossos pais adoraram nesta montanha, 

mas vós dizeis: é em Jerusalém que está o lugar onde é preciso adorar. Jesus lhe 

disse: Acredita-me, mulher, vem a hora em que nem nesta montanha nem em 

Jerusalém adorareis o Pai. Vós adorais o que não conheceis; nós adoramos o que 

conhecemos, porque a salvação vem dos judeus. Mas vem a hora - e é agora - 

em que os verdadeiros adoradores adorarão o Pai em espírito e verdade, pois são 

os adoradores que o Pai procura. Deus é espírito e aqueles que o adoram devem 

adorá-lo em espírito e verdade. A mulher lhe disse: Sei que vem um Messias 

(que se chama Cristo); quando ele vier, nos explicará tudo. Disse-lhe Jesus: Sou 

eu, que falo contigo. Naquele instante, chegaram seus discípulos e admiravam-

se de que falasse com uma mulher; nenhum deles, porém, lhe perguntou: Que 

procuras? ou: Que falas com ela? A mulher, então, deixou o seu cântaro e correu 

à cidade dizendo a todos: Vinde ver um homem que me disse tudo o que fiz. Não 

seria ele o Cristo? Eles saíram da cidade e foram ao seu encontro. 

 

mailto:mbernadetemiranda@gmail.com


 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

113 

Essa passagem em que Jesus conversa com a mulher samaritana mostra que Jesus não tinha 

preconceito com nenhum povo ou raça e que a salvação era para todos. 

Porém, deve-se observar que ela tem um significado muito maior do que isso. 

É preciso conhecer a história (principalmente a história de Israel) para entender exatamente o 

teor desse diálogo. 

Samaria e Israel pertenciam há um mesmo reino nos tempos de Davi e Salomão. Esse reino era 

composto pelas doze tribos de Israel. No século XI a.C. o reino foi dividido em dois: ao sul ficou o reino 

de Judá, composto pelas tribos de Judá e Benjamin, com sua capital em Jerusalém, e ao norte o reino de 

Israel, composto pelas outras dez tribos restantes e com sua capital em Samaria.  Os habitantes do reino 

do sul eram os Judeus e os do reino do norte os Samaritanos. 

Em 722 a.C. o rei Salmaneser da Assíria conquistou o reino de Israel, 2 Reis, 17: 6-24, 

 

No nono ano de Oséias, o rei da Assíria tomou Samaria e deportou Israel para a 

Assíria, estabelecendo-o em Hala e às margens do Habor, rio de Gozã,e nas 

cidades dos medos. Isso aconteceu porque os israelitas pecaram contra Iahweh 

seu Deus, que os fizera subir da terra do Egito, libertando-os da opressão do 

Faraó, rei do Egito. Adoraram outros deuses e, seguiram os costumes das nações 

que Iahweh havia expulsado de diante deles, e os costumes estabelecidos pelos 

reis de Israel. Os israelitas proferiram palavras inconvenientes contra Iahweh seu 

Deus, construíram lugares altos em toda a parte em que habitavam, desde as 

torres de vigia até as cidades fortificadas. Erigiram para si estelas e postes 

sagrados sobre toda colina elevada e debaixo de toda árvore verdejante. 

Sacrificaram em todos os lugares altos, imitando as nações que Iahweh havia 

expulsado de diante deles, e cometeram ações más, provocando a ira de Iahweh. 

Prestaram culto aos ídolos, embora Iahweh lhes houvesse dito: Vós não fareis 

tal coisa. No entanto, Iahweh tinha feito esta advertência a Israel e a Judá, por 

meio de todos os profetas e videntes: Convertei-vos de vossa má conduta e 

observai meus mandamentos e meus estatutos, conforme toda a Lei que prescrevi 

a vossos pais e que lhes comuniquei por intermédio de meus servos, os profetas. 

Mas eles não obedeceram e endureceram a sua cerviz como o haviam feito seus 

pais, que não tinham acreditado em Iahweh seu Deus. Desprezaram seus 

estatutos, bem como a aliança que ele havia concluído com seus pais, e as ordens 

que lhes havia dado. Correndo atrás da Vaidade, eles próprios se tornaram 

vaidade, como as nações ao redor, apesar de Iahweh lhes ter ordenado que não 

agissem como elas. Rejeitaram todos os mandamentos de Iahweh seu Deus, 

fabricaram para si estátuas de metal fundido, os dois bezerros de ouro, fizeram 

um poste sagrado, adoraram todo o exército do céu e prestaram culto a Baal. 

Fizeram passar pelo fogo seus filhos e filhas, praticaram a adivinhação e a 

feitiçaria, e venderam-se para fazer o mal na presença de Iahweh, provocando 

sua ira. Então Iahweh irritou-se sobremaneira contra Israel e arrojou-o para longe 

de sua face. Restou apenas a tribo de Judá. Judá tampouco guardou os 

mandamentos de Iahweh seu Deus; seguiu os estatutos que Israel praticava. Por 

isso, Iahweh rejeitou toda a raça de Israel, humilhou-a e entregou-a aos 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

114 

saqueadores, e enfim baniu-a para longe de sua face. Ele, com efeito, havia 

separado Israel da casa de Davi e Israel tinha proclamado como rei Jerobão, filho 

de Nabat; Jerobão afastou Israel de Iahweh e levou-o a cometer um grande 

pecado. Os israelitas imitaram todos os pecados que Jerobão cometera e dele não 

se afastaram, até que finalmente Iahweh baniu Israel de sua presença, como o 

havia anunciado por intermédio de seus servos, os profetas; deportou Israel para 

longe de sua terra, para a Assíria, onde está até hoje. O rei da Assíria mandou vir 

gente da Babilônia, de Cuta, de Ava, de Emat e de Sefarvim, e estabeleceu-os 

nas cidades da Samaria, em lugar dos israelitas; tomaram posse da Samaria e 

fixaram-se em suas cidades”. (2REIS, 17: 6-24) 

 

Com o objetivo de destruir os sentimentos nacionais dos povos conquistados, ele levou muitos 

dos samaritanos para outras terras de seu domínio e trouxe estrangeiros de outras terras para Samaria. 

Os samaritanos que ficaram casaram-se com as estrangeiras que vieram de outros lugares, da mesma 

forma que os estrangeiros se casaram, com as samaritanas. Por causa dessa mistura, os judeus não 

reconheciam os samaritanos como puros, e os tratavam com desprezo. Por essa razão a mulher estranhou 

o fato de Jesus conversar com ela e lhe pedir água, pois os judeus sequer falavam com os samaritanos. 

Jesus havia deixado a Judéia e se dirigia para a Galileia, porém "era preciso passar por 

Samaria." (João, 4: 4) Jesus decidiu passar e não se desviar da cidade onde viviam aqueles rejeitados 

pelos judeus. 

Jesus, sendo Deus é santo e puro, ao contrário de nós que, muitas vezes, fazemos acepção de 

pessoas. Os judeus rejeitavam os samaritanos, mas Jesus os amava e queria dar a eles a salvação eterna. 

O fato de Jesus parar junto à fonte 27 de Jacó teve como resultado a salvação da nossa personagem 

principal - a mulher samaritana - e a de muitas outras pessoas que moravam em Samaria. A mulher 

samaritana morava em Sicar e, a hora sexta (meio-dia) caminhava até o poço para apanhar água. 

Naquela época, normalmente, as mulheres mais novas de uma casa, iam buscar água no poço 

para suprir as necessidades. Geralmente, elas preferiam fazer isto no fim da tarde quando o tempo estava 

mais fresco. Ao contrário delas, a mulher samaritana estava indo apanhar água, ao meio-dia, hora sexta 

(João, 4: 6). Talvez por ser desprezada pelas outras mulheres. 

Jesus “Fatigado da caminhada, sentou-se junto à fonte". (João, 4: 6) Imagine a mulher 

samaritana se aproximando do poço e ficando surpresa por encontrar ali um judeu e ainda mais por ele 

lhe dirigir a palavra, dizendo: "Dá-me de beber!" (João, 4: 7) Certamente, a mulher se surpreendeu, 

 
27 A palavra fonte remete imediatamente à imagem de água jorrando da terra, conforme provém do significado do vocábulo 

fons em latim, apontando para a origem de algo. Segundo a etimologia a palavra Fonte significa, o ponto de partida; o início 

de uma ação ou de algo cujo desenvolvimento continua num tempo ou espaço. O lugar em que uma pessoa nasce: aquilo que 

causa ou caracteriza um comportamento, ação, o nascimento de algo. 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

115 

principalmente, por ser uma rejeitada (por fazer parte de um povo rejeitado) e por causa do seu modo de 

vida. 

Pergunta-se: Será que as pessoas procuram se aproximar e fazer amizades com alguém rejeitado? 

Imagine-se imitando Jesus e não fazendo acepção de pessoas? 

A Samaritana ficou surpresa com o pedido de Jesus e mais ainda quando Ele disse que poderia 

lhe dar "água viva". Jesus não possuía nada que pudesse tirar essa "água viva". Como então poderia lhe 

dar esta água? A samaritana jamais poderia imaginar que o que Jesus estava dizendo era: "mas quem 

beber da água que lhe darei, nunca mais terá sede. Pois a água que eu lhe der tornar-se-á nele uma 

fonte de água jorrando para a vida eterna." (João, 4: 14)  

Esta água oferecida por Jesus à mulher samaritana era um tipo de água que iria saciar, para 

sempre, a sua sede - a Palavra de Deus que a levaria a ter uma vida plena e eterna no céu. 

Apesar de ser pecadora, a mulher samaritana foi humilde e acreditou que Jesus tinha a "água 

viva." 

Geralmente as pessoas não são humildes, ou seja, são soberbas e essas jamais prosperarão. 

Assim, deve-se ter humildade e submissão ao Senhor, pois só Ele pode dar o melhor para nossas vidas. 

A mulher samaritana ainda não estava entendendo, mas aceitou a "água viva" oferecida por Jesus 

dizendo: "Senhor, dá-me dessa água para que eu não tenha mais sede, nem tenha de vir mais aqui para 

tirá-la". (João, 4: 15) 

Observe e pense, será que já bebeste desta água? 

Para resolver a sede espiritual, deve-se beber desta água, ou procurar satisfazer as necessidades 

com coisas materiais, por exemplo: dinheiro, consumismo, festas etc.? 

Entende-se que, somente Deus é capaz de preencher o vazio que existe na alma. Só Ele pode 

saciar a sede - tanto espiritual quanto material. 

Jesus ia, pouco a pouco, deixando a mulher samaritana maravilhada e cativada por Suas palavras. 

Até que a Samaritana ouviu Jesus dizer que ela tido cinco maridos e o que agora vivia com ela não era 

seu marido. Como poderia aquele homem conhecer toda a sua vida? Por que aquele judeu estava ali 

conversando com ela e revelando a sua vida? 

Neste ponto, procura-se mostrar principalmente quem eram os cinco maridos da mulher 

samaritana. 

Percebe-se que a mulher do texto não tem nome. Ela representava todo o povo de Samaria, ou 

seja, os cinco povos estrangeiros que vieram habitar Samaria: “O rei da Assíria mandou vir gente da 

Babilônia, de Cuta, de Ava, de Emat e de Sefarvim, e estabeleceu-os nas cidades da Samaria, em lugar 

dos israelitas; tomaram posse da Samaria e fixaram-se em suas cidades.” (2 Reis, 17: 24) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

116 

Entende-se que esses eram os cinco maridos da mulher samaritana, e que tais povos trouxeram 

consigo seus costumes, religião e deuses: 

Babilônia. Cultuavam uma deusa chamada Sucote-Benote. 

Cuta. Cultuavam o deus Nergal. 

Ava. Cultuavam deuses Nibaz eTartaque. 

Hamate. Cultuavam a deusa Asima. 

Sefarvaim. Cultuavam os deuses Adrameleque e Anameleque 

O sexto marido era a situação atual em que se encontrava Samaria, pela imposição da religião 

oficial de Jerusalém desde o tempo de João Hircano em 128 a.C. Não se tinha uma aliança com Deus. 

Jesus agora era o sétimo marido e oferecia a mulher uma aliança eterna. 

Jesus não escolheu o poço de Jacó para ter essa conversa com a samaritana por acaso. Mas sim, 

em decorrência de toda essa mistura religiosa que Samaria havia passado, e pelo fato de terem sido 

rejeitados pelos judeus. Jesus então diz para a mulher samaritana que Ele agora é o “dono do poço”. E 

é Ele, Jesus quem agora chama Samaria de volta, e mais, diz para que todos os povos que ali habitam e 

cultuam outros deuses, que também poderiam vir. 

A água que Ele estava oferecendo não tinha mais distinção de judeu, samaritano ou gentio. A 

água era para todos. 

No coração dessa mulher samaritana, provavelmente, algo diferente estava para acontecer. 

Mesmo tendo toda a sua vida revelada por Jesus, ela ainda não sabia que estava diante do próprio Deus 

que a criou. Ela ainda não estava entendendo que quem estava diante dela era o próprio Deus criador 

dos céus e da terra. A samaritana pensou que Jesus fosse um profeta e jamais imaginou que estava frente 

a frente com Aquele que poderia lhe dar a vida eterna, com Aquele que saciaria a sua sede para todo o 

sempre. 

Foi a esta mulher pecadora, cheia de dúvidas que Jesus decidiu dizer quem Ele era. Jesus não 

escolheu líderes religiosos para dizer que Ele era o próprio Deus. 

Quando a mulher samaritana disse: "Sei que vem um Messias (que se chama Cristo); quando ele 

vier, nos explicará tudo." (João, 4: 25) Jesus lhe respondeu: "Sou eu, que falo contigo." (João, 4: 26) 

Jesus não escolheu líderes e homens religiosos, para se revelar, mas escolheu uma simples mulher 

pecadora que tinha sede de conhecer o Messias. 

Assim, a mulher samaritana convencida de que estava diante do próprio Deus, prontamente foi 

para a cidade levar as boas-novas. Ela não guardou só para si o que ouvira e aprendera, mas "deixou o 

seu cântaro e correu à cidade dizendo a todos: Vinde ver um homem que me disse tudo o que fiz. Não 

seria ele o Cristo?” (João, 4: 28-29) 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

117 

Diante deste maravilhoso exemplo da mulher samaritana, conclui-se que algo muito urgente 

precisa ser feito, ou seja, assim como ela, deve-se falar de Cristo e mostrar aos perdidos que "Deus amou 

tanto o mundo, que entregou o seu Filho único, para que todo o que nele crê não pereça, mas tenha a 

vida eterna." (João, 3: 16) 

De tudo que foi dito sobre esta mulher que morava na cidade de Sicar, em Samaria, um exemplo 

deve ser seguido: Fale de Cristo aos seus filhos, pais, irmãos e amigos que estão, cegamente, caminhando 

onde tudo é mais fácil, prazeroso e convidativo e que os estão levando para um lugar eterno, de chamas 

ardentes - o inferno literal.  

Em virtude dos fatos mencionados, é imprescindível que todos se conscientizem de que se faz 

necessário uma mudança e que se deve ter no coração um peso pelas almas perdidas. Deve-se mudar 

para poder transformar vidas, vidas que estão sedentas da Palavra de Deus. 

Afinal, “na beira do poço de Sicar, Jesus saciou a sede de uma alma com a água viva do amor 

divino, transformando a solidão da mulher samaritana em fonte de fé e testemunho.” 

 

Referências Bibliográficas 

ALBERTIN, Francisco. Explicando o evangelho de João. Aparecida do Norte: Santuário, 2012. 

 

BÍBLIA. A bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus1995. 

 

BETTO, Frei. Democracia e poder. 2006. Disponível em: http://www.adital.org.br/ 

site/noticia.asp?lang=PT&cod=25792. Acesso em: 28 dez. 2024. 

 

BETTO, Frei e GLEISER, Marcelo. Conversa sobre a fé e a ciência. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2011. 

 

BOBBIO, Norberto. Dicionário de política. São Paulo: EDUNB. 1992. p. 335. 

 

CENTRO BÍBLICO VERBO. Entendendo o evangelho de João. São Paulo: Paulus, 2015. 

 

CROSSAN, Jean Dominic. O Jesus histórico. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

 

HORSLEY, Richard A. Jesus e o império: o reino de Deus e a nova desordem mundial. São Paulo: 

Paulus, 2004. 

______. Arqueologia, história e sociedade na Galiléia: o contexto social de Jesus e dos Rabis. São 

Paulo: Paulus, 2000. 

 

LOHSE, Eduard. O contexto e ambiente do novo testamento. São Paulo: Paulinas, 2000. 

 

MEIER, J. P. Um judeu marginal: repensando o Jesus histórico. Rio de Janeiro: Imago, 1992. 

 

SILVA, Andréia Cristina L. Frazão da. A palestina no século I d.C. Disponível em: 

http://www.ifcs.ufrj.br/~frazão/palestina.htm. Acesso em: 20 fev. 2006. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

118 

Sobre a Revista 

 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança é uma publicação semestral do Núcleo de Estudos 

Religiosos do Portal Peregrino da Esperança, dedicada à difusão do saber religioso e à evangelização. 

Idealizada por Maria Bernadete Miranda e Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues, a revista reúne 

artigos, entrevistas e reflexões sobre fé, espiritualidade e peregrinação. 

Registrada com ISSN – 3086-2256  pelo IBICT, consolida-se como um espaço de encontro entre a 

pesquisa teológica e a vivência cristã, inspirando os leitores a caminhar com esperança 

 

Contato Principal 

Editor Científico 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

E-mail: luizaerodesign@gmail.com 

E-mail: mbernadetemiranda@gmail.com 

 

Editor 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

 

Conselho Editorial 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Engenheiro Mecânico pela FEI e Mestre em Engenharia Aeronáutica pelo ITA. Professor do Instituto 

Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de São Paulo - Campus Salto. 

Maria Bernadete Miranda 

Advogada e professora. Mestre e Doutora em Direito das Relações Sociais, Direito Empresarial, pela 

PUC/SP. 

 

Administrador do Portal 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

119 

Capa e Design 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

 

Foco e Escopo 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança dedicar-se-á à difusão do saber religioso e à evangelização. 

Haverá três âmbitos de abrangência: disciplinar, interdisciplinar e transdisciplinar. 

Os artigos serão submetidos à Comissão Avaliadora e sua revisão final caberá ao Conselho Editorial. 

 

Editorial 

Esta seção visa apresentar as matrizes epistemológicas que orientam a revista a partir da proposta de 

interlocução entre diferentes áreas do conhecimento mediante sua interface com a religião católica 

apostólica romana. 

 

Entrevistas 

O objetivo principal desta seção corresponde à publicação de entrevistas relacionadas as experiências 

vividas na fé e na religiosidade. 

  

Periodicidade 

Publicação semestral nos meses de junho e dezembro. 

  

Arquivamento 

Esta revista utiliza arquivos permanentes para preservação e restauração.  

  

Declaração de Direito Autoral 

Direitos Autorais para artigos publicados nesta revista são do autor, com direitos de primeira publicação 

para a revista. Em virtude da política adotada pela revista, o acesso é público, gratuito e os trabalhos 

pesquisados e entregues para a publicação são de responsabilidade de seus autores e representam o seu 

ponto de vista. Ficam reservados os direitos à propriedade intelectual do autor. 

  

Política de Privacidade 

Os nomes e endereços de e-mail neste site serão usados exclusivamente para os propósitos da revista, 

não estando disponíveis para outros fins. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

120 

Histórico da Revista 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança nasceu do desejo de unir fé, reflexão e conhecimento em 

um mesmo caminho de evangelização. Idealizada por Maria Bernadete Miranda e Luiz Eduardo Miranda 

José Rodrigues, a revista representa um dos frutos do Núcleo de Estudos Religiosos do Portal Peregrino 

da Esperança, consolidando-se como um espaço dedicado à difusão do saber religioso e ao 

fortalecimento da espiritualidade cristã. 

Com publicação semestral, a Revista tem como missão promover o diálogo entre fé e cultura, 

incentivando a produção científica, o testemunho espiritual e o intercâmbio entre pesquisadores, 

peregrinos e devotos de diferentes expressões do cristianismo. Seu conteúdo abrange artigos, ensaios, 

documentos, entrevistas e relatos que contribuem para o estudo e a vivência dos Caminhos de 

Peregrinação no Brasil e no mundo, bem como temas voltados à teologia, espiritualidade, história da 

Igreja e devoções marianas. 

A Revista Eletrônica Peregrino da Esperança recebeu o número de ISSN – 3086-2256 do Instituto 

Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia (IBICT), integrando-se ao universo das publicações 

acadêmicas indexadas em meio digital. Essa conquista reafirma seu compromisso com a seriedade 

editorial, a pesquisa teológica e a promoção da fé através da palavra escrita. 

Mais do que um periódico, a Revista é um caminho de partilha e esperança, onde a ciência e a 

espiritualidade se encontram para inspirar corações e iluminar mentes. Em cada edição, convida seus 

leitores a peregrinar pelas sendas do saber, da fé e do amor a Deus, deixando-se guiar pela luz de Maria, 

Estrela da Evangelização, que conduz todos os peregrinos ao encontro com Cristo, o Caminho, a Verdade 

e a Vida. 

 

Luiz Eduardo Miranda José Rodrigues 

Maria Bernadete Miranda 

 

Ficha Catalográfica 

Revista Eletrônica Peregrino da Esperança – RODRIGUES, LEMJ e MIRANDA, Maria Bernadete 

Ano 1, v.1, n.1 (2025). Santana de Parnaíba-SP: www.peregrinodaesperanca.com.br 

ISSN - 3086-2256  

 

Periodicidade Semestral 

1. Teologia - Periódico. 2. Artigos. 3. Ensaios. 4. Devoções Marianas. 5. Entrevistas. 

 



 

 
Revista Eletrônica Peregrino da Esperança - Volume 1 - nº 1 – 2025 - ISSN 3086-2256  

 

121 

 


