
  



1 

 
MIJN PROJECT EN TAAL 

 
 

De projectmanager als taalmanager 
 
 
 
 
 

 
In de reeks: 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Rob van Renen 
 

 
 

LEREN  

IN
 

UIT
VOERIN

G 



2 

 

 
 
Ontwerp omslag: Rob van Renen 
Illustraties: Marc Gofferjé 
Redactie: Marc Gofferjé 
 
‘Leren in Uitvoering’ is een reeks met uitgaven om thema’s op het 
terrein van projectmanagement dieper door te denken en breder 
bespreekbaar te maken. 
 
Copyright © 2025 Mijn project en – uitgeverij in eigen beheer 
 
De merknaam ‘Mijn project en’ is voor alle publicaties van ‘Mijn 
project en’ uitgeverij als merknaam beschermd. 
 
Alle namen van personen en locaties zijn fictief. Elke gelijkenis 
met bestaande personen of locaties is puur toeval. 

 
Alle rechten voorbehouden. Niets uit deze uitgave mag worden 
verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd gegevens-
bestand, of openbaar gemaakt, in enige vorm of op enige wijze, 
hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieën, opnamen, of 
enige andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestem-
ming van uitgeverij ‘Mijn project en’. 
 
Eerste editie in een oplage als pdf, 17 december 2025. 
 
 
ISBN 9 789081 841481 

 
 

www.mijnprojectenik.nl 
  

http://www.mijnprojectenik.nl/


3 

  Vooraf  
 

1. Deze reader verschijnt in de reeks ‘Leren in uitvoering’.  
2.  
3. Deze reeks beoogt het denken over projectmanagement te verrijken. Door bij 

te dragen aan het verbreden van het handelingsrepertoire van de projectleider 
beogen wij het vak projectmanagement verder te professionaliseren. 

4.  
5. In eerste instantie wilden we over specifieke thema’s steeds een nieuw ‘boek’ 

uitbrengen. Al vrij snel is het inzicht ontstaan dat we geen ‘boek’ schrijven, 
maar dat we een leerweg zijn ingeslagen waarvan we niet weten waar we uit-
komen. Inmiddels hebben we voor meerdere thema’s een reader opgesteld: 
over Sun-tzu, vriendschap, Nietzsche, falen en over rituelen.  

 
6. Mijn project en taal 
7. Het thema van deze editie is ‘taal’. Het aspect ‘Communicatie’ staat al decen-

nialang in de top-10 van de succes- en faalfacturen van projecten. Taal en het 
gebruik van taal vormen de kern van communicatie. Toch gaat het bij vraag-
stukken over communicatie nooit over taal als zodanig. Deze constatering was 
voor ons aanleiding om het fenomeen taal centraal te stellen en aan een on-
derzoek te onderwerpen.  

8.  
9. Het boeiende is dat we voor het denken en schrijven over taal, ook de taal zelf 

nodig hebben. Dat kan snel best ingewikkeld en abstract worden. We hebben 
er dan ook voor gekozen om veel voorbeelden te gebruiken uit de praktijk. 
Dit is de praktijk van gemeenten en het sociaal domein geworden, omdat Rob 
in de periode 2015-2025 daar zijn projecten heeft uitgevoerd.  

 
Deze reader is ook een experiment. De opzet van de reader en de uitwerking 
van de onderdelen is tot stand gekomen met een stevige inbreng vanuit Chat-
GPT. Dit heeft een grote invloed gehad op de structuur binnen de reader en 
de stijl van schrijven; veel meer in lijstjes, rijtjes en tussen conclusies. 
 
Het is dan ook een zeer praktische reader geworden, veel voorbeelden, veel 
lijstjes met tips, do’s en don’ts. Daarmee heeft de reader ook het karakter ge-
kregen van de zelfhulpboeken die met name in de Angelsaksische wereld (UK 
en VS) zo populair zijn. Het is onze meest filosofische, poëtische en Angel-
saksisch-praktische reader tot nu toe, met een kwinkslag en twist aan het eind. 
 
Lees deze reader met plezier, steek er wat van op en pas je nieuwe inzichten 
of enkele tips regelmatig toe. Wij denken dat je daardoor een beter projectre-
sultaat krijgt. Geef de reader daarna aan een vriend of collega, of bespreek de 
thema’s in je project. Nog leuker (voor ons en je project): Deel het boek uit in 
je project.  

 
17 december 2025, 
Rob van Renen, Stolberg (im Harz) 
Marc Gofferjé, Den Haag 

 
 



4 

Uit het leven gegrepen anekdoteparen 

 
Ik heb twee mensen in mijn team die over een bepaalde kwestie, “er samen niet uit 
kunnen komen”. Ik besluit tot een driegesprek. Ik laat beiden met elkaar in gesprek 
gaan en kijk en luister. Na ongeveer een half uur onderbreek ik het gesprek. Ik geef 
aan hen terug dat ze elkaar niet goed blijven begrijpen. Dat komt omdat ze vast-
zitten in hun eigen woorden en de betekenis die ze aan die woorden geven. Ik geef 
ook aan dat ik hoor dat ze hetzelfde bedoelen, maar het met andere woorden zeg-
gen. Alleen al door die interventie, breng ik teweeg dat beiden meer open gaan 
staan voor de taal van de ander, en die taal ook van elkaar overnemen. Daardoor 
komt het gesprek in een andere, meer constructieve energie. 
 
Trees, Kees en ik hebben een gesprek over de te volgen koers. Kees en ik verschil-
len van mening. Trees luistert en zegt niets. Na het voor de tweede keer herhalen 
van onze argumenten en de nog steeds verschillende standpunten verdedigend, 
past Kees een retorische truc toe. Hij zegt dat in zijn beeld we het eigenlijk met 
elkaar eens zijn, maar het op een andere manier zeggen. Vervolgens verwoordt hij 
zijn standpunt en vervlecht daarin woorden die ik heb gebruikt. Hij probeert me 
op die manier te dwingen om het met hem eens te zijn. Wil ik daarna aangeven 
dat we het nog steeds niet eens zijn, dan moet ik het nog een keer uitleggen, maar 
met andere woorden dan die hij net gebruikt heeft. Vaak is het lastig om dan, op 
dat moment, die nieuwe, andere woorden te vinden. Ik merk dan dat ik bijna niet 
anders kan dan hem gelijk te geven. Hij heeft met mijn woorden zijn standpunt 
opnieuw neergezet, en ik kan er op dat moment niets nieuws tegenover zetten. Het 
is een oude truc om je gelijk te halen. Zelfs de Grieken en Romeinen deden dit al. 
 
Ik kende een directeur, ze is inmiddels overleden, die als vaste werkwijze in verga-
deringen, waar zij de voorzitter was, eerst iedereen om diens standpunt vroeg. Als 
laatste, iedereen gehoord hebbende, nam zij het woord. Daarvoor had ze niets la-
ten doorschemeren van haar eigen standpunt. Ze formuleerde dan haar standpunt 
en gebruikte daar de woorden bij van de vorige sprekers. Ze deed dat op een zo-
danige manier dat de meesten in haar standpunt een gelijkenis hoorden met hun 
eigen standpunt. Vervolgens stelde ze het te nemen besluit voor. In veruit het me-
rendeel van de situaties was de meerderheid het met haar eens.  
 
Ik kende een projectmanager, Thijs, hij is nog niet overleden, die aan het einde 
van een gesprek altijd als eerste zijn conclusies gaf. Ook hij was vaak de voorzitter 
van dat overleg. Daarna liet hij anderen aan het woord om diens standpunten en 
conclusies te geven. Als het rondje gemaakt was constateerde hij dat men het gro-
tendeels met elkaar eens was en hij formuleerde dat dan weer met zijn eigen woor-
den, die hij aan het begin had gebruikt. Bijna niemand was het dan met hem eens. 
Men weigerde ook vaak om zijn formulering als conclusie in de notulen op te laten 
nemen. Vaak ontstond er ruzie. 
  



5 

De taal 
 
De Engelsman glimlachte beleefd. Hij begreep precies 
wat ik bedoelde, alleen: ‘zo zeggen wij dat niet.’ 
De wijziging die hij voorstelde leek miniem 
maar maakte een wereld van verschil. 
 
Schoenmaker, houd je bij je leest. ‘Het varkentje gewassen’ 
kan niet letterlijk vertaald zonder te veranderen in iets anders. 
De Engelsman, nog steeds beleefd, vroeg hoe ik dat deed 
zo’n varkentje, hoe en waarom precies gewassen? 
Hij kon zich er geen voorstelling van maken. 
 
Een karwei met succes geklaard, probeerde ik. 
Waarom zeg je dat dan niet? Een staande uitdrukking. 
Werelden van verschil. Elke zegswijze, zinsconstructie 
roept nevels van omringende beelden en begrippen op. 
 
Wie zijn eigen taal spreekt schieten ze meteen te binnen 
onuitgesproken verbindingen trillen mee 
in het uiteindelijke resultaat: er staat nooit enkel wat er staat; 
in een vreemde taal ontgaan ons die verborgen lagen. 
 
De vertaalster uit het Hongaars die, na een ongeluk, 
nog precies weet wat er staat maar steeds 
net verkeerd, steevast kiest voor het foute woord. 
Nauwelijks verschil. Ze klaagt: waarom 
schiet ik er steeds net naast? Ze schrijft maar door 
vervangt het ene synoniem door het andere 
tragisch verdwaald in een doolhof van verschrijvingen. 
 
Uit de bundel ‘Kanttekeningen’ van Bernlef, 2010. 
  



6 

INHOUDSOPGAVE 

UIT HET LEVEN GEGREPEN ANEKDOTEPAREN ______________________________ 4 

1. INTRODUCTIE – HET GEDOE MET COMMUNICATIE EN DE TAAL __________ 9 

1. DE STAP VAN COMMUNICATIE-BREED NAAR TAAL-SPECIFIEK ________________________ 9 
2. HET BELANG VAN TAAL VOOR ICT-PROJECTEN ________________________________ 10 
3. HET BELANG VAN TAAL VOOR PROJECTEN BINNEN GEMEENTEN ___________________ 12 
4. DE TAAL - OBJECT VAN ONDERZOEK ________________________________________ 15 

2. DE GESCHIEDENIS VAN DE TAALFILOSOFIE - VLIEGENSVLUG ___________ 17 

1. DE OUDHEID: DE EERSTE VRAGEN OVER TAAL _________________________________ 17 
2. DE MIDDELEEUWEN: TAAL, LOGICA EN THEOLOGIE ____________________________ 19 
3. DE RENAISSANCE EN VERLICHTING: TAAL EN KENNIS ___________________________ 21 
4. 19E EEUW: TAAL, CULTUUR EN LEVEN _______________________________________ 22 
5. DE 20E EEUW: TAAL STAAT VOL IN DE SCHIJNWERPERS _________________________ 23 
6. HEDENDAAGSE ONTWIKKELINGEN _________________________________________ 24 
7. CONCLUSIE ___________________________________________________________ 26 

3. DRIE FILOSOFISCHE AANVLIEGROUTES _______________________________ 28 

1. SCOPE EN KERNPROBLEEM _______________________________________________ 28 
2. BETEKENIS VAN BEGRIPPEN _______________________________________________ 30 
3. INTERPRETATIE VAN TEKSTEN _____________________________________________ 39 
4. TAAL EN MACHT _______________________________________________________ 46 
5. EEN DESTRUCTIEF TOETJE ________________________________________________ 52 

4. KRIS-KRASSERS ______________________________________________________ 61 

5. DE PROJECTMANAGER ALS TAALMANAGER __________________________ 107 

1. TAAL IS HET BELANGRIJKSTE ELEMENT IN PROJECTCOMMUNICATIE ________________ 107 
2. DE RISICO’S VAN TE WEINIG AANDACHT VOOR TAAL ___________________________ 108 
3. WAAROM DE PROJECTMANAGER VOORAL TAAL MOET MANAGEN _________________ 109 

 
 
 
 
 



7 

TAALWRIEMELS ________________________________________________________ 111 

MIJN TAAL - I ____________________________________________________________ 112 
MIJN TAAL - II ___________________________________________________________ 113 
MIJN TAAL - III (IN DE STIJL VAN INGMAR HEYTZE) ________________________________ 114 
MIJN TAAL - IV (IN DE STIJL VAN LUCEBERT) _____________________________________ 115 
MIJN TAAL - V (IN DE STIJL VAN SIMPLISTISCH VERBOND) ___________________________ 116 

PRAKTISCHE HANDVATTEN: TIPS, DO’S EN DON’TS ______________________ 117 

7 TAALTIPS VOOR PROJECTLEIDERS BINNEN DE OVERHEID __________________________ 118 
6 TIPS VOOR PROJECTLEIDERS DERRIDA’S DECONSTRUCTIE _________________________ 119 
5 TIPS VOOR SEMANTIEK EN PRAGMATIEK IN PROJECTCOMMUNICATIE ________________ 120 
DO’S & DON’TS BETEKENIS WITTGENSTEIN ____________________________________ 121 
DO’S & DON’TS BETEKENIS BERGSON ________________________________________ 122 
DO’S & DON’TS INTERPRETATIE GADAMER _____________________________________ 123 
DO’S & DON’TS INTERPRETATIE RICOEUR ______________________________________ 124 
DO’S & DON’TS TAAL, MACHT EN BELEID - FOUCAULT ___________________________ 125 
DO’S & DON’TS TAAL, MACHT EN BELEID - HABERMAS ____________________________ 126 

AANHANGSEL – COMPENDIUM TAALDIERENKUNDE ______________________ 127 

HOOFDSTUK I – DE FAMILIE DER SEMANTISCHE ONRUSTIGEN _______________________ 128 
TAALWRIEMELAAR ________________________________________________________ 129 
BETEKENISBIJTER _________________________________________________________ 130 
PRAATVERDRAGER ________________________________________________________ 131 
LOGOMORFIST ___________________________________________________________ 132 
ZINSVERSTROOIER ________________________________________________________ 133 
TAALPURIST _____________________________________________________________ 134 
TAALSLIJPER _____________________________________________________________ 135 
KOMMANEUKER __________________________________________________________ 136 

OOK VERSCHENEN BIJ ‘MIJN PROJECT EN…’: ___________________________ 137 

  



8 

 
 

“De taal is een labyrint van wegen. Je komt van de ene kant en je weet de weg; 
je komt van een andere kant op dezelfde plaats, en je weet de weg niet meer.” 

 
Ludwig Wittgenstein, Filosofische onderzoekingen, nummer 203. 

 
 
 
 
“Hoe een woord functioneert kun je niet raden. Je moet zijn toepassing bekijken 

en daarvan leren. De moeilijkheid is echter het vooroordeel dat dit leren in de 
weg staat, uit de weg te ruimen. Het is geen dom vooroordeel.” 

 
Ludwig Wittgenstein, Filosofische onderzoekingen, nummer 340. 

 
 
 
 

“Hoe weet ik of ik het begrijp?!.” 
 

Ludwig Wittgenstein, Filosofische onderzoekingen, nummer 348, deel. 
 
  



9 

1. Introductie – het gedoe met communicatie en de taal 

Communicatie staat al decennialang in de top-10 van succes- en faal factoren voor 
projecten. Bij bijna iedere evaluatie komt opnieuw naar voren dat de communica-
tie beter had gemoeten. En ondanks dat we voor de externe communicatie over 
onze projecten communicatieadviseurs inzetten, soms hele bureaus, het blijft ge-
doe. 
 
 
1. De stap van communicatie-breed naar taal-specifiek 
 
Dat communicatie al decennialang in de top-10 van faalfactoren staat zegt natuur-
lijk maar ten dele iets over de rol van de taal zelf. Taal hebben we nodig om te 
communiceren, maar communicatie in de betekenis voor projecten is veel breder 
dan taal alleen.  
 
Communicatie in projectenland gaat over het informeren, betrekken en meene-
men van de verschillende belanghebbenden rondom het project. Doel is om 
draagvlak en vertrouwen voor het project en het te bereiken resultaat te krijgen. 
Dat gebeurt dan door (nog steeds een jeukwoord) transparant te zijn over wat het 
project wil bereiken en het proces waarlangs het project wordt uitgevoerd. 
 
Het inrichten en regelen van de communicatie vraagt veel van het project en wordt 
toch nog vaak onderschat, ondanks de vaste top-10 plek in het lijstje succes- en 
faalfactoren.  
 
Binnen projectenland is er vaak sprake van een apart communicatieplan, naast of 
aanvullend aan het projectplan zelf. Het zal dan ook niet verbazen dat ook voor 
het communicatieplan een soort van vast format is. Het zal ook niet verbazen dat 
dit vaste format vaak wel als basis gebruikt wordt, maar vervolgens pragmatisch 
wordt gehouden. Daarmee wordt het een extra corvee instrument, waarmee de 
inhoudelijke, oprechte communicatie zich al snel op een hellend vlak begeeft en 
in de loop van het project steeds minder focus krijgt. 
 
Als het goed is regel je in het communicatieplan, of je het nu pragmatisch smal of 
volgens-het-boekje breed doet, de volgende dingen: Naast de inleidende tekst over 
het doel en resultaat van het project, is het doel van het communicatieplan be-
schreven. Daarin worden ook de verschillende doelgroepen en de aan hen te com-
municeren kernboodschap beschreven.  
 
Daarna komt de strategie en aanpak voor communicatie, gevolgd door de midde-
len en communicatiekanalen die gebruikt worden. En omdat het een plan is hoort 
er natuurlijk een planning bij, liefst met een communicatiekalender, de organisa-
tie, en zal ook de risico-paragraaf niet ontbreken die met de nodige clichés zijn 
ingevuld.  
 



10 

Allemaal lekker Caluwé-blauw1 qua opzet. In deze formats ben ik nog nooit de 
aandacht tegengekomen voor de taal zelf. Ik veronderstel dat dat komt omdat bin-
nen de organisaties de taal zelf voor ‘normaal’ gehouden wordt.  
 
Binnen overheidsorganisaties is die ‘normale’ taal meestal de beleidstaal waarvan 
men het beeld heeft dat iedereen binnen de organisatie die begrijpt (inclusief be-
stuurders en de gemeenteraad), of het is de B1-niveau taal die voor de overheid de 
norm is om naar de burgers te communiceren.  
 
Ik heb het idee dat hier sprake is van een ‘blinde vlek’. Taal is niet zo vanzelfspre-
kend als men veronderstelt. En omdat ik het beeld heb dat juist de gebruikte taal 
zelf tot veel ruis, verwarring, misverstand en onbegrip leidt, wil ik me in dit on-
derzoek specifiek richten op het element taal als de kern van de communicatie 
binnen projecten. 
 
 
2. Het belang van taal voor ICT-projecten 
 
ICT-projecten staan vaak bekend als complex, risicovol en gevoelig voor misluk-
king. Onderzoek laat zien dat een groot deel van de mislukte projecten niet zozeer 
te maken heeft met technologie, maar met communicatieproblemen. Hierbij is het 
de taal die tekortschiet in het beschrijven, benoemen of betekenis geven aan rela-
tief nieuwe begrippen, waaruit de ICT-projecten zijn opgebouwd. Begrippen zoals 
“functionaliteit” of “gebruikersinterface” kenden wij 50 jaar geleden niet in de hui-
dige betekenis. Daarmee komt taal in het hart van ICT-projecten te staan: het is 
niet slechts een ondersteunend middel, maar een cruciale succesfactor. Voor dit 
standpunt geef ik de volgende zeven argumenten: 
 
1. Taal voor de brug tussen techniek en business 

Een ICT-project bevindt zich altijd op het snijvlak van techniek en organisatie. 
Ontwikkelaars, beheerders, gebruikers, managers en bestuurders spreken vaak 
letterlijk een andere taal. Ontwikkelaars gebruiken technische termen over ar-
chitecturen, API’s, en datamodellen. Managers en gebruikers denken in pro-
cessen, resultaten en beleving. Zonder een goede “vertaling” tussen deze werel-
den ontstaan misverstanden, verkeerde verwachtingen en uiteindelijk sys-
temen die niet aansluiten bij de praktijk. 

 
2. Taal voor het formuleren van de specificaties 

Een van de grootste uitdagingen in ICT-projecten is het helder formuleren 
van de specificaties: wat moet het systeem kunnen en waarom? Specificaties 
worden meestal in taal vastgelegd. Onduidelijke of dubbelzinnige formulerin-
gen leiden tot verkeerde interpretaties. Goede specificaties zijn daarom taal-

 
1 Caluwé-blauw is afgeleid van het kleurenmodel van de Caluwé en Vermaak. Het kleurenmodel is een the-
oretisch kader dat verschillende paradigma’s van verandering categoriseert en vertegenwoordigt met ver-
schillende kleuren. Het model identificeert vijf kleuren die verschillende denkwijzen en benaderingen van 
verandering vertegenwoordigen: geel, blauw, rood, groen en wit. 



11 

kundig scherp, consistent en afgestemd op de doelgroep. Het gebruik van ge-
bruikersverhalen, scenario’s en voorbeelden kan helpen om de specificatie-taal 
dichter bij de praktijk te brengen. 
 

3. Taal voor documentatie en kennisborging 
Taal is ook de manier waarop kennis in ICT-projecten wordt vastgelegd en 
doorgegeven. Computercode moet vergezeld gaan van documentatie die toe-
gankelijk is. Handleidingen en instructies moeten in begrijpelijke taal geschre-
ven zijn om adoptie te bevorderen. Lessons learned worden alleen waardevol 
als ze helder en overdraagbaar zijn geformuleerd. Zonder taal vervliegt project-
kennis zodra mensen vertrekken. 

 
4. Taal voor coördinatie en samenwerking 

ICT-projecten zijn teaminspanningen, vaak met multidisciplinaire teams en 
externe leveranciers. Coördinatie gebeurt voor een groot deel via taal. Verga-
deringen, stand-ups en scrumsessies zijn talige (taalgevoelige, taal gestuurde) 
rituelen om afstemming te bereiken. Misverstanden ontstaan vaak omdat 
woorden verschillende betekenissen hebben in verschillende contexten. Hel-
dere, gedeelde taal is de ruggengraat van projectcoördinatie. 
 

5. Taal voor het verwachtingenmanagement 
Veel ICT-projecten mislukken omdat verwachtingen niet goed zijn afgestemd. 
Taal speelt hierin een centrale rol. Het woord “oplevering” kan voor ontwikke-
laars betekenen dat de software technisch draait, maar voor gebruikers dat het 
systeem volledig getest en gebruiksvriendelijk is. Het verschil tussen “pilot”, 
“test” en “definitieve implementatie” moet expliciet worden uitgelegd. Precieze 
taal voorkomt dat belanghebbenden elkaar op cruciale momenten verkeerd be-
grijpen. 
 

6. Taal en macht in ICT-projecten 
Taal is niet neutraal: wie de taal bepaalt, bepaalt vaak ook de richting van het 
project. Technische termen kunnen managers buitensluiten en zo de macht bij 
specialisten leggen. Beleidsjargon kan op zijn beurt gebruikers buitensluiten en 
leiden tot weerstand. De framing van problemen (“legacy” vs. “kritieke infra-
structuur”) beïnvloedt prioriteiten en besluitvorming. Succesvolle ICT-pro-
jecten vragen om taal die inclusief is, zodat die door iedereen op dezelfde ma-
nier begrepen wordt, en die bruggen slaat in plaats van muren optrekt. 
 

7. Taal als drager van vertrouwen 
Vertrouwen tussen projectteam, opdrachtgever en gebruikers is essentieel. 
Transparante communicatie over voortgang, risico’s en fouten versterkt 
geloofwaardigheid. Vaag taalgebruik (“we zijn bijna klaar”, “het zit in de 
pipeline”) wekt wantrouwen. Duidelijke en consistente terminologie bouwt 
vertrouwen op. Wie zorgvuldig communiceert, creëert een klimaat waarin 
samenwerking beter slaagt. 

 
 
 



12 

Conclusie 
Taal is dus de stille succesfactor in ICT-projecten. Technologie mag centraal lijken 
te staan, maar de doorslag wordt vaak gegeven door: 

• Hoe helder de specificaties in taal zijn vastgelegd, 
• Hoe goed coördinatie en verwachtingen via taal verlopen, 
• Hoe zorgvuldig taal vertrouwen en samenwerking opbouwt, 
• Hoe inclusief taal is en de verschillende belanghebbenden betrekt. 

 

Met andere woorden: ICT-projecten zijn niet alleen technische, maar vooral talige 
ondernemingen. Wie taal onderschat, vergroot de kans op mislukking. Wie taal 
serieus neemt, vergroot de kans dat technologie daadwerkelijk waarde toevoegt 
aan organisatie en samenleving. 
 
 
3. Het belang van taal voor projecten binnen gemeenten 
 
In de afgelopen 10 jaar heb ik hoofdzakelijk projecten gedaan voor Nederlandse 
gemeenten. Hierboven heb ik laten zien dat binnen ICT-projecten taal een 
belangrijke factor is. Binnen gemeenten is taal van nog groter belang.  
 
Ambtenaren en wethouders smullen van taal. Zo is er veel aandacht voor het 
opstellen van teksten en voor het goed communiceren met taal. Er is dan ook veel 
discussie over wat die juiste taal dan is. En er zijn veel betweters die vinden de 
beste taal in pacht te hebben; die weten hoe het moet! Juist omdat er vaak zoveel 
aandacht voor taal en communicatie is, wordt het bijna per definitie nooit als goed 
genoeg ervaren.  
 
Van groot belang hierbij is om te beseffen dat de overheid – dus ook gemeenten – 
haar stinkende best moet doen om communicatie simpel te houden. Met noemt 
dat ‘op B1-niveau’. B1 verwijst naar een niveau volgens het Europees 
Referentiekader voor Talen (ERK/CEFR). Dat kader heeft zes niveaus: A1, A2, B1, 
B2, C1 en C2. Iemand met B1 kan zich redden in de meeste dagelijkse situaties, 
maar kan de taal nog niet echt vloeiend of genuanceerd spreken of schrijven.  
 
De Nederlandse overheid heeft een richtlijn opgesteld voor de communicatie van 
de overheid naar inwoners. In deze richtlijn is opgenomen dat communicatie van 
een overheid naar burgers op B1-niveau moet zijn; brieven, websites, etc. Bij 
gemeenten wordt het ook vaak gebruikt voor stukken naar het college of de raad.  
 
B1-niveau wordt dan ook wel eens het bekendere ‘Jip en Janneke’ of ‘Nijntje-
niveau’ genoemd. Het is simpele taal. Veel mensen vinden dit – terecht – geen 
fijne termen; ze voelen zich als minderwaardig neergezet en bejegend. 
 
 
 
 



13 

Ik heb ChatGPT gevraagd om de twee bovenstaande alinea’s op B1-niveau te zet-
ten. Dit leverde het volgende op: 

 
“De overheid – ook de gemeente – moet altijd duidelijk praten en schrij-
ven. Dat is belangrijk. Teksten moeten simpel zijn. Dat heet B1-niveau. B1 
is een taalniveau. Er zijn zes niveaus: A1, A2, B1, B2, C1 en C2. Met B1 kun 
je je redden in het dagelijks leven. Je kunt praten en schrijven. Maar nog 
niet heel makkelijk en niet heel precies. 
De overheid zegt: alle brieven en websites voor mensen moeten op B1 zijn. 
Gemeenten gebruiken B1 ook vaak in stukken voor het college of de raad. 
Soms zegt men ook: dit is Jip-en-Janneke-taal of Nijntje-taal. Het bete-
kent: eenvoudige taal.” 

 
Ik wil je vragen om nu ook nog een keer de twee originele alinea’s te lezen, de 
verschillen op je in te laten werken en te voelen wat dit in je doet.  
 
Voor van oorsprong Nederlandstaligen bestaat een vergelijkbaar systeem met 1F 
tot 4F, waarbij 1F – het niveau van de basisschool – vaak als laaggeletterd wordt 
beschouwd, volgens het Expertisepunt basisvaardigheden. De classificatieniveaus 
lopen in de praktijk soms door elkaar, omdat de F-niveaus er later bij zijn geko-
men. In dit boek richt ik mij uitsluitend op de ERK aanduiding van A – C. 
 
Binnen deze context is het als projectmanager dus extra uitkijken met de commu-
nicatie en met de taal die je gebruikt. Projectmanagement in gemeentelijke context 
draait om samenwerking tussen diverse actoren: bestuurders, beleidsmedewer-
kers, inwoners, maatschappelijke organisaties en externe partners.  
 
Wat al deze actoren verbindt, is taal. Niet alleen als communicatiemiddel, maar 
als fundament waarop afspraken, vertrouwen en gezamenlijke betekenisrusten. 
Eigenlijk ben je bij een gemeente geen projectmanager maar taalmanager. Ik licht 
dit in zeven punten nader toe. 
 
1. Taal als communicatiemiddel in projecten 

In gemeentelijke projecten komen veel belanghebbenden samen met uiteenlo-
pende belangen: wethouders willen bestuurlijke resultaten, inwoners verlangen 
herkenbaarheid en participatie, ambtenaren zoeken uitvoerbaarheid. Heldere 
taal maakt verschil: is het project “een wijkgericht initiatief” of “een herstruc-
turering”? De woorden bepalen de verwachtingen. Jargon kan samenwerking 
ondermijnen: interne gemeentelijke termen sluiten inwoners vaak uit. Toegan-
kelijke taal daarentegen vergroot vertrouwen en betrokkenheid. In projectma-
nagement is taal het instrument om complexiteit te vertalen naar duidelijkheid. 

 
2. Taal als middel voor coördinatie 

Een project staat of valt met afspraken en taakverdeling. Binnen gemeenten 
gaat het vaak om samenwerking over afdelingen heen (sociaal domein, ruim-
telijke ordening, financiën). Projectplannen en rapportages zijn talige coördi-
natie-instrumenten.  
 

https://basisvaardigheden.nl/kennisbank/kennisdocument-niveaus-basisvaardigheden


14 

Vergaderingen en werkoverleggen functioneren via taal om taken en deadlines 
op elkaar af te stemmen. Besluitenlijsten en notulen zijn schriftelijke ankers die 
voorkomen dat afspraken vervliegen. Projectmanagement zonder gestructu-
reerde taal zou chaos zijn. 
 

3. Taal en gedeelde betekenis 
Vaak blijkt in gemeentelijke projecten dat partijen wel praten, maar niet het-
zelfde bedoelen. Bijvoorbeeld: “Duurzaamheid” betekent voor de wethouder 
vaak CO₂-reductie, voor bewoners lagere energiekosten, en voor een woning-
corporatie investeringszekerheid. “Participatie” betekent voor beleidsmakers 
vaak enkel inspraak, terwijl bewoners het zien als échte medezeggenschap. Pro-
jectmanagement vereist daarom betekenisafstemming: actief onderzoeken wat 
partijen verstaan onder sleutelbegrippen.  

 
Een gedeeld vocabulaire is cruciaal om het project in de juiste richting te sturen. 
Daarom is het aan te raden om bij complexe projecten een aparte begrippenlijst 
op te stellen, zodat de belanghebbenden de betekenis aangereikt krijgen die aan 
de gebruikte begrippen wordt gegeven, binnen de context van het project.  
 

4. Taal en vertrouwen in projecten 
Taal schept vertrouwen wanneer ze helder, consistent en eerlijk wordt gebruikt. 
Beloften scheppen verwachtingen die in taal zijn vastgelegd. Als woorden niet 
corresponderen met daden, verdwijnt het vertrouwen. Transparantie: open 
communiceren over onzekerheden versterkt geloofwaardigheid. Participatie-
taal: inwoners merken feilloos of hun inbreng “meegenomen” wordt of daad-
werkelijk serieus invloed heeft. Goed projectmanagement vraagt om taal die 
verantwoordelijkheid draagt en vertrouwen wekt. 
 

5. Taal, macht en framing 
Taal is niet neutraal: hoe een project wordt benoemd, bepaalt vaak wie er in-
vloed krijgt. Een “veiligheidsproject” roept andere actoren op (politie, handha-
ving) dan een “leefbaarheidsproject” (bewoners, welzijnsorganisaties). De 
framing in beleidsdocumenten stuurt impliciet de agenda. Een term als “kwets-
bare bewoners” kan wellicht helpen bij middelenwerving, maar kan door be-
woners zelf als stigmatiserend worden ervaren. Projectmanagers moeten zich 
bewust zijn van de machtsdimensie van taal. 
 

6. Taal en cultuur binnen gemeenten 
Elke organisatie kent een eigen taalcultuur. Binnen gemeenten is dat vaak be-
stuurlijk en beleidsmatig, met woorden als “doelstellingen”, “prestatie-indica-
toren” en “output”. Begrippen die in het recente verleden overgenomen zijn 
van het bedrijfsleven. Voor gemeentelijke collega’s is dat vertrouwd, maar voor 
inwoners voelt het afstandelijk. Succesvolle projectmanagers kunnen schakelen 
tussen beleids- en mensentaal: ze vertalen ambtelijke formuleringen naar ver-
halen die bewoners begrijpen en waarderen.  
 
 
 



15 

7. Leren en kennisdeling via taal 
Gemeentelijke projecten leveren vaak kennis en lessen op die verder reiken dan 
één wijk of één beleidsveld. Die lessen worden vastgelegd in evaluaties en rap-
portages. Verhalen uit de praktijk (good practices, casussen) zorgen dat die 
kennis levendig blijft. Dialoog en intervisie zijn talige praktijken waarin amb-
tenaren leren van elkaars ervaringen. Zonder taal zouden de lessen uit pro-
jecten niet overdraagbaar zijn naar de bredere organisatie. 

 
Conclusie 
Voor projectmanagement is taal niet slechts een middel om te communiceren, 
maar het weefsel waarin samenwerking plaatsvindt: 

• Ze maakt afspraken en coördinatie mogelijk. 
• Ze schept gedeelde betekenissen die nodig zijn om uiteenlopende belangen te 

verbinden. 
• Ze bouwt vertrouwen en legitimiteit. 
• Ze bepaalt macht en invloed via framing en benoeming. 
• Ze draagt bij aan cultuur, leren en kennisdeling. 
 
Daarmee is taal het stille fundament onder ons projectmanagement. Succesvolle 
projectmanagers zijn daarom niet alleen planners en coördinatoren, maar vooral 
ook meesters in taalgebruik.  Mensen die begrijpen dat woorden niet neutraal zijn, 
maar de samenwerking sturen, vertrouwen bouwen en richting geven aan geza-
menlijke actie. Zij weten hoe woorden verbinden, hoe betekenissen op elkaar af te 
stemmen, en hoe taal kan inspireren tot gezamenlijke actie. Succesvolle project-
managers zijn taalmanagers! 
 
 
4. De taal - object van onderzoek 
 
Zoals eerder aangegeven richt dit onderzoek zich op ‘de taal’ als kernelement van 
de communicatie bij projecten. Maar hoe vliegen we dat onderzoek naar de taal 
aan?  
 
Ik wil dit onderzoek aanvliegen vanuit de filosofie. Binnen de filosofie is er een 
eeuwenlange traditie in het filosoferen over taal; de taalfilosofie. 
 
Filosofie kan helpen om taal in ICT- en overheidsprojecten beter te begrijpen en 
gebruiken. Ze laat zien dat woorden in verschillende contexten andere betekenis-
sen krijgen, dat teksten altijd op meerdere manieren geïnterpreteerd kunnen wor-
den, en dat taal ook een middel van macht is.  
 
Filosofie maakt kernbegrippen scherper en stelt ethische vragen over eerlijkheid 
en verantwoordelijkheid in communicatie. Zo kan ze misverstanden verkleinen, 
samenwerking verbeteren en bijdragen aan duidelijker en betrouwbaarder pro-
jectcommunicatie. 
 



16 

Filosofie kan dus helpen beter te begrijpen welke rol taal binnen projecten speelt, 
en hoe dat werkt. Hieronder drie manieren waarop de filosofie kan helpen: 
 
1. Betekenis van begrippen 

Mensen uit verschillende vakgebieden gebruiken vaak hun eigen woorden en 
vaktaal. Een ICT’er bedoelt met een woord soms iets heel anders dan een be-
leidsmaker of een burger. Daarnaast gebruiken organisaties vaak grote woor-
den zoals “transparantie”, “gebruiksvriendelijkheid” of “participatie”. Maar 
wat bedoelt men daar precies mee? Door dit te onderzoeken kun je beter be-
grijpen waar misverstanden vandaan komen. Dit voorkomt dat mensen langs 
elkaar heen praten terwijl ze denken dat ze het over hetzelfde hebben. 

 
2. Interpretatie van teksten 

In projecten worden veel plannen, rapporten en beleidsstukken gemaakt. 
Deze teksten zijn niet altijd eenduidig; verschillende groepen kunnen dezelfde 
tekst anders lezen. Filosofie helpt om te zien dat lezen en begrijpen altijd een 
proces van interpretatie is. Dit maakt duidelijk waarom afspraken soms niet 
werken zoals bedoeld: de betrokkenen hebben de tekst verschillend opgevat. 
 

3. Taal en macht 
Taal is nooit neutraal. Met taal wordt ook macht uitgeoefend. Bijvoorbeeld: 
technische of juridische termen kunnen burgers buitensluiten, of managers 
kunnen met taal bepalen wie wel en niet gehoord wordt. Een aantal filosofen 
heeft zich specifiek met het thema macht beziggehouden. Zij wijzen erop dat 
je goed moet kijken of taal gebruikt wordt om echt samen te werken, of vooral 
om macht en invloed te behouden. 

 
 
Samengevat 
Filosofie kan dus op drie manieren helpen om taal in projecten beter te begrijpen: 

1. Inzicht geven in verschillen in betekenis en helder maken wat belangrijke be-
grippen betekenen. 

2. Aandacht voor interpretatie van teksten. 

3. Laten zien hoe taal en macht samenhangen. 

 
Door in het onderzoek langs deze paden naar het element taal te kijken, kan filo-
sofie helpen om communicatie in duidelijker, eerlijker en effectiever te maken. 
 
Voordat we via de filosofie de diepte in gaan nemen we je eerst in vogelvlucht mee 
langs de geschiedenis van de taalfilosofie zelf. 
  



17 

2. De geschiedenis van de taalfilosofie - vliegensvlug 

Taal lijkt vanzelfsprekend, we gebruiken woorden om te praten, te schrijven en te 
denken. Maar sinds de oudheid vragen filosofen zich af: wat is taal eigenlijk, hoe 
werkt betekenis, en welke rol speelt taal in ons denken en samenleven? Dit hoofd-
stuk schetst in hoofdlijnen hoe taalfilosofie zich binnen de Westerse wereld heeft 
ontwikkeld, van de eerste Griekse denkers tot hedendaagse theorieën.  
 
 
1. De Oudheid: de eerste vragen over taal 
 
Als we het over het begin van de Westerse filosofie hebben, dan denken de meeste 
mensen aan Socrates als de eerste Westerse filosoof. Hoewel Socrates heel populair 
gemaakt is door zijn leerling Plato, die over de gesprekken van Socrates geschre-
ven heeft, waren er wel degelijk filosofen voor hem. We noemen die groep filoso-
fen ook wel de ‘presocraten’. In die zin is Socrates net als de figuur Jezus, een soort 
cesuur in de geschiedenis, met een periode vanaf en een periode ervoor. 
 
Als er gesproken wordt over de pre-socratische filosofie dan moet je denken aan 
de periode 6e – 5e eeuw voor Christus.2 De filosofen in die periode vroegen zich 
vooral af hoe de werkelijkheid in elkaar zat. Er kwamen ook al vragen over taal 
naar voren. Die vragen hadden te maken met de vragen over het bestaan.  
 
In die tijd waren er twee scholen die tegenover elkaar stonden. De ene school had 
als uitgangspunt dat het bestaan gaat om het ‘zijn’ van de dingen. En de tweede 
school had als uitgangspunt dat het bestaan gaat om het ‘worden’ van de dingen. 
De twee kopmannen in deze scholenstrijd waren Parmenides (het zijn) en Hera-
clitus (het worden).  
 
Beide waren het eens dat taal best een lastig ding is, maar vanuit een verschillend 
perspectief.  Zo stelde Parmenides bijvoorbeeld dat taal ons kan misleiden; we 
kunnen over het ‘niets’ spreken, terwijl ‘niets’ niet kan bestaan. Ook Heraclitus 
benadrukte dat taal altijd tekortschiet; de werkelijkheid is een voortdurende ver-
andering (het worden); woorden kunnen die voortdurende veranderlijkheid van 
de werkelijk nooit helemaal vatten.  
 
Plato (5e-4e eeuw voor Christus) ging ook uit van de wereld als ‘zijn’. Hij onder-
zocht of woorden hun betekenis krijgen door de natuur, of er een natuurlijke band 
is tussen woord en ding) of doordat mensen iets met elkaar afspreken.  
 
Een leuk weetje is dat Astrid Lindgren dit vraagstuk 24 eeuwen later nog een keer 
naar voren brengt via Pippi Langkous. In één van haar avonturen bedenkt Pippi 
een woord dat nog niet bestaat en gaat er dan, samen met Annika en Tommy, een 
ding uit de werkelijkheid bij zoeken. 
 

 
2 De geboorte van Christus wordt gehanteerd als de start van onze Westerse jaartelling; Dag 1 van 
jaar 1. Er is geen jaar nul. Alles daarvoor is ‘vóór Christus’.  



18 

Dit vraagstuk over betekenis van taal was niet het enige taalvraagstuk dat Plato 
bezighield. Plato maakt zich ook druk om het verschil tussen gesproken, voorge-
dragen taal en taal die is opgeschreven. De tweede vond hij minderwaardig ten 
opzichte van de eerste.  
 
Taal moest, in de mening van Plato, mondeling worden doorgegeven. Het grote 
nadeel van schriftelijke vastlegging was, aldus Plato, dat je er niet bij bent wanneer 
iemand die tekst leest. Je bent er niet bij om vast te stellen of de tekst begrepen 
wordt, zoals je die bedoeld hebt bij het opschrijven. Los daarvan zag hij dat je bij 
de schriftelijke overdracht van taal geen invloed uit kon oefenen op de emotie van 
de ontvanger.  
 
Dat bespelen van de emoties (in het Grieks het pathos genoemd) was wel mogelijk 
via de mondelinge overdracht door de manier waarop je de tekst verbaal bracht. 
Dit punt van Plato komt verder in dit boek terug wanneer we dieper ingaan op het 
onderscheid tussen gesproken en geschreven taal. 
 
Met het in schwung brengen van taal als thema door Plato kon zijn leerling Aris-
toteles (4e eeuw voor Christus) eigenlijk niets anders doen, dan zich ook stevig met 
het thema bezighouden. Aristoteles ontwikkelde de eerste systematische taalfilo-
sofie. Daarin stelde hij dat woorden symbolen zijn van gedachten. Gedachten zijn 
representaties van dingen in de werkelijkheid. Zo legde hij de basis voor de gram-
matica en logica als filosofische disciplines.  
 
Maar Aristoteles deed nog meer. Hij heeft een heel boek gewijd aan de retorica, de 
welsprekendheid. Een boek over hoe je op een goede en overtuigende manier kan 
spreken in het openbaar. Hij gaf hints en tips voor de opbouw van een voordracht. 
Ook ging hij uitgebreid in op de verschillende typen voordrachten (een lofrede, 
een grafrede, et cetera) en waar je dan specifiek op moet letten.  
 
Daarnaast heeft hij een boek geschreven over hoe je met taal om moet gaan in 
literatuur, gedichten en toneelstukken. Kortom, Aristoteles heeft veel over taal en 
communicatie nagedacht en opgeschreven. Gelukkig was hij op dat punt onge-
hoorzaam aan zijn leermeester Plato. 
 
Ook in de Romeinse tijd (100 voor Christus tot ongeveer 400 na Christus) is er 
veel over taal geschreven, maar dan door de Romeinse hot-shots. Zo heeft Cicero 
veel over taal geschreven; vooral over het houden van goede voordrachten.  
 
Cicero en vele anderen hebben zich ook sterk gemaakt voor het vervangen van het 
Grieks door het Latijn als voertaal. Ze hebben zich ingezet voor het ontwikkelen 
van de Latijnse taal als primaire taal voor de veroverde gebieden. Zonder te over-
drijven kunnen we stellen dat dat gelukt is. We gebruiken nu nog woorden van 
Latijnse oorsprong, net als van het Grieks trouwens. 
 
Ook in het recht kunnen we nog Romeinse invloed herkennen. Zij hebben een 
boost gegeven aan rechtspraak en dus aan advocatuur en daarmee ook aan het 
houden van een sterk en overtuigend pleidooi. Quintilianus heeft in zijn nadagen 



19 

als advocaat hier een echt dikke pil over geschreven. Dit boek is tot diep in de 
vorige eeuw in veel rechtenstudies gebruikt. 
 
Met het verval van het West-Romeinse Rijk rond de 3e en 4e eeuw na Christus 
glijden we de donkere middeleeuwen in. Maar voordat we meeglijden wil ik eerst 
nog even stilstaan bij een monnik/filosoof die leefde in de 4e eeuw na Christus en 
zich – achteraf bezien - op de drempel naar de Middeleeuwen bevond. 
 
Ik heb het hier over de monnik/filosoof Augustinus van Hippo. Hij zag de taal als 
middel om de innerlijke gedachten naar buiten te brengen. Hij besprak ook hoe 
we via woorden naar God kunnen verwijzen, ondanks de beperkingen van de 
menselijke taal. Ook gaat Augustinus in op de taal als middel tot communicatie: 
of we via taal onze kennis over kunnen dragen. Hij stelt dat woorden weliswaar 
dingen aanduiden, maar dat ze vaak dubbelzinnig of misleidend kunnen zijn. Het 
woord is een teken (signum) dat verwijst naar iets anders, maar nooit het ding zelf 
is.  
 
Daarom kan taal de werkelijkheid nooit volledig uitdrukken. Uiteindelijk, zegt 
Augustinus, kan geen enkel mens ons écht onderwijzen via taal. Woorden kunnen 
hoogstens aansporen of herinneren Werkelijk inzicht komt van de innerlijke le-
raar, die hij met Christus vereenzelvigt. Dat betekent: taal is nuttig, maar ware 
kennis wordt “van binnenuit” verlicht.  
 
Augustinus beschrijft hij hoe hij als kind taal leerde: door te luisteren naar volwas-
senen, de context van hun gebaren, en te begrijpen dat woorden naar dingen ver-
wezen. Augustinus stelt dat taal fundamenteel sociaal is: ze ontstaat in de omgang 
met anderen. Tegelijk benadrukt hij dat taal ons vaak misleidt of gevangenhoudt 
in verkeerde gewoonten van denken. Ook waarschuwt Augustinus, zelf een be-
hendig redenaar, voor het gevaar en de kracht van retoriek. Hij wist hoe krachtig 
taal kon zijn om te overtuigen en te misleiden. 
 
En dan glijden we nu door naar de Middeleeuwen. 
 
 
2. De Middeleeuwen: taal, logica en theologie 
 
De middeleeuwen waren donker en waren lang; ongeveer 10 eeuwen bij elkaar, 
van ongeveer 5e eeuw na Christus tot en met de 15e eeuw. De term ‘donker’ is 
overigens pas naderhand ontstaan, in de tijd van de Renaissance (Frans voor we-
dergeboorte) en later de Verlichting. De denkers en kunstenaars van de Renais-
sance wilde met de typering ‘donker’ vooral het contrast laten zien tussen hun ei-
gen opvattingen en de opvattingen in de voorliggende periode, waar zij zich tegen 
afzetten.  
 
Nu is het ook zo dat er uit de periode van de middeleeuwen relatief weinig ge-
schreven bronnen overgeleverd zijn. Dat geeft het beeld dat er niet zoveel gebeurd 
is. Het beeld bestond (en bestaat soms nog) dat de Kerk wetenschap en vrije ge-
dachten onderdrukte, waardoor er eeuwen van “stilstand” zouden zijn geweest.  



20 

In de middeleeuwen zelf vond men het allesbehalve donker. De middeleeuwers 
wisten ook niet dat ze in het tijdperk middeleeuwen leefden. Die typering is pas 
later gegeven, eerst ten tijde van de Renaissance en - later sterker – tijdens de pe-
riode van de Verlichting. Daarin keek men terug op de ontwikkelingen van de 
samenleving door de tijd heen en de plek van het geloof en de wetenschap daar-
binnen. Als een soort propaganda wilden de denkers en kunstenaars zich op dat 
moment positief positioneren tegenover de tijd die aan de Renaissance vooraf was 
gegaan.  
 
Maar terug naar ons onderwerp; taal. Misschien is het handig om de periode van 
de middeleeuwen, het zijn tenslotte ongeveer 10 eeuwen, op te breken in de vroege 
en late middeleeuwen. Voor de periode van de vroege middeleeuwen moet je den-
ken aan tussen de 5e en 10e eeuw. Voor de periode van de late middeleeuwen wor-
den dat dan de 11e eeuw tot en met de 15e eeuw. 
 
In de vroege middeleeuwen was het geloof, het Christendom, heer en meester over 
Europa. Taal werd voornamelijk bestudeerd in relatie tot het geloof. Het geloof 
kwam tot uitdrukking in de Bijbel, die alleen in het Latijn beschikbaar was. Taal 
werd gezien als brug tussen de menselijke rede en de goddelijke waarheid. Daarbij 
probeerde men ook de taal in te zetten als instrument voor de logische analyse; om 
via taal en logica die brug tussen de mens en het goddelijke te slaan.  
 
Zo rond de 9e en 10e eeuw komt de scholastiek op. We komen dan in de periode 
van de late middeleeuwen. De scholastiek – ik blijf het een mysterieus mooi woord 
vinden - was de poging om geloof en rede, theologie en filosofie, in een rationeel 
geheel te verenigen.  
 
Het is de middeleeuwse vorm van wijsgerige en theologische studie die zich ont-
wikkelde binnen klooster- en later universiteitsverband. Het begon als een streven 
om geloofswaarheden (het bewijs van God) rationeel te verhelderen. 
 
De bloeiperiode van de scholastiek was in de 12e en 13e eeuw. Met de opkomst 
van universiteiten (Parijs, Bologna, Oxford) en de vertaling van Aristoteles’ wer-
ken uit het Arabisch en Grieks, ontstond een nieuwe intellectuele dynamiek. Den-
kers als Thomas van Aquino, Bonaventura en Duns Scotus ontwikkelden verfijnde 
systemen waarin rede en geloof elkaar aanvulden. Het hoogtepunt lag in de syn-
these van theologie en filosofie, waarbij de scholastiek de dominante methode van 
denken en argumenteren werd. 
 
Vanaf de 14e eeuw werd de scholastiek steeds technischer en verloor ze vitaliteit. 
Het opkomende humanisme en de Renaissance keerden zich tegen het scholasti-
sche jargon. De nadruk kwam weer te liggen op directe tekstlezing van de antieke 
bronnen. 
 
Ten aanzien van het thema taal werd de periode van de scholastiek gedomineerd 
door wat het ‘universaliën-debat’ is gaan heten. Een deftig woord voor het vraag-
stuk “Bestaan algemene begrippen (universalia) zoals “mens”, “dier” en “boom” 
werkelijk, of zijn ze slechts woorden in ons hoofd? Dit debat was fundamenteel, 



21 

omdat het direct samenhing met kennisleer, logica, metafysica én theologie.  In dit 
debat waren verschillende stromingen en zij heeft bij elkaar ongeveer drie (!) eeu-
wen geduurd. Het debat leidde uiteindelijk tot verfijnde inzichten in logica, se-
mantiek en metafysica, en beïnvloedde latere discussies tot ver in de moderne tijd. 
 
  
3. De Renaissance en Verlichting: taal en kennis 
 
In de Renaissance en Verlichting (16e–18e eeuw) veranderde de focus: taal werd 
steeds meer verbonden met kennis en wetenschap. Ik ga kort in op de denkbeelden 
van drie filosofen uit te periode. 
 
De filosoof Descartes (17e eeuw), van het bekende ‘Cogito ergo sum’ (ik denk dus 
ik ben), benadrukte dat alleen de mens beschikt over een rationele taal; dieren 
zouden hooguit geluiden maken. Taal werd bewijs voor menselijk denken. Dit 
standpunt is inmiddels echt wel flink achterhaald. Gelukkig! 
 
Locke (17e eeuw) wordt gezien als een grondlegger van de filosofie van de taal. 
Zijn analyse heeft invloed gehad op latere denkers als Leibniz en uiteindelijk ook 
de analytische traditie in de 20e eeuw. Hij heeft over taal een uitvoerig boek ge-
schreven.3  
 
De primaire functie van taal is communicatie van gedachten; secundair kan taal 
ook gebruikt worden om gedachten te ordenen en te reflecteren. Woorden zijn in 
essentie tekens die wij mensen afspreken om ideeën in ons bewustzijn aan anderen 
over te brengen. Er is geen natuurlijke band tussen woord en ding; de relatie is 
conventioneel (volgens de traditie, gewoonte bepaald).  
 
Volgens Locke drukken woorden de ideeën in onze geest uit, niet de dingen zelf. 
Communicatie berust dus altijd op het delen van ideeën, wat ook tot misverstan-
den kan leiden. Locke bekritiseert het onnauwkeurige en dubbelzinnige gebruik 
van taal in filosofie en theologie. Hij zag taal vaak als een bron van verwarring in 
plaats van verheldering.  
 
Ook legt hij uit hoe we met algemene woorden (bijvoorbeeld boom, mens) niet 
naar een enkelvoudig ding verwijzen, maar naar een abstract idee dat we hebben 
gevormd op basis van meerdere ervaringen. Daarmee verbindt hij taal aan zijn leer 
van abstractie. 
 
Hij zag taal als middel om ideeën uit te wisselen, maar waarschuwde voor vaagheid 
en dubbelzinnigheid. Volgens hem zijn veel filosofische problemen eigenlijk mis-
verstanden over woorden. 
 
Leibniz (17e/18e eeuw), een andere bekende filosoof uit die periode, zag taal niet 
alleen als conventie, maar als een uitdrukking van het denken en van de orde van 

 
3 An Essay Concerning Human Understanding (1689/1690) 



22 

de wereld. Tegelijk was hij zich bewust van de gebrekkigheid en ambiguïteit van 
natuurlijke talen.  
 
Hij was op zoek om een meer exacte kunsttaal te ontwikkelen. Hij droomde van 
een universele taal van logische symbolen, waarin alle kennis precies kon worden 
uitgedrukt. Daarmee zou men redeneren kunnen reduceren tot berekenen, zodat 
geschillen konden worden opgelost als rekenproblemen. Dit idee inspireerde later 
de moderne logica en informatica.  
 
 
4. 19e eeuw: taal, cultuur en leven 
 
De 19e eeuw is een sleutelperiode voor de filosofie van de taal: de systematische 
taalkunde ontstaat, en tegelijk wordt in de filosofie de rol van taal in kennis, cul-
tuur en denken explicieter onderzocht. Een groot aantal filosofen en wetenschap-
pers buigt zich over taal als thema. De ontwikkeling hiervan binnen de 19e eeuw 
kan in grofweg drie perioden verdeeld worden. 
 
In het begin van de 19e eeuw begint de gedachte post te vatten dat taal meer is dan 
alleen een communicatiemiddel. Zij vormt ook ons wereldbeeld, onze begrippen 
en zelfs ons zelfbewustzijn. De taal is de drager van de cultuur en dus bepalend 
voor het mens-zijn. Deze denkbeelden lopen parallel met het ontstaan van de Eu-
ropese natiestaten. 
 
Midden 19e eeuw ontstaat een kritischer geluid, met name van Schopenhauer, 
Kierkegaard en Nietzsche. Ze stellen dat taal niet alleen onthult, maar ook verhult 
en vervalst. Taal is een noodzakelijke bemiddelaar tussen mensen, maar tegelijk 
beperkt en misleidend. Ook de kloof wordt beklemtoond, die er is tussen de taal 
in diens vastheid van woorden en de eigen, subjectieve ervaring. 
 
In de laatste jaren van de 19e eeuw ontstaan er binnen de taalfilosofie meerdere 
bewegingen. Parallel aan die ontwikkeling ontstaan er in die periode ook allerlei 
meer gespecialiseerde wetenschappen. De taal als onderzoeksobject wordt weten-
schappelijk in stukjes verdeeld. 
 
Er is een beweging die een historisch perspectief kiest; de taal is de sleutel tot het 
begrip van de mens en diens geschiedenis. Er is een formeel-wetenschappelijk per-
spectief dat streeft naar het opschonen en structureren van de taal om daarin ook 
logische wetten onder te kunnen brengen (logica). En dan is er een natuurweten-
schappelijk perspectief dat taal ziet als een organisch, evolutionair verschijnsel.  
 
Tot deze laatste groep behoort ook de Franse filosoof Bergson, op wiens denken 
ik later in dit boek dieper inga. In het kort: Bergson bekritiseerde taal omdat ze het 
vloeiende en veranderlijke van de werkelijkheid verstijft in vaste begrippen. Taal 
ordent, maar verliest nuance. Hiermee sluit Bergson in zijn denken aan op denk-
beelden van Heraclitus (de oude Griek uit de 6e eeuw voor Christus). 
 



23 

De rode draad door de ontwikkeling in deze eeuw is dat het besef groeit dat taal 
niet neutraal is. Taal is óf een constitutieve kracht (vormt denken en cultuur), óf 
een beperking/illusie (sluiert de werkelijkheid), óf een object van wetenschappe-
lijke analyse (hermeneutiek, logica, biologie).  
 
Wat constant blijft is dat de 19e eeuw taal ontdekt als probleem en fundament te-
gelijk – onvermijdelijk voor denken, maar nooit volledig transparant of betrouw-
baar. Je zou kunnen zeggen dat de 19e eeuw een verschuiving markeert van taal 
als uitdrukking van geest en cultuur, naar taal als vraagstuk van waarheid en me-
thode, en uiteindelijk naar taal als object van wetenschap. 
 
 
5. De 20e eeuw: Taal staat vol in de schijnwerpers 
 
In de 20e eeuw neemt de filosofische belangstelling voor het thema taal uitbundig 
toe. Het fenomeen taal krijgt steeds meer aandacht. Net als bij de middeleeuwen, 
onderscheid ik drie perioden. We merken duidelijk dat de wetenschap en het da-
gelijks leven inmiddels in een versnelling geraakt is. Maakte ik bij de middeleeu-
wen onderscheid in drie perioden om een tijdspanne van 10 eeuwen te overbrug-
gen. Ik onderscheid nu drie perioden om ontwikkelingen in slechts één eeuw in 
kaart te brengen. 
 
In het begin van de 20e eeuw ontstaan twee grote stromingen die zich met het 
thema taal bezighouden. Eind 19e eeuw was vanuit de wiskunde de focus op de 
logica al de taal binnengeslopen. Begin 20e eeuw intensiveert deze stroming zich 
als de analytische traditie. Dit speelt vooral in de Engelstalige wereld. Daarnaast, 
en misschien ook daartegenover, ontwikkelt zich op het vaste continent Europa de 
continentale traditie. 
 
De analytische stroming houdt zich bezig met het vraagstuk hoe taal via logische 
analyse kan worden opgehelderd; het probeert de logica van de wiskunde over te 
zetten naar de taal. Daarbij wordt onderscheid gemaakt tussen de betekenis van 
woorden en zinnen en de verwijzing die woorden maken naar objecten in de wer-
kelijkheid.  
 
Wittgenstein behoorde in zijn jonge jaren ook tot deze traditie. Hij zag de taal als 
een afbeelding van de werkelijkheid. Hij stelde dat een zin pas betekenisvol is als 
hij de werkelijkheid kan weergeven. Kan een zin dat niet, dan is die zin eigenlijk 
niet nut en overbodig. Daarmee nam hij een standpunt in op die onderdelen van 
de taal die het over abstracte dingen hebben, zoals bijvoorbeeld deugd en ethiek. 
Beroemd is zijn uitspraak: waarover men niet spreken kan, daarover moet men 
zwijgen.  
 
Omgekeerd is het ook zo dat taal wordt gevormd door de omgeving en de cultuur. 
Zo kent de taal van de Inuit (een volk dat leeft in de arctische gebieden van Ca-
nada, Alaska en Groenland) een tiental verschillende woorden voor sneeuw. Af-
hankelijk van het gebruik is de soort sneeuw relevant. Van poedersneeuw (nuta-



24 

gak) kun je geen iglo’s bouwen. Van harde sneeuw (iglu) wel. In de zuidelijke lan-
den zijn er meer woorden voor liefde en romantiek, dan in het ook emotioneel 
koelere noorden. 
 
Waar de analytische stroming de nadruk legde op de logica van taal, daar legde de 
continentale stroming de nadruk dat via de taal ons bestaan en onze verhouding 
tot de wereld zichtbaar wordt. Taalkunde als wetenschap begint in deze periode 
ook steeds meer voet aan de grond te krijgen. Er wordt meer en meer systematisch 
naar taal gekeken, naar hoe woorden en zinnen zijn opgebouwd als systemen van 
tekens en de betekenis. 
 
In het midden van de 20e eeuw verandert de visie op taal opnieuw. Het gaat dan 
niet langer om de logische structuur, met name het gebruik van taal kwam centraal 
te staan. Naar voren kwam dat we met taal niet alleen maar beschrijven, maar ook 
dingen doen; we beloven, we bevelen, we vragen, et cetera. Daarnaast was er aan-
dacht voor dat taal ook een nadrukkelijke rol had in de manier waarop we de we-
reld begrijpen en interpreteren; taal is daarvoor hét medium bij uitstek. 
 
In deze periode is er opnieuw een significante rol van Wittgenstein. Voor het ge-
mak hier de late Wittgenstein genoemd. Hij stelt dat taal geen vaste spiegel is van 
de werkelijkheid, zoals hij aan het begin van de eeuw had verdedigd. Taal bestaat 
uit taalspelen; de term die Wittgenstein hiervoor introduceert. Betekenis ontstaat 
pas in het gebruik van de taal, in wat mensen met de taal en de gebruikte woorden 
doen. 
 
In de laatste decennia van de 20e eeuw, zo vanaf de jaren ’60/ ’70, gaan filosofen 
zich steeds meer richten op de sociale en politieke rol van taal. Er wordt onder-
zocht hoe taal macht kan uitoefenen, of anders gezegd hoe er via de taal macht kan 
worden uitgeoefend. Wat we kunnen zeggen en denken wordt bepaald door de 
regels van de tijd en de cultuur. Er werden theorieën ontwikkeld over de manier 
waarop taal de basis is voor democratie en het kunnen voeren van een op rede 
gebaseerde dialoog.  
 
Ook ontstaat in die periode een beweging die heel kritisch kijkt naar de patronen 
en denkbeelden die er over tal van thema’s ontstaan zijn. Taal die probeert af te 
breken om uit de brokstukken iets nieuw op te bouwen; de deconstructie. Een be-
langrijke woordvoerder van deze stroming was de Franse filosoof Derrida. Hij 
heeft zich heel nadrukkelijk met taal beziggehouden. Derrida stelde dat taal nooit 
volledig stabiel is. Taal bevat geen vaste kern, betekenissen verschuiven continu 
en altijd. Dat maakt taal heel fluïde (ook een mooi mysterieus woord). Panta rei, 
zeiden de Grieken al. 
 
 
6. Hedendaagse ontwikkelingen 
 
Vandaag de dag is taalfilosofie breed en divers. Zo is er een breed veld dat taal 
bestudeert als deel van het mens-zijn, vaak met inzichten vanuit de psychologie en 



25 

neurowetenschappen. Ook wordt taal als intercultureel fenomeen bestudeerd; hoe 
verschillende talen en culturen de werkelijkheid anders ordenen en ervaren.  
 
Daarnaast is er de enorme vlucht die de taal via AI neemt, in de manier waarop 
computers taal begrijpen en taal genereren, die door ons mensen begrepen wordt. 
Het is bijvoorbeeld voor mij al lastig om precies vast te stellen welk deel van de 
tekst hierboven ik zelf heb samengesteld, welk deel uit AI-bronnen komt en op 
welke manier ik beide vervlochten heb. 
 
Tenslotte is veel onderzoek gedaan naar hoe betekenis ontstaat in de context waar-
binnen de taal gebruikt wordt. Er wordt dan gekeken naar de semantiek van de 
taal, maar vooral ook naar de pragmatiek. Pragmatiek en semantiek zijn twee 
kerngebieden in de taalfilosofie en taalkunde die zich richten op betekenis, maar 
vanuit verschillende invalshoeken. 
 
Semantiek onderzoekt de letterlijke betekenis van woorden en zinnen. Het gaat 
om de relatie tussen taal en de wereld: hoe verwijst een woord naar een object, hoe 
bouw je zinnen logisch op, en hoe ontstaat er een vaste betekenis die onafhankelijk 
is van de situatie. Voorbeeld: de zin “Het regent” betekent in de semantiek altijd 
dat er neerslag, niet zijnde hagel, sneeuw of as valt, ongeacht wie het zegt of wan-
neer. 
 
Pragmatiek bekijkt juist hoe betekenis afhangt van de context en het gebruik van 
taal. Hier gaat het niet alleen om wat letterlijk wordt gezegd, maar ook om wat er 
bedoeld wordt. Voorbeeld: als iemand tijdens een picknick zegt “Het regent”, kan 
de pragmatische betekenis zijn: “We moeten onze spullen opruimen en naar bin-
nen gaan.” 
 
Samen laten semantiek en pragmatiek zien dat taal niet alleen een systeem van 
regels en betekenissen is, maar ook een sociaal instrument. Semantiek geeft de 
vaste kern van betekenis, pragmatiek legt uit hoe taal in de praktijk wordt begre-
pen.  
 
Ik geef een voorbeeld uit de praktijk. Stel, een projectleider bij een gemeente zegt 
tijdens een vergadering: 
 
“Het systeem gaat live op 1 oktober.” 
 
Semantisch betekent dit letterlijk: de software wordt op 1 oktober beschikbaar ge-
steld aan de eindgebruiker. 
 
Pragmatisch kan de boodschap veel rijker zijn. Voor de ICT-afdeling betekent 
het: “We moeten zorgen dat de servers draaien en de koppelingen getest 
zijn.” Voor de beleidsafdeling betekent het: “We moeten inwoners tijdig informe-
ren.” Voor de mensen die het ICT-systeem dagelijks gebruiken betekent 
het: “Vanaf die dag werken we met een nieuw systeem, dus we hebben training, 
begeleiding en handleidingen nodig.” 
 



26 

Hier zie je dat semantiek de kale inhoud geeft, maar pragmatiek de betekenis in 
context en voor verschillende doelgroepen onthult. Juist door pragmatiek serieus 
te nemen, kan een projectleider beter afstemmen en misverstanden voorkomen. 
Later in het boek werk ik nog een mini-handleiding uit met aandachtspunten voor 
semantiek en pragmatiek. 
 
 
7. Conclusie 
 
De taalfilosofie begon met vragen van de pre-socraten en groeide uit tot een breed 
veld dat logica, cultuur, macht en technologie bestrijkt. Enkele rode draden door 
de tijd heen zijn: 

• Is taal een afspiegeling van de werkelijkheid, of vormt ze die mee? 
• Ontstaat betekenis uit natuur, uit afspraken of uit gebruik? 
• Is taal een neutraal middel, of oefent ze macht en invloed uit? 

 
Door de eeuwen heen is één inzicht steeds duidelijker geworden: taal is niet alleen 
een middel om te communiceren, maar het fundament van hoe we denken, han-
delen en samenleven.  
 
Voor mij als projectmanager betekent dit twee dingen: 

1. Taal is een cruciaal onderdeel voor het laten slagen van het project. 

2. Ik moet voor het laten slagen van het project het gebruik van taal actief mana-
gen. 

 
  



27 

Dialoog 
 
Eerst heb ik met het scherpe mes 
De ruis van de omgevingsstress 
In het primaire werkproces 
Strategisch ingeperkt 
 
Waarna met convergent beleid 
Is aangestuurd op openheid 
En ik de ketenkwaliteit 
Verbreed heb en versterkt 
 
Vervolgens is op grote schaal 
Gefocust op het arsenaal 
Van bi- en multilateraal 
Verandermanagement 
 
Waarbij ik in een snelkookpan 
Met passie de contouren van 
Een nieuw participatieplan 
Op draagvlak heb verkend 
 
Ik heb dus in een notendop 
Hands-on geschakeld met de top 
En relevante stippen op 
De horizon gezet 
 
Ik heb de errors uitgehold 
En co-creatie uitgerold 
En alle target points gestold 
In een totaalpakket 
 
Kortom: nu jij als flow-adept 
Dit ingeregelde concept 
Tegen het licht gehouden hebt 
Heb jij vast een idee 
 
En zou ik dus ontzettend graag 
Een antwoord krijgen op de vraag: 
Is deze aanpak van vandaag 
Nu ook jouw kopje thee? 
 
                 Nee 
 
Uit de bundel ‘Bravogeroep en enthousiast gefluit’ van Frank van Pamelen (2020) 
 
  



28 

3. Drie filosofische aanvliegroutes 

Hoofdstuk 1 eindigde met het idee dat filosofie op drie manieren kan helpen om 
taal in projecten beter te begrijpen: 

1. Inzicht geven in verschillen in betekenis en helder maken wat belangrijke be-
grippen betekenen. 

2. Aandacht voor interpretatie van teksten. 

3. Laten zien hoe taal en macht samenhangen. 

 
We werken deze drie thema’s in dit hoofdstuk verder uit. Per thema zet ik twee 
filosofen tegenover elkaar, zodat we meerdere perspectieven op het thema krijgen. 
Maar voordat we daarmee aan de slag gaan wil ik eerst nog iets kwijt over de scope; 
over welke type projecten het gaat. 
 
 
1. Scope en kernprobleem 
 
In de afgelopen 10 jaar heb ik bijna uitsluitend projecten gedaan voor Nederlandse 
gemeenten en dan ook nog specifiek gericht op het ‘sociaal domein’, dat bij ge-
meenten vaak een eigen directie heeft. Die directie richt zich op de ‘Wet maat-
schappelijke ondersteuning’ (Wmo) en de Jeugdwet (jeugdhulp); beide sinds 2015 
onder verantwoordelijkheid van de gemeente. In de afgelopen jaren is de scope 
van het ‘sociaal domein’ uitgebreid met ‘werk en inkomen’ en met onderwijs. Dit 
verschilt van gemeente tot gemeente. 
 
Ik heb gemerkt dat in die ‘sociaal domein’ projecten de taal een belangrijke rol 
had. In de uitvoering van die projecten was de gebruikte taal vaak een aanleiding 
voor misverstanden en problemen. Ik kan die problemen met de taal niet samen-
vatten tot een specifieke kern waar het probleem zit. 
 
Het probleem met de taal is in mijn beeld een combinatie van een aantal ingredi-
enten. Ik nodig jou als lezer graag uit om na te denken over welke van deze ingre-
diënten je in je eigen projecten herkent. De ingrediënten (niet limitatief) zijn: 

• Beleidsmakers gebruiken veel vage en abstracte woorden. Vaak zijn dit woor-
den die een containerbegrip geworden zijn; woorden die vaak ongeveer de-
zelfde betekenis hebben, maar net iets anders, en zelfs woorden die vele ver-
schillende betekenissen kunnen hebben.  

• Veel van deze woorden zijn inmiddels ook sleets geraakt. Ze worden al heel 
lang gebruikt en heel vaak gebruikt. Dit heeft onder andere tot gevolg dat we 
in ons denken blijven hangen in de betekenis die we ooit aan het woord had-
den gegeven, en dat we ons niet expliciet afvragen welke betekenis dit woord 
op dit moment in deze context heeft. We lezen als het ware over het woord 
heen. 



29 

• Gemeente en aanbieders van hulpverlening gebruiken dezelfde woorden (zo-
als bijvoorbeeld begeleiding of behandeling), maar ze bedoelen er iets anders 
mee. 

• Binnen de gemeente gebruiken beleid, uitvoering en controllers dezelfde be-
grippen, maar ze geven er geen eenduidige betekenis aan. 

• Ambtenaren en bestuurders (politici) geven ook vaak een andere betekenis 
aan dezelfde taal. 

• De taal moet tegelijk professioneel klinken (beleidstaal) én eenvoudig genoeg 
zijn voor college en raad. De vertaling van gebruikte beleidstaal naar taal voor 
raad en burgers zorgt vaak voor problemen. 

• De documenten binnen de gemeenten zijn veel te taalrijk en daardoor meestal 
veel te dik. Er wordt vaak omslachtig geschreven; veel woorden om weinig te 
zeggen (zoals dit).  

• Ook wordt vaak met andere woorden hetzelfde herhaald of worden dezelfde 
woorden gebruikt voor iets anders. De taal is daardoor niet consistent. 

• De gemeente wil de laatste jaren ook veel data en cijfers. Ik merk dat het heel 
moeilijk is om die data op een goede manier in taal te duiden (Wat zegt dit 
cijfer nu eigenlijk, hoe moet je het cijfer lezen). Dat geldt ook voor de uitleg 
van de selectiecriteria die bij de data horen (hoe is het cijfer tot stand geko-
men, wat is er wel meegeteld en wat juist niet). 

 
Er is nog een ander element in de scope. Communicatie, het gebruiken van taal, 
vindt zowel verbaal plaats (via het spreken) als schriftelijk, via plannen, memo’s, 
notaties, rapporten, etc. Dit onderzoek richt zich op de manier waarop we schrif-
telijk met taal omgaan.  
 
De reden hiervoor is – zoals Plato al schreef - dat bij de schriftelijke communicatie 
er geen directe relatie is tussen de persoon die schrijft en diens lezers, zoals dat bij 
het spreken wel het geval is (degene die spreekt en diens toehoorders). Zenden en 
ontvangen vinden niet plaats op hetzelfde moment in tijd en ruimte.  
 
Bij schriftelijke communicatie kan je niet zien hoe de ander op de gebruikte taal 
reageert. Daarnaast is er bij communicatie die verbaal en die schriftelijk plaats-
vindt een verschil in de manier waarop stijlmiddelen uit de retorica en grammatica 
ingezet kunnen worden. Primair gaat het in dit onderzoek dus om de taal in ge-
schreven communicatie.  
 
Het kan daarbij wel zo zijn dat dit onderzoek inzichten over het gebruik van de 
taal oplevert die ook gebruikt kunnen worden bij taalgebruik in mondelinge com-
municatie. 
 
Vanuit deze scope en schets van de problematiek kijken we in dit hoofdstuk naar 
de manier waarop filosofie ons handvatten kan bieden om bewuster en beter met 
de taal om te kunnen gaan, in de projecten, met als context het sociaal domein van 
gemeenten. 



30 

2. Betekenis van begrippen 
 

Voor dit thema roep ik de hulp in van twee filosofen: 1) Ludwig Wittgenstein en 
2) Henri Bergson. Zij hebben me een aantal inzichten gebracht om beter met de 
thematiek taal om te gaan. Ik werk voor beiden in essay-stijl kort uit welk perspec-
tief ze op de thematiek hebben. Dat doe ik aan de hand van voorbeelden uit de 
praktijk van het gemeentelijke sociaal domein. Ik sluit af – in essaystijl – met een 
beschouwing waar ik beide filosofen naast/ tegenover elkaar zet. 
 
 

Taalspelen en familiegelijkenissen in het sociaal domein 
Een Wittgensteiniaanse blik op gemeentelijk beleid en uitvoering 

 
Wittgenstein en de aandacht voor taal 
De Oostenrijks-Britse filosoof Ludwig Wittgenstein (1889–1951) geldt als een van 
de meest invloedrijke denkers van de twintigste eeuw. Zijn werk draait om een 
radicale vraag: hoe werkt taal eigenlijk? In plaats van te zoeken naar de verborgen 
essentie van woorden, laat Wittgenstein zien dat betekenis altijd ontstaat in het 
gebruik. Woorden leven niet op zichzelf, maar in het spel dat wij ermee spelen. 
Het gaat hem om de taal in de dagelijkse praktijk, de praktijk van alledag. 
Daaruit komen twee sleutelbegrippen voort: 

• Het eerste is het ‘taalspel’: elke context waarin taal wordt gebruikt heeft eigen 
regels. De betekenis van een woord is het gebruik ervan in dat spel. 

• Het tweede is de ‘familiegelijkenis’: begrippen hebben vaak geen vaste kern, 
maar vormen een netwerk van overlappende gelijkenissen, zoals gezichten 
binnen een familie. 

 
Wittgensteins begrip taalspel is een kernidee uit zijn latere werk. Het is een meta-
foor waarmee hij duidelijk wil maken hoe taal functioneert. Wittgenstein wil ons 
bevrijden van de illusie dat er achter taal een vaste logische of metafysische struc-
tuur moet schuilgaan.  
 
Wittgensteins methode is precies tegenovergesteld aan die van Plato, één van 
grondleggers van de Westerse filosofie. Plato zocht in zijn onderzoek naar de taal 
naar de overeenkomsten in woorden en betekenis. Bij ieder woord hoorde een 
ding, en bij een ding hoorde een woord.  
 
Bijvoorbeeld het woord ‘boom’; met het woord ‘boom’ krijgen we – aangeleerd – 
een beeld van wat een boom moet zijn. Nu zijn er vele soorten bomen. Plato 
noemde de bomen in al hun variëteit zoals wij ze waarnemen, een verschijnsel. 
Daarnaast, aldus Plato, is er een algemeen idee van de boom, een universeel beeld.  
 
Dit wordt ook het dualisme van Plato genoemd; de wereld van de ideeën (die uni-
verseel en waar zijn) en de wereld – onze wereld – van de verschijnselen zoals we 
die zintuiglijk waarnemen. Dit dualisme is gebaseerd op overeenkomsten in het 
beeld dat bij het woord boom opgeroepen wordt. 



31 

Wittgensteins methode is precies tegenovergesteld aan die van Plato. Hij zoekt 
niet naar de ene definitieve versie van een begrip, maar toont juist aan dat er vele 
varianten zijn die niet noodzakelijkerwijze één centrale eigenschap delen: van de 
diepte naar de breedte zou je kunnen zeggen. Betekenis zit dan ook niet in een 
woord, als een snoepje in papier. De betekenis van een woord is wat je ermee doet. 
Een woord is als een stuk gereedschap. Daarbij is ook de context waarin je het 
woord gebruikt van groot belang. 
 
Ik denk dat de meesten van ons bij de manier waarop we met taal omgaan, kin-
deren van Plato zijn. Vaak zijn we op zoek naar de betekenis van een woord of 
een begrip. We doen dat vaak door er dan een definitie voor te bedenken, zodat 
we houvast hebben. Ik vraag me af wat het zou betekenen als we allemaal kinderen 
van Wittgenstein zouden zijn, en ook zijn ideeën over taal in het onderwijs als 
basis zouden zijn gebruikt.  
 
We zouden dan geleerd hebben hoe taal functioneert, wat een taalspel is en hoe 
we daar mee om moeten gaan in het gebruik van onze taal. Wat bedoelt Wittgen-
stein met het begrip taalspel? Allereerst stelt Wittgenstein dat taal een vorm van 
handelen is. Taal is niet alleen een systeem van woorden, spelling en grammatica, 
maar taal is altijd ingebed in een dagelijkse praktijk; een vorm van leven noemt 
Wittgenstein het zelfs. Spreken is een soort activiteit en hij vergelijkt die activiteit 
met een spel dat regels heeft. 
 
In die activiteit heeft de taal een veelheid aan gebruik. Er bestaat niet één essentie 
van taal; woorden krijgen hun betekenis uit het gebruik in concrete situaties. Die 
concrete situaties ziet hij als een spel van taal, een taalspel. Voorbeelden van taal-
spelen zijn bijvoorbeeld: bevelen geven, grappen maken, vertellen, rapporteren, 
rekenen en het stellen van vragen.  
 
Die taalspelen vinden plaats binnen een specifieke context. Die context is een toe-
passingsgebied waarin de taal gebruikt wordt; bijvoorbeeld juridisch, medisch, 
boekhoudkundig of het sociaal domein. En ook binnen het domein zijn er weer 
verschillende contexten; gemeenten, aanbieders van hulp, de mensen die hulp 
vragen. Elk van die contexten heeft eigen regels en functies voor hoe er met taal 
wordt omgegaan.  
 
Dit heeft tot gevolg dat taal en betekenis van taal geen vaste grenzen kent. Maar 
net zoals spellen allerlei verschillende vormen hebben en verschillende gelijkenis-
sen hebben (bijvoorbeeld balspellen, bordspellen, kaartspellen, etc.), zo zijn ook 
taalspelen met elkaar verwant zonder dat er één definitie van ‘taal’ bestaat. Die 
verwantschap, die gelijkenis noemt Wittgenstein ‘familiegelijkenis’. 
 
Wittgenstein stelt dat problemen met de betekenis van de gebruikte taal vaak ont-
staan doordat we taal uit het ene spel in een ander spel “misbruiken” — alsof de 
regels van schaken toegepast worden op voetbal. Hij stelt dat de betekenis van een 
woord het gebruik ervan is, in een specifiek taalspel. Woorden zijn als gereed-
schappen, en elk taalspel bepaalt hoe dat gereedschap werkt. 
 



32 

Met deze bril kunnen we ook kijken naar het sociaal domein: een terrein waar veel 
taal door elkaar loopt en waar misverstanden vaak ontstaan omdat woorden in 
verschillende spellen anders functioneren. 
 
Taalspelen in botsing 
In het sociaal domein lopen werelden van taal door elkaar. Een inwoner die aan 
het loket zegt: “Ik red het niet meer”, spreekt een ander taalspel dan de ambtenaar 
die antwoordt: “Volgens de richtlijnen komt u niet in aanmerking.” Wat hier 
botst, zijn geen feiten, maar spelregels. De ene spreekt vanuit de leefwereld – een 
taal van nood, schaamte, hoop. De ander vanuit de juridische of beleidswereld – 
een taal van normen, criteria, procedures. Wittgenstein zou zeggen: hier ontmoe-
ten zich twee taalspelen die verwant lijken, maar verschillende regels volgen. En 
precies daar ontstaat het misverstand. 
 
Familiegelijkenissen in gemeentelijke begrippen 
Wanneer we woorden als ‘zelfredzaamheid’, ‘participatie’ of ‘kwetsbaarheid’ ge-
bruiken, veronderstellen we vaak dat hun betekenis vaststaat. Maar als we beter 
kijken, blijkt er geen harde kern te zijn. ‘Participatie’ kan betekenen: iemand vindt 
werk, een ander doet vrijwilligerswerk, een derde zorgt voor zijn zieke buur. Er is 
geen éénduidig kenmerk dat alle vormen van participatie gemeenschappelijk heb-
ben, maar er is een netwerk van overlappende gelijkenissen – zoals gezichten bin-
nen een familie.  
 
Zo ook met begrippen in het sociaal domein: er is geen essentie, slechts familie-
verwantschappen. Hiermee dringt zich de vergelijking op met ven-diagrammen 
uit de wiskunde. Er zijn verzamelingen betekenissen en toepassingsmogelijkheden 
voor begrippen, die ook als zij veel op elkaar lijken, elkaar slechts gedeeltelijk over-
lappen. In die overlap is een gelijkenis wel een deel van de familie maar niet in elke 
verzameling hetzelfde.  
 
Casus Wmo: de traplift 
Een oudere inwoner vraagt: ‘Ik wil gewoon in mijn huis kunnen blijven wonen, 
zonder bang te zijn dat ik van de trap val.’ Hier spreekt een taalspel van zorg en 
kwetsbaarheid, ingebed in een leven dat vertrouwd wil blijven. De consulent ant-
woordt: ‘Volgens de Wmo gaat het om de goedkoopst adequate voorziening. 
Heeft u al geprobeerd de slaapkamer beneden te gebruiken?’ 
 
Dezelfde woorden — voorziening, zelfredzaamheid — dragen in elk spel een an-
dere lading. Wat voor de inwoner zelfredzaamheid betekent (met een traplift on-
afhankelijk blijven), betekent voor de gemeente vaak iets anders (zo lang mogelijk 
alternatieven inzetten). Er is hier geen gemeenschappelijke kern van betekenis, 
slechts een reeks overlappende interpretaties: een familie van betekenissen die el-
kaar soms herkennen en soms juist botsen. 
 
Casus Jeugdhulp: gedragsproblemen op school 



33 

Een veertienjarige leerling met gedragsproblemen wordt door school aangemeld 
voor jeugdhulp. De ouders zeggen: “Hij heeft gewoon een sterk karakter. Ze be-
grijpen hem niet.” Hun taalspel is dat van identiteit en bescherming: het kind is 
uniek en moet ruimte krijgen. School en jeugdhulp spreken een ander spel: “Er 
zijn signalen van oppositioneel gedrag en mogelijk ADHD. We moeten inzetten 
op diagnose en behandeling.” Ouders horen in het woord diagnose stigmatise-
ring; de professional bedoelt er een route tot ondersteuning mee. De school kan er 
een route van ‘aanpassen of . . .’ mee bedoelen. 
 
Ook hier zien we het begrip “het belang van het kind” functioneren als familiege-
lijkenis. Voor de ouders betekent het: bescherming en liefde. Voor de school: rust 
in de klas en een leerling die mee kan doen. Voor de jeugdhulp: passende behan-
deling volgens richtlijnen. Het woord lijkt een vaste kern te hebben, maar in wer-
kelijkheid is het een weefsel van overlappende, deels conflicterende betekenissen. 
 
Leren kijken naar taal 
Wat leren deze casussen ons? Dat we in het sociaal domein voortdurend denken 
te praten over dezelfde dingen, terwijl we in feite elk een ander taalspel spelen. En 
dat de grote begrippen waarmee we werken — zelfredzaamheid, participatie, be-
lang van het kind — geen harde essentie hebben, maar functioneren als familiege-
lijkenissen: rekbare netwerken van betekenissen. Wie dit inziet, beseft dat het werk 
van gemeenten niet alleen gaat over het verstrekken van voorzieningen, maar ook 
over het zorgvuldig omgaan met taal. Begrip ontstaat pas wanneer we de spelregels 
van de ander leren herkennen. 
 
Het inzicht dat we krijgen door deze manier van met elkaar in gesprek gaan levert 
niet alleen een voordeel op voor de taal in het sociaal domein. De bewustwording 
over het verschil in begrippen en betekenis en de oefening om hier beter mee om 
te gaan zijn breed toepasbaar, overal waar taal moet verbinden. 
 
Van taal naar praktijk 
Wat betekent dit voor beleid en uitvoering? Allereerst dat gemeenten zich bewust 
moeten zijn van de veelheid aan taalspelen die tegelijk in het sociaal domein aan-
wezig zijn. Het voorkomt misverstanden wanneer beleidsmakers en consulenten 
niet alleen spreken in de taal van regels en doelmatigheid, maar ook de taalspelen 
van inwoners en professionals leren verstaan. Dat vraagt om ruimte voor dialoog, 
waarin woorden als zelfredzaamheid of participatie telkens opnieuw uitgelegd en 
beproefd worden in de concrete context van een gezin of een wijk.  
 
Daarnaast helpt het om begrippen niet te fixeren in één definitie, maar ze te han-
teren als open begrippen met een familie van betekenissen. Dat geeft flexibiliteit 
en maakt het mogelijk om aan te sluiten bij de leefwereld van inwoners. Wittgen-
stein nodigt ons uit om in de uitvoering aandachtiger te kijken naar hoe taal werkt 
in de praktijk — en precies daar ligt de sleutel om beleid menselijker, effectiever 
en rechtvaardiger te maken. 
 
 



34 

Taal en leven in het sociaal domein 
Een Bergsoniaanse blik op gemeentelijk beleid en uitvoering 

 
Bergson en de grenzen van taal 
De Franse filosoof Henri Bergson (1859–1941) stond bekend om zijn scherpe kri-
tiek op de manier waarop taal ons denken vormgeeft. Voor Bergson is taal in de 
eerste plaats een instrument van de gemeenschap: ze dient om praktische zaken te 
regelen, objecten te benoemen en ervaringen in te delen in vaste categorieën. Maar 
precies daarin schuilt volgens hem ook een gevaar. Want waar onze werkelijke er-
varing vloeiend, veranderlijk en uniek is, legt taal er vaste labels op. Anders ge-
zegd: de taal maakt star wat in ons denken een stroom is, vloeibaar. 
 
In zijn werk benadrukt Bergson dat taal daardoor vaak achterblijft bij het leven 
zelf. Ze schept schijnbare helderheid door te generaliseren, maar doet daarmee 
tekort aan de subtiliteit van persoonlijke ervaring, aan de innerlijke duur (durée) 
van het bestaan, en de constante stroom van ons denken. Met die bril kunnen we 
ook kijken naar het sociaal domein: taal maakt beleid hanteerbaar, maar versim-
pelt de realiteit van mensenlevens, die nooit volledig in woorden te vangen is. 

Henri Bergson heeft een diep wantrouwen tegenover de vanzelfsprekendheid van 
taal. Woorden lijken onze toegang tot de werkelijkheid te openen, maar in feite 
doen zij vaak het tegenovergestelde: zij leggen vast wat in wezen in beweging is. 
Volgens Bergson is taal opgebouwd uit vaste begrippen die de werkelijkheid redu-
ceren tot schema’s en categorieën. De stroom van het bewustzijn — zijn be-
roemde durée, de innerlijke tijdsduur — is daarentegen continu en veranderlijk. 
Zodra we deze ervaring in woorden willen vangen, zetten we een levende bewe-
ging stil. 

Taal is bovendien, aldus Bergson, in oorsprong sociaal en praktisch. Zij is ontwor-
pen om het handelen in de wereld mogelijk te maken, om het alledaagse verkeer 
tussen mensen te stroomlijnen. Wat zij ons biedt, zijn algemene etiketten die her-
haalbare patronen aanduiden: nuttig om samen te werken, maar ontoereikend om 
de unieke intensiteit van een ervaring werkelijk recht te doen. In die zin schept 
taal eerder afstand tot de werkelijkheid dan nabijheid. 

Om dit tekort zichtbaar te maken grijpt Bergson geregeld naar de vergelijking met 
muziek. Waar taal de neiging heeft om het leven te fixeren in vaste vormen, weet 
muziek juist de innerlijke duur te benaderen: zij ontvouwt zich in de tijd, zonder 
zich te laten reduceren tot een reeks statische begrippen. Een melodie kan slechts 
worden begrepen wanneer zij als een geheel, in haar beweging en samenhang, 
wordt ervaren. Net zo is onze innerlijke ervaring niet op te delen in losse momen-
ten zonder dat men de essentie verliest. Muziek drukt dus beter uit wat taal gevan-
genhoudt: de continuïteit en vloeiendheid van het leven zelf. 

Toch betekent dit niet dat we taal zouden moeten afwijzen. Bergson heeft oog voor 
het probleem dat we ons eigenlijk van de taal zouden moeten afwenden, terwijl we 
er ons van moeten bedienen. Bergson benadrukt dat we haar beperkingen bewust 
moeten hanteren.  



35 

Zo wijst hij op de noodzaak om naast begripsmatig denken ook onze intuïtie te 
oefenen: een directe, onbemiddelde wijze van ervaren die ons dichter bij de inner-
lijke beweging van het leven brengt. Wanneer we spreken of schrijven, kunnen we 
trachten die intuïtieve blik te behouden, zodat de woorden niet enkel labels zijn, 
maar een richtingwijzer naar wat nog niet geheel in taal te vatten valt. 

Daarmee hangt een tweede aanwijzing samen: het gebruik van beeldende taal. 
Waar droge abstracties het leven fixeren, kunnen metaforen, analogieën en crea-
tieve wendingen iets van de stroom en dynamiek bewaren.  

Ook pleit hij voor het toepassen van een meervoudigheid van beelden; dus ver-
schillende beelden (zodat het dezelfde werking krijgt als de familiegelijkenissen in 
het taalspel van Wittgenstein). Bergson zelf maakte hier gretig gebruik van, en ook 
in zijn analyse van het komische benadrukt hij hoe humor en speelsheid de star-
heid van vaste formuleringen doorbreken. 

Ook wijst Bergson op het belang van het aansluiten van de gebruikte taal op de 
doelgroep. Het moet een bewuste handeling zijn om de taal te gebruiken waarvan 
je verwacht dat je doelgroep die begrijpt. Bergson noemt dit ‘verstaanbaarheid’; je 
moet die taal gebruiken die men verstaat. 

In relatie met de muziek pleit Bergson er ook voor om in het taalgebruik te letten 
op beweging en ritme. Zinnen moeten dansen, moeten prettig in de oren klinken, 
zoals een goed muziekstuk. Speel dus met de taal; korte zinnen, lange zinnen, ac-
tieve zinnen, lijdende zinnen, alliteratie. Kortom componeer! 

Ten slotte nodigt Bergsons visie uit tot een alertheid op het gevaar van verbale 
clichés. Wanneer taal automatisch wordt herhaald, sluipt verstarring ons denken 
binnen. Pas door die patronen te onderbreken, kan taal opnieuw openen naar be-
tekenis. Daar waar dat nodig is kan dan beter nieuwe taal geïntroduceerd worden. 
Dat is beter dan de ingesleten begrippen een andere betekenis willen geven. 

Zo leert Bergson ons dat taal niet de vanzelfsprekende drager van waarheid is, 
maar een instrument dat zorgvuldig gehanteerd moet worden. Zij kan de werke-
lijkheid reduceren, maar ook — mits we haar speels, beeldend en intuïtief inzetten, 
en door haar te laten resoneren met de meer muzikale dimensie van ervaring — 
een glimp bieden van de beweging die achter alle woorden schuilgaat. 

Taal als versimpeling 
Beleidswoorden als zelfredzaamheid, participatie of kwetsbaarheid zijn nodig om 
systemen te ordenen, maar ze reduceren de rijkdom van ervaring. Een inwoner 
die zegt: “Ik voel me gevangen in mijn eigen huis” drukt een geleefde ervaring uit 
van angst, isolement en verlies. Het beleidswoord “mobiliteitsprobleem” vangt dat 
gevoel in een praktische categorie, maar laat de unieke lading van de ervaring bui-
ten beeld. 
 



36 

Bergson zou zeggen: de taal van beleid vertaalt de levende tijd (hoe iemand wer-
kelijk zijn situatie ervaart) naar een ruimtelijke categorie – een hokje waarin iets 
kan worden ingedeeld en vergeleken. Het resultaat is efficiënt, maar ook reductief. 
 
Wederom de Casus Wmo: de traplift 
Een oudere vrouw vraagt: “Ik wil in mijn huis blijven, ik voel dat dit mijn plek is, 
hier leef ik.” De ervaring is er één van gehechtheid, herinneringen en continuïteit 
van het leven. Het beleidsantwoord luidt: “Volgens de Wmo is de goedkoopst ade-
quate oplossing dat u beneden gaat slapen.” 
 
In Bergsons termen: het beleid vertaalt de duur van een geleefd leven naar een ob-
jectief probleem (trap versus slaapkamer). Wat verloren gaat, is de tijdslaag van 
herinneringen, de beleving van identiteit en de ervaring van vrijheid. Taal abstra-
heert hier van de innerlijke stroom van het bestaan. 
 
Casus Jeugdhulp: gedragsproblemen op school 
Een veertienjarige jongen die zich hevig verzet op school wordt beschreven in het 
dossier als “heeft oppositioneel gedrag, mogelijk ADHD.” Voor de ouders is dit 
echter hun kind dat ze kennen als levendig, koppig, creatief, soms driftig — maar 
vooral een uniek persoon. 
 
Bergson zou zeggen: de taal van diagnostiek snijdt in de stroom van ervaring en 
plaatst een etiket. Dat etiket is nuttig voor het systeem (toegang tot zorg, behan-
deling, rapportage), maar verhult de nuance van de werkelijke innerlijke duur van 
het kind en de beleving van de ouders. Waar de ouders de levendigheid zien, ziet 
het dossier een stoornis. 
 
Leren luisteren voorbij de taal 
Wat leren deze casussen? Dat taal in het sociaal domein vaak een reductie is van 
het levende. Beleidswoorden, categorieën en diagnoses geven grip, maar ze ver-
hullen de unieke ervaring van individuen. Bergson nodigt ons uit om niet alleen 
te spreken over inwoners in vaste begrippen, maar te leren luisteren naar de on-
derstroom van ervaringen die niet in die woorden passen. Het gaat erom de bewe-
ging en de duur van een mensenleven te erkennen, in plaats van het enkel te ver-
talen naar een categorie. 
 
Van taal naar praktijk 
Wat betekent dit voor beleid en uitvoering? Allereerst dat gemeenten zich bewust 
moeten zijn van de beperkingen van hun eigen taal. Termen als zelfredzaam-
heid of participatie zijn nuttig, maar mogen nooit de volledige ervaring van men-
sen opslokken. Praktisch betekent dit: beleid moet ruimte bieden voor verhalen, 
niet alleen voor categorieën. Een keukentafelgesprek is dan niet alleen een mo-
ment om informatie te verzamelen, maar ook een oefening in luisteren naar de 
duur van iemands leven: hoe hij of zij de tijd beleeft, welke continuïteit en welke 
breuken daarin aanwezig zijn. 
 



37 

Voor uitvoering betekent dit dat consulenten en professionals worden uitgedaagd 
om achter de woorden te luisteren. Niet alleen: “Wat is het probleem volgens de 
richtlijn?” maar ook: “Welke ervaring spreekt hier? Wat vertelt dit over iemands 
levenstijd?” Zo kan beleid flexibeler en menselijker worden, niet door de catego-
rieën af te schaffen, maar door ze te relativeren en steeds opnieuw te toetsen aan 
de rijkere realiteit van het leven. 
 
 

Taal tussen regels en leven 
Wittgenstein en Bergson over het sociaal domein 

 
Twee filosofen, twee benaderingen van taal 
De negentiende en twintigste eeuw heeft twee invloedrijke denkers voortgebracht 
die ieder op hun eigen manier een licht werpen op de werking van taal. 

- Ludwig Wittgenstein (1889–1951) ziet taal niet als een spiegel van de werke-
lijkheid, maar als een praktijk. Betekenis ligt niet vast in definities, maar in 
het gebruik van woorden binnen een context. Zijn begrippen taalspel en fa-
miliegelijkenis maken duidelijk dat woorden functioneren volgens regels die 
van situatie tot situatie verschillen, en dat grote begrippen vaak geen kern 
hebben, maar slechts een netwerk van overlappende betekenissen. 

- Henri Bergson (1859–1941) benadrukt juist dat taal de neiging heeft om de 
levende werkelijkheid te reduceren. Onze ervaring is vloeibaar, veranderlijk, 
altijd in beweging – maar taal zet die ervaring stil in categorieën. Zo ontstaat 
schijnbare helderheid, terwijl de werkelijke rijkdom van het geleefde leven 
verloren gaat. Voor Bergson is taal nuttig, maar altijd een versimpeling van 
de innerlijke duur (durée). 

Beide filosofen richten zich dus op taal, maar met een ander accent: Wittgenstein 
kijkt naar de spelregels van gebruik, Bergson naar de kloof tussen taal en ervaring. 
 
Toegepast op de Casus Wmo: de traplift 
Een oudere inwoner zegt: “Ik wil in mijn huis blijven wonen, dit is mijn plek.” 

- Wittgenstein zou wijzen op botsende taalspelen. Voor de inwoner bete-
kent zelfredzaamheid het behouden van vertrouwd leven met behulp van een 
traplift. Voor de gemeente betekent zelfredzaamheid juist: creatieve oplossin-
gen zoeken die zo min mogelijk kosten. Hetzelfde woord functioneert dus in 
twee verschillende spellen. 

- Bergson zou benadrukken hoe de taal van beleid de geleefde ervaring versim-
pelt. De innerlijke duur van gehechtheid aan een huis, vol herinneringen, 
wordt teruggebracht tot een technisch probleem: trap versus slaapkamer. Het 
dossier vangt slechts een fractie van de beleving. 

 
Toegepast op de Casus Jeugdhulp: gedragsproblemen op school 
Een veertienjarige jongen wordt beschreven als “oppositioneel, mogelijk ADHD”, 
terwijl de ouders zeggen: “Hij is eigenzinnig, creatief, maar soms lastig.” 



38 

- Wittgenstein zou dit analyseren in termen van familiegelijkenissen: “het be-
lang van het kind” betekent voor ouders liefde en bescherming, voor de 
school rust in de klas, voor jeugdhulp passende behandeling. Er is geen vaste 
kern, maar een netwerk van overlappende betekenissen. 

- Bergson zou laten zien hoe de diagnostische taal een etiket plakt dat de com-
plexiteit van de ervaring versimpelt. De levendigheid van een kind wordt ver-
taald in een categorie die bruikbaar is voor het systeem, maar een reductie is 
voor de werkelijkheid van het gezin. 

 
Taal als sleutel en als beperking 
Samen laten Wittgenstein en Bergson zien dat taal in het algemeen, maar zeker 
ook in het sociaal domein dubbelzinnig werkt. 

- Bij Wittgenstein is de sleutel: leren herkennen welk taalspel men speelt, en 
beseffen dat woorden verschillende spelregels kunnen volgen. 

- Bij Bergson is de waarschuwing: geen enkel woord of label kan de volledige 
rijkdom van de geleefde ervaring vangen. 

 
De een legt de nadruk op gebruik en regels, de ander op reductie en verlies. Beide 
perspectieven vullen elkaar aan: Wittgenstein nodigt uit tot meer aandacht voor 
context en spelregels, Bergson tot meer besef van de kloof tussen taal en leven. 
 
Van filosofie naar praktijk 
Wat betekent dit voor beleid en uitvoering? 

- Vanuit Wittgenstein: gemeenten moeten zich realiseren dat begrippen 
als zelfredzaamheid of participatie geen vaste kern hebben. Beleidsmakers en 
consulenten moeten daarom telkens opnieuw nagaan welk taalspel wordt ge-
speeld, en ruimte scheppen om betekenissen in gesprekken te verhelderen. 

- Vanuit Bergson: beleid moet oog houden voor de reductie die taal altijd met 
zich meebrengt. Naast categorieën en definities moet er ruimte zijn voor ver-
halen, ervaringen en de unieke tijdsbeleving van inwoners. 

 
Samen wijzen Wittgenstein en Bergson de weg naar een menselijker sociaal do-
mein: niet door taal af te schaffen, maar door er bewuster mee om te gaan. Taal is 
nooit neutraal — ze is een spel met regels én een reductie van ervaring. Wie dat 
inziet, kan beleid maken dat niet alleen efficiënt is, maar ook recht doet aan de 
geleefde werkelijkheid van mensen. 
 
De uitkomst van beide casussen blijft overigens gelijk. De dame krijgt geen traplift 
(te duur), het kind wordt begeleid (behandeld). Zowel de dame als de ouders (en 
het kind) kunnen niet door ander taalgebruik, andere betekenis van woorden en 
begrippen in aanmerking komen voor een andere benadering. Wel kan hen in an-
dere bewoordingen uitgelegd worden waarom zij zich in de categorie bevinden, 
waarin de wet hen heeft geplaatst. Menselijker geformuleerd beleid, is niet per sé 
menselijker beleid.  
 
Door wijzigingen in de betekenis van wetsbegrippen kan men ook ‘tussen wal en 
schip vallen’, met als gevolg dat geen één regeling of oplossing van toepassing is. 



39 

De Wmo is een voorbeeld van een dynamische begrippen-carrousel, waar situaties 
die 10 jaar geleden (inwerkingtreding) nog voor ondersteuning in aanmerking 
kwamen, vandaag de dag kansloos zijn.  
 
 
3. Interpretatie van teksten 

 
In projecten worden veel plannen, rapporten en beleidsstukken gemaakt. Deze 
teksten zijn niet altijd eenduidig: verschillende groepen kunnen dezelfde tekst an-
ders lezen. Filosofie helpt om te zien dat lezen en begrijpen altijd een proces van 
interpretatie is. Dit maakt duidelijk waarom afspraken soms niet werken zoals be-
doeld: de betrokkenen hebben de tekst verschillend opgevat. 
 
Voor dit thema roep ik de hulp in van twee filosofen: 1) Hans-Georg Gadamer en 
2) Paul Ricoeur. Opnieuw werk ik voor beide in essay-stijl kort uit welk perspectief 
ze op de thematiek hebben. Ook hier aan de hand van voorbeelden uit de praktijk 
van het gemeentelijke sociaal domein. Ik sluit wederom af – ook in essaystijl – met 
een beschouwing waar ik beide filosofen naast/ tegenover elkaar zet. 
 
 

Hermeneutiek in gemeentelijke projecten 
Gadamer en de kunst van het interpreteren 

 
Gadamer en de taalfilosofie 
Hans-Georg Gadamer (1900–2002) geldt als een van de invloedrijkste denkers 
binnen de hermeneutiek, de filosofische leer van het uitleggen, begrijpen en inter-
preteren van teksten. In zijn hoofdwerk Wahrheit und Methode (1960) laat hij 
zien dat begrijpen nooit een neutrale, objectieve daad is, maar altijd ingebed is in 
vooroordelen, tradities en taal. Begrijpen is voor Gadamer niet een techniek, maar 
een manier van mens-zijn: in de taal ontmoeten wij de ander. 
 
Voor projecten in het sociaal domein is dit een vruchtbare invalshoek. Gemeente-
lijke projecten – of het nu gaat om het vernieuwen van de Wmo-verordening of 
het verbeteren van de toegang in de jeugdhulp – draaien vaak om teksten: plannen, 
projectopdrachten, beleidsnota’s. Maar zulke teksten zijn nooit eenduidig. Ze 
worden verschillend gelezen door bestuurders, uitvoerders en inwoners. Het falen 
of slagen van een project hangt vaak samen met hoe deze teksten worden geïnter-
preteerd. 
 
Gadamers kernideeën toegepast op projecten 
Volgens Gadamer ontstaat begrip in de dialoog. Teksten en gesprekken zijn geen 
neutrale overdracht van informatie, maar ontmoetingen tussen verschillende ho-
rizonten. In projecten betekent dit: er is altijd een verschil tussen hoe de project-
groep, de beleidsadviseur, de consulent en de inwoner eenzelfde tekst of afspraak 
lezen. 
 



40 

Belangrijk daarbij: dit verschil is niet per se een probleem dat opgelost moet wor-
den met strakkere formuleringen, maar een gegeven waarmee gewerkt moet wor-
den. Het succes van een project hangt af van het vermogen om deze interpretatieve 
ruimte te erkennen en benutten. 
 
Voorbeeld Wmo-project: herziening van de toegang 
Stel: een projectgroep ontwikkelt een nieuw proces om aanvragen voor Wmo-on-
dersteuning sneller te beoordelen. In de projectdocumentatie staat dat het uit-
gangspunt is: “cliënt en netwerk eerst, professionele ondersteuning waar nodig.” 
- Voor de beleidsadviseur klinkt dit als een herkenbare vertaling van bestaand 

beleid. 
- Voor de projectleider is het een richtinggevend uitgangspunt dat ruimte laat 

voor invulling. 
- Voor consulenten in de wijk kan het klinken als een opdracht om nog strenger 

te kijken naar het netwerk, terwijl zij juist ervaren dat veel netwerken uitgeput 
zijn. 

- Voor inwoners klinkt het al snel als: “u krijgt pas hulp als u alles zelf heeft 
geprobeerd.” 

- Het project kan alleen slagen als de groep deze uiteenlopende interpretaties 
expliciet maakt en in gesprek brengt. 

 
Voorbeeld jeugdhulp-project: verbetering beschikkingstraject 
In een project om beschikkingen voor jeugdhulp begrijpelijker te maken, wordt 
afgesproken om “heldere taal” te gebruiken. 
- Voor de beleidsadviseur betekent dit: minder jargon en kortere zinnen. 
- Voor de projectleider: een praktische deliverable (een herschreven beschik-

kingstekst). 
- Voor ouders: een beschikking die niet alleen begrijpelijk, maar ook geruststel-

lend is. 
- Voor jeugdhulpverleners: een tekst die hun professionele ruimte niet te veel 

inperkt. 
 
Gadamer helpt ons hier inzien dat “heldere taal” niet één betekenis heeft, maar pas 
in de ontmoeting met al deze perspectieven vorm krijgt. 
 
Van filosofie naar praktijk 
Wat betekent dit voor beleid en het uitvoeren van projecten? 

Beleidsadviseurs zouden met Gadamer op zak meer alert kunnen zijn op: 
1. Schrijf met interpretatie in gedachten. 

Houd er rekening mee dat je tekst verschillend gelezen zal worden. Vraag je-
zelf: “Hoe zal een inwoner, uitvoerder of projectleider dit lezen?” en bespreek 
dit expliciet in het project. Speel een rollenspel om het zelf als project te erva-
ren. 

2. Zoek de cirkel op van het opstellen, uitleggen en begrijpen van teksten. 
Beleid en uitvoering vormen een kringloop: beleid beïnvloedt de praktijk, 
praktijkervaring geeft nieuwe betekenis terug aan het beleid. Organiseer in 



41 

projecten terugkoppelgesprekken waarin praktijkervaringen het beleid hel-
pen bijstellen. 

3. Maak ruimte voor verhalen. 
Voeg in projecten niet alleen cijfers of KPI’s toe, maar ook verhalen van in-
woners en uitvoerders. Zij laten zien hoe teksten geleefd worden en dragen bij 
aan de versmelting van horizonten. 

 
Projectleiders die in de termen van Gadamer naar het project kijken doen er goed 
aan alert te zijn op: 
1. Erken meervoudigheid van betekenis. 

Zie het niet als storing, maar als kenmerk van projecten dat deelnemers de-
zelfde tekst verschillend interpreteren. Maak dat bespreekbaar in overleggen. 

2. Organiseer dialoogmomenten. 
Zorg dat niet alleen experts aan tafel zitten, maar ook uitvoerders en inwo-
ners. Nodig hen uit om te vertellen wat zij in de tekst lezen. Daarmee voorkom 
je dat het project eenzijdig wordt. 

3. Gebruik werkvormen die specifiek gericht zijn op het uitleggen en begrijpen 
van teksten. 
Werk met leesgroepen: laat deelnemers in kleine groepjes een beleidszin of 
projectdoel interpreteren en terugkoppelen. De verschillen geven inzicht en 
voorkomen latere frictie. 

4. Vertaal projectresultaten terug naar de praktijk. 
Test conceptrapporten of projectproducten bij de doelgroep. Vraag niet al-
leen of de tekst begrijpelijk is, maar ook: “Wat roept dit bij u op? Welke hori-
zon neemt u hierin mee?” En met die laatste vraag (welke horizon), leg uit wat 
dat is, een horizon in het sociaal domein. 

 
Praktische doorwerking voor projecten 
Wat betekenen Gadamers inzichten voor gemeentelijke projecten? Zijn nadruk op 
de dialoog en versmelting van horizonten laat zien dat projecten niet kunnen vol-
staan met het opleveren van documenten. De betekenis van die documenten ont-
staat pas in de ontmoeting tussen beleidsmakers, uitvoerders en inwoners. Voor 
zowel beleidsadviseurs als projectleiders levert dit concrete handelingsperspectie-
ven op. Anders geformuleerd: Je moet met je teksten door meer review-rondes 
heen, voordat je mag aannemen dat de doelstelling en inhoud door alle betrokke-
nen worden begrepen. 

 
Betekenis voor projecten in het sociaal domein 
Gadamers denken leert dat projecten in het sociaal domein geen lineair traject zijn 
van plan naar uitvoering, maar een interpretatief proces. De documenten die pro-
jecten voortbrengen zijn niet simpelweg instructies, maar uitnodigingen tot dia-
loog. 

Voor beleidsadviseurs betekent dit: schrijf niet alsof je één definitieve betekenis 
kunt vastleggen, maar bied ruimte om betekenis te laten ontstaan. Voor project-
leiders betekent het: zie je project niet als een technisch traject, maar als een oefe-
ning in het uitleggen en begrijpen van teksten, waarin uiteenlopende horizonten 
samenkomen. 



42 

Zo ontstaat een projectpraktijk die niet alleen resultaten oplevert op papier, maar 
ook werkelijk gedragen wordt door de mensen die ermee moeten werken – inwo-
ners, uitvoerders, bestuurders. Dáár ligt de winst van Gadamer in het sociaal do-
mein. 

Met Gadamer leren we dat projecten in het sociaal domein niet draaien om het 
schrijven van de perfecte tekst, maar om het gesprek dat teksten oproepen. Beleid 
en projectdocumenten functioneren pas goed wanneer ze ruimte geven aan ver-
schillende interpretaties, die in dialoog tot een gedeelde horizon kunnen versmel-
ten. Voor beleidsadviseurs betekent dit: schrijven en organiseren mét de praktijk. 
Voor projectleiders betekent dit: dialoog faciliteren en spanning tussen lezingen 
expliciet maken. Zo worden projecten geen papieren exercities, maar gezamen-
lijke zoektochten naar betekenisvolle oplossingen. 
 
 

Interpretatie en betekenisgeving in gemeentelijke projecten 
Ricoeur en het sociaal domein 

 
Ricoeur en het begrijpen van betekenis 
Paul Ricoeur (1913–2005) is een Franse filosoof die, net als Gadamer, het uitleggen 
en begrijpen van teksten centraal stelt, maar een andere invalshoek kiest. Waar 
Gadamer de nadruk legt op dialoog en de versmelting van horizonten, beklem-
toont Ricoeur dat teksten altijd een meerlagige betekenis hebben. Hij spreekt van 
de “surplus de sens”: een tekst zegt altijd meer dan wat de auteur bedoelde. Begrij-
pen betekent niet het achterhalen van de intentie van de schrijver, maar het ont-
sluiten van nieuwe betekenissen die een tekst kan dragen. 
 
Voor gemeenten en projecten in het sociaal domein betekent dit: beleidsdocu-
menten, rapporten en beschikkingen zijn geen statische instructies, maar dragers 
van meervoudige betekenissen. Ricoeur laat zien dat juist door het systematisch 
interpreteren van wat een tekst oproept, projecten meer recht doen aan de com-
plexiteit van beleid en praktijk. 
 
Kernideeën van Ricoeur over interpretatie 
Ricoeur benadrukt drie belangrijke aspecten: 
1. De distantie van de tekst 

Eenmaal opgeschreven maakt een tekst zich los van de auteur. Hij staat “op 
zichzelf” en krijgt een eigen werking. Dit betekent dat een beleidsregel of be-
schikking niet automatisch de bedoelde betekenis van de schrijver communi-
ceert, maar openstaat voor nieuwe interpretaties. 

2. Meervoudige betekenis (surplus de sens). 
Teksten zijn altijd meerduidig: ze kunnen verschillende lezingen toelaten, af-
hankelijk van de context en de lezer. 

3. Interpretatie als ontplooiing van betekenis. 
Het lezen van een tekst is niet alleen een poging tot helderheid, maar ook een 
creatieve daad: de tekst kan nieuwe mogelijkheden openen, perspectieven 
schetsen die de lezer nog niet kende. 



43 

 
Voorbeeld Wmo-project: zelfredzaamheid herzien 
Een projectgroep werkt aan een nieuw Wmo-toegangstraject. In het projectdocu-
ment staat: “Eigen kracht en inzet van het netwerk (van de cliënt) zijn het vertrek-
punt, professionele ondersteuning volgt waar nodig.” 
 
- De beleidsadviseur bedoelt hiermee efficiënt gebruik van middelen. 
- De projectleider ziet het als een richtinggevend kader. 
- De consulent leest er een druk in: eerst alles bij het netwerk neerleggen. 
- De inwoner leest er een dreigement in: “u krijgt pas hulp als u anderen belast.”  
 
Volgens Ricoeur toont dit dat teksten een surplus de sens hebben. Er is niet slechts 
één juiste lezing, maar meerdere betekenissen die tegelijk waar zijn in hun context. 
Het project kan deze meervoudigheid niet reduceren, maar moet haar benutten: 
de tekst biedt juist de kans om gesprekken te openen over wat “eigen kracht” en 
“netwerk” werkelijk betekenen. 
 
Voorbeeld jeugdhulp-project: beschikking herschrijven 
In een project om jeugdhulp-beschikkingen begrijpelijker te maken, wordt de zin 
opgenomen: “Er wordt ambulante begeleiding ingezet.” 
 
- Voor de beleidsadviseur: een technische, correcte formulering. 
- Voor de projectleider: een deliverable in het traject “heldere taal.” 
- Voor ouders: onbekend jargon dat onzekerheid oproept. 
- Voor jeugdhulpverleners: een categorie die ruimte moet laten voor maatwerk. 
 
Ricoeur zou benadrukken dat de tekst hier afstand heeft genomen van de auteur: 
ouders lezen er iets heel anders in dan de beleidsmaker bedoelde. De taak van het 
project is niet slechts een verduidelijking, maar een oefening in het uitleggen en 
begrijpen van tekst: hoe kan dezelfde zin opnieuw worden herschreven, zó dat 
verschillende lezers er hun betekenis in herkennen en daardoor verder kunnen 
handelen? 
 
Praktische doorwerking voor projecten 
Ricoeurs inzichten wijzen beleidsadviseurs en projectleiders op een fundamenteel 
gegeven: teksten in projecten zijn geen neutrale middelen, maar dragers van meer-
lagige betekenis. De taak van een project is daarom niet alleen om producten 
(nota’s, beschikkingen, procesafspraken) te maken, maar ook om de interpreta-
tieve ruimte van die producten te erkennen en te benutten. 
 
- Voor beleidsadviseurs betekent dit: teksten moeten uitnodigen tot gesprek, 

niet slechts voorschrijven. 
- Voor projectleiders betekent dit: projectresultaten moeten getoetst worden op 

hun effect in de praktijk, en op de veelheid van betekenissen die ze oproepen. 



44 

 
Betekenis van Ricoeur voor gemeentelijke projecten 
Ricoeur laat zien dat teksten altijd meer zeggen dan wij bedoelen. Beleidsregels, 
beschikkingen en projectrapporten zijn geen neutrale overdrachten, maar werken 
in de praktijk op onverwachte manieren. Voor projecten in het sociaal domein 
betekent dit dat succes niet alleen afhangt van de inhoud van de documenten, 
maar vooral van het vermogen om hun meervoudige betekenis te erkennen, te 
onderzoeken en te benutten. 
 
Door deze, op uitleg en begrijpen van tekst gerichte, houding kunnen beleidsad-
viseurs en projectleiders voorkomen dat projecten stranden op misverstanden of 
papieren helderheid. In plaats daarvan worden projecten plekken waar betekenis 
zich ontplooit – samen met inwoners, uitvoerders en bestuurders. 
 
 

Tekstuitleg in projecten: Gadamer en Ricoeur vergeleken 
Twee perspectieven op het begrijpen van teksten 

Zowel Hans-Georg Gadamer (1900–2002) als Paul Ricoeur (1913–2005) staan in 
de traditie van de hermeneutiek (het uitleggen en begrijpen van teksten), maar 
leggen verschillende accenten. 

- Gadamer benadrukt dat begrijpen altijd dialoog is. Teksten en uitspraken 
worden gelezen vanuit de horizon van de lezer en komen tot betekenis in een 
gesprek met de horizon van de tekst of de ander. Belangrijk is de versmelting 
van horizonten: begrip ontstaat in ontmoeting. 

- Ricoeur legt de nadruk op de zelfstandigheid van de tekst. Een tekst neemt 
afstand van zijn auteur en kan méér betekenen dan bedoeld was. Deze surplus 
de sens maakt teksten meervoudig en opent nieuwe mogelijkheden voor be-
tekenis. 

Voor gemeentelijke projecten in het sociaal domein betekent dit dat teksten – pro-
jectplannen, beleidsnota’s, beschikkingen – nooit neutraal zijn. Ze vragen altijd 
om interpretatie, maar waar Gadamer de nadruk legt op ontmoeting en dialoog, 
benadrukt Ricoeur de openheid en meerlagigheid van teksten zelf. 

Voorbeeld Wmo: “eigen kracht en netwerk eerst” 

Gadamer 
Bij de herziening van een Wmo-toegangstraject klinkt de zin: “Eigen kracht en 
inzet van het netwerk zijn het vertrekpunt.” Voor Gadamer is de kernvraag: hoe 
verstaan consulent, mantelzorger en beleidsadviseur dit verschillend, en hoe kan 
hun horizon elkaar ontmoeten? De betekenis van “eigen kracht” is niet objectief 
vast te leggen, maar moet telkens opnieuw in dialoog vorm krijgen. 

 



45 

Ricoeur 
Ricoeur zou wijzen op het surplus aan betekenis van deze zin. Voor de beleidsad-
viseur gaat het om efficiëntie, voor de inwoner kan het voelen als afwijzing. Beide 
lezingen zijn legitiem, omdat de tekst meer zegt dan de auteur bedoelde. De pro-
jectgroep moet daarom erkennen dat de tekst meerdere lagen bevat, en deze meer-
voudigheid benutten als bron van gesprek. 

Voorbeeld jeugdhulp: “er wordt ambulante begeleiding ingezet” 

Gadamer 
Voor Gadamer staat centraal dat de zin in de beschikking pas betekenis krijgt in 
de ontmoeting tussen ouder, hulpverlener en beleidsmaker. De term “ambulant” 
roept andere associaties op bij ouders (onzekerheid), bij beleidsadviseurs (techni-
sche categorie) en bij professionals (ruimte voor maatwerk). De taak is de dialoog 
organiseren waarin deze uiteenlopende interpretaties elkaar kunnen aanvullen. 

Ricoeur 
Ricoeur ziet vooral dat de tekst afstand neemt van de auteur: hij gaat een eigen 
leven leiden. Ouders lezen er iets heel anders in dan de schrijver bedoelde. De be-
tekenis van ‘ambulant’ is voor hen onduidelijk en dus onzeker. Het project moet 
daarom niet alleen verduidelijken, maar erkennen dat de tekst zich altijd zal open-
stellen voor meerdere lezingen. Het herschrijven van beschikkingen is daarmee 
een oefening in het hanteren van tekstuele meerlagigheid. 

Overeenkomsten en verschillen 
Beide denkers maken duidelijk dat teksten nooit vanzelfsprekend eenduidig zijn. 
Zowel Gadamer als Ricoeur tonen dat beleidsstukken en projectdocumenten in 
het sociaal domein interpretatie vragen, en dat misverstanden geen uitzonderin-
gen zijn maar een wezenlijk onderdeel van het proces. 
 
Overeenkomsten 
- Beiden zien teksten als open: er is altijd interpretatie nodig. 
- Beiden benadrukken dat de betekenis niet vastligt bij de auteur. 
- Beiden bieden aanknopingspunten om beleid en uitvoering dichter bij elkaar 

te brengen via reflectie. 
 
Verschillen 
- Gadamer legt de nadruk op de ontmoeting: betekenis ontstaat in dialoog en 

in de versmelting van horizonten. Zijn kracht ligt in het benadrukken van de 
relationele kant van projecten. 

- Ricoeur benadrukt de tekst zelf: een tekst neemt afstand, heeft meerduidig-
heid en opent altijd nieuwe mogelijkheden. Zijn kracht ligt in het zichtbaar 
maken van de meerlagige werking van beleidsdocumenten. 

Voor gemeentelijke projecten betekent dit: met Gadamer leer je vooral dat pro-
jecten om dialoog en gezamenlijke betekenisvorming draaien; met Ricoeur leer je 
dat teksten altijd meer zeggen en dus niet te reduceren zijn tot één interpretatie. 
Samen maken ze duidelijk dat projecten in het sociaal domein moeten investeren 



46 

in zowel de ontmoeting tussen betrokkenen als in het zorgvuldig omgaan met de 
meervoudigheid van hun teksten. 

Hier botsen ‘droom en werkelijkheid’. Beleidsmakers zijn verplicht zich te houden 
aan wetten en te zorgen voor rechtszekerheid en rechtsgelijkheid. Gelijke behan-
deling in gelijke gevallen. De hulpverleners, de uitvoerders hebben belang bij 
‘maatwerk’ en vrijere interpretatie. De hulpaanbieders (die via aanbestedingen in 
een verhouding van verplichting aangaan, diensten leveren, vergoeding krijgen, 
zitten) hebben belang bij eenduidigheid en juridisch consistente criteria, waarbin-
nen zij voor de diensten betaald krijgen. Ouders of cliënten willen graag ‘op maat’ 
behandeld worden. Bestuurders moeten dit gehele spel waarmaken, aan de bur-
gers kunnen uitleggen en politiek verdedigen.  

De kijk van Gadamer verzacht deze spanningen door in de dialogen steeds weer 
het uiteindelijke doel, de betekenis van de regelingen en het beleid te verduidelij-
ken en met elkaar af te stemmen. De invalshoek van Ricoeur geeft echter (te) veel 
ruimte voor nog onvoorziene betekenissen en daarmee nieuwe spanningen, om-
dat er een recht of onrecht vanwege rekkelijke, meervoudige interpretatie kan ont-
staan. 

 
4. Taal en macht 

 
Taal is nooit neutraal. Met taal wordt ook macht uitgeoefend. Bijvoorbeeld: tech-
nische of juridische termen kunnen burgers buitensluiten, of managers kunnen 
met taal bepalen wie wel en niet gehoord wordt. Een aantal filosofen heeft zich 
specifiek met het thema macht beziggehouden. Zij wijzen erop dat je goed moet 
kijken of taal gebruikt wordt om echt samen te werken, of vooral om macht en 
invloed te behouden. 
 
Voor dit thema roep ik de hulp in van twee filosofen: 1) Michel Foucault en 2) 
Jurgen Habermas. Opnieuw werk ik voor beide in essay-stijl kort uit welk perspec-
tief ze op de thematiek hebben. Ook hier aan de hand van voorbeelden uit de prak-
tijk van het gemeentelijke sociaal domein. Ik sluit wederom af – ook in essaystijl – 
met een beschouwing waar ik beide filosofen naast/ tegenover elkaar zet. 
 
 

Taal, macht en beleid 
Het sociaal domein door de ogen van Foucault 

 
Foucault en taal als macht 
Michel Foucault (1926–1984) was een van de invloedrijkste Franse denkers van de 
twintigste eeuw. Hij onderzocht hoe kennis en macht in de moderne samenleving 
met elkaar verweven zijn. Volgens Foucault is taal nooit neutraal: taal vormt het 
middel waarmee bepaalde werkelijkheden worden vastgelegd, grenzen worden ge-
trokken en mensen worden ingedeeld. In beleid en praktijk is taal daarom nooit 
zomaar een middel tot communicatie, maar een instrument waarmee ook macht 
en controle worden uitgeoefend. 



47 

 
Foucault heeft hiervoor het woord discours geïntroduceerd. Bij Michel Foucault 
betekent het begrip discours meer dan alleen taal of communicatie. Het gaat om 
de manier waarop over een onderwerp wordt gesproken, gedacht en geschreven, 
inclusief de onzichtbare regels die bepalen wat gezegd mag worden, wie er spreekt 
en welke uitspraken als waar of geldig worden beschouwd. Een discours is dus 
geen neutrale beschrijving van de werkelijkheid, maar een ordenend kader dat 
mede bepaalt hoe die werkelijkheid wordt gezien en beleefd. 
 
Discours produceert kennis. Het gaat er niet alleen om dát er kennis is, maar ook 
om hóe die kennis wordt gevormd en verspreid. Door een bepaald discours heen 
ontstaat een specifieke manier van begrijpen: bijvoorbeeld van wat gezondheid is, 
wat veiligheid betekent of wat het inhoudt om een burger te zijn. Wat buiten het 
discours valt, wordt vaak genegeerd of als ongeldig beschouwd. 
 
Daarnaast is discours altijd verweven met macht. Wie toegang heeft tot de pro-
ductie van discoursen — beleidsmakers, wetenschappers, professionals — heeft 
invloed op de manier waarop de werkelijkheid wordt gedefinieerd. Daarmee be-
paalt men indirect ook welke praktijken worden gelegitimeerd, wie gehoord wordt 
en wie buitengesloten raakt. Dit heeft directe gevolgen voor beleid en praktijk: het 
discours legt vast welke oplossingen denkbaar zijn en welke groepen als probleem-
dragers of juist als bondgenoten worden gezien. 
 
Een voorbeeld uit het sociaal domein binnen gemeenten is het discours 
rondom “participatie”. In veel beleidsdocumenten staat dat burgers zoveel moge-
lijk moeten “meedoen” in de samenleving — door werk, vrijwilligerswerk of in-
formele zorg. Dit discours produceert een bepaald beeld van de “goede burger”: 
iemand die actief bijdraagt, verantwoordelijkheid neemt en zichtbaar deel uit-
maakt van de gemeenschap. Burgers die hieraan niet kunnen voldoen, bijvoor-
beeld door psychische kwetsbaarheid of langdurige werkloosheid, worden al snel 
geclassificeerd als “niet-participerend” of “achterblijvend”. Het gevolg is dat zij 
extra interventies of trajecten krijgen opgelegd, die hen moeten vormen naar dit 
dominante beeld. Ook indien dit beroep van de overheid op de burger voor hen 
onbegrijpelijk is omdat zij de taal slecht beheersen. Of omdat een overheid die wat 
van hen eist, in hun vaak niet-democratische land van herkomst, de vijand vormt 
waarvoor zij gevlucht zijn.  
 
Zo laat Foucault zien dat discours niet alleen taal is, maar ook een mechanisme 
dat de grenzen bepaalt van wat normaal, wenselijk of afwijzend gedrag is. Het dis-
cours vormt de werkelijkheid. Binnen het sociaal domein betekent dit dat beleids-
taal zoals “participatie” niet neutraal is, maar ook concrete gevolgen heeft voor 
professionals en burgers; het stuurt zowel hoe professionals handelen als hoe bur-
gers zichzelf zien en ervaren, alsook hoe burgers worden beoordeeld en behandeld 
door de professionals.  
 



48 

 
Voorbeeld Wmo: “zelfredzaamheid” 
In veel beleidsstukken binnen de Wmo staat dat inwoners in eerste instantie een 
beroep moeten doen op hun eigen kracht en netwerk. Voor Foucault is dit niet 
zomaar een beschrijving, maar een discours: het taalgebruik dat bepaalt hoe inwo-
ners worden gezien en benaderd. De term “zelfredzaam” geeft niet alleen richting 
aan beleid, maar bepaalt ook wie recht heeft op ondersteuning. Burgers die niet in 
dit kader passen, lopen risico uitgesloten te worden. Macht werkt hier subtiel: door 
de woorden waarmee de werkelijkheid wordt gedefinieerd. 
 
Voorbeeld jeugdhulp: “zorgpad en traject” 
In de jeugdhulp is het gangbaar om te spreken over “zorgpaden” of “trajecten”. 
Dit lijkt neutraal en professioneel, maar vanuit Foucaults perspectief is dit tech-
nisch discours een manier om ouders en kinderen te positioneren als objecten van 
beleid. Het professionele taalgebruik creëert een ongelijk speelveld: professionals 
en beleidsmakers bepalen de begrippen, en ouders hebben moeite om hun erva-
ring in dezelfde termen uit te drukken. De taal zelf organiseert zo wie gehoord 
wordt en wie niet. 
 
Praktische doorwerking voor alledag 
Foucaults analyse nodigt beleidsadviseurs uit om kritisch te kijken naar hun eigen 
taalgebruik. Beleidsnota’s en projectplannen zijn niet alleen interne instrumenten, 
maar ook middelen van macht die bepalen wie toegang krijgt tot ondersteuning 
en wie erbuiten valt. Het betekent: 
- Letten op de toegankelijkheid van taal (technisch jargon kan burgers buiten-

sluiten). 
- Bewust zijn van uitsluitingsmechanismen: welke groepen vallen buiten het 

dominante discours? 
- Ruimte maken voor tegenstemmen en alternatieve manieren van spreken: 

verhalen van burgers, ervaringen van uitvoerders. 
 
Slot: Foucault en het sociaal domein 
Foucault laat zien dat macht in het sociaal domein niet alleen in wetten of budget-
ten zit, maar in de taal waarmee beleid wordt geschreven en uitgevoerd. Wie de 
taal bepaalt, bepaalt de spelregels van samenwerking, toegang en uitsluiting. Voor 
gemeenten betekent dit dat projecten niet alleen inhoudelijk of organisatorisch 
moeten worden bekeken, maar ook talig: welke woorden gebruiken we, en welke 
machtsverhoudingen scheppen die woorden? 
 
 

Taal als brug of als barrière 
Habermas over communicatie en macht in het sociaal domein 

 
Habermas en de taal als fundament van samenwerking 
Jürgen Habermas (1929–) is een van de belangrijkste nog levende Duitse filosofen 
en een sleutelfiguur in de hedendaagse taal- en sociale filosofie. Waar Foucault 
vooral de verborgen machtsstructuren in taal blootlegt, richt Habermas zich op 



49 

de potentie van taal als middel voor rationele samenwerking. In zijn communica-
tietheorie stelt hij dat taal niet alleen een instrument is om informatie over te dra-
gen, maar vooral een middel om onderling begrip en gezamenlijke besluitvor-
ming te bereiken. 
 
Habermas maakt een belangrijk onderscheid tussen twee vormen van handelen: 
- Instrumenteel handelen: taal wordt gebruikt om doelen te bereiken, anderen 

te beïnvloeden of macht uit te oefenen. 
- Communicatief handelen: taal wordt ingezet om tot wederzijds begrip te ko-

men en gezamenlijk waarheidsclaims, normen en bedoelingen af te stemmen. 
 
Voor Habermas is een democratische samenleving alleen gezond als taal vooral in 
de tweede zin gebruikt wordt: als een brug naar gedeeld begrip, niet als een wapen 
om macht uit te oefenen. 
 
Voorbeeld Wmo: “eigen regie” of gezamenlijke afstemming? 
In Wmo-beleid wordt vaak gesproken over “het versterken van de eigen regie” van 
inwoners. Op zichzelf is dat een positief doel, maar de manier waarop erover ge-
sproken wordt, kan het tegenovergestelde effect hebben. Als beleidsdocumenten 
bijvoorbeeld vastleggen dat burgers altijd eerst hun netwerk moeten inschakelen 
voordat ze hulp krijgen, kan dat discours instrumenteel worden: het dwingt bur-
gers in een kader waarin hun stem weinig gewicht heeft. Simpeler gezegd: Het 
dwingt burgers zich bewust te worden van een ‘netwerk’ dat zij moeten onderken-
nen, mobiliseren en onderhouden. Zo leven de meeste mensen niet. Ook niet de-
genen voor wie de Wmo een oplossing biedt. 
 
Habermas zou pleiten voor een communicatieve benadering: organiseer gesprek-
ken waarin inwoners, beleidsmakers en uitvoerders samen bespreken wat “eigen 
regie” in een specifieke situatie betekent. Zo wordt taal een middel om gezamenlijk 
begrip te creëren in plaats van een machtsinstrument dat beleid afdwingt. 
 
Voorbeeld jeugdhulp: “indicatiestelling” en gelijkwaardige dialoog 
In de jeugdhulp wordt vaak gesproken over “indicatiestelling” of “toeleiding”. Die 
termen zijn functioneel, maar impliceren een top-downproces: professionals be-
palen wat nodig is. Ouders en jongeren kunnen zich daardoor buitengesloten voe-
len uit het beslisproces. 
 
Habermas zou benadrukken dat echte samenwerking alleen mogelijk is als de taal 
in gesprekken ruimte laat voor de ervaringskennis van gezinnen. Bijvoorbeeld 
door in keukentafelgesprekken niet te starten vanuit een beleidsmatig kader (“de 
indicatieprocedure”), maar vanuit een gezamenlijke verkenning van behoeften, 
mogelijkheden en waarden. Taal wordt dan een middel voor communicatieve ra-
tionaliteit: samen zoeken naar wat waar, juist en zinvol is. Ofwel, wat heeft de cli-
ent nodig, waar is echt behoefte aan? 
 
Praktische doorwerking voor alledag 
Habermas nodigt beleidsadviseurs uit om kritisch te kijken naar de intentie en 
functie van taal. Wordt taal in beleidsdocumenten vooral gebruikt om beleid te 



50 

implementeren en te sturen (instrumenteel), of om partnerschap, begrip en co-
creatie te bevorderen (communicatief)? Dit heeft belangrijke consequenties: 
- Beleidsstukken moeten niet alleen “uitleggen” wat de gemeente van inwoners 

verwacht, maar ook uitnodigen tot gesprek en gezamenlijk handelen. 
- Beleidsvorming moet burgers en uitvoerders niet alleen als ontvangers van 

beleid beschouwen, maar als medeproducenten van betekenis. 
- Beleidsadviseurs moeten taal bewust inzetten om machtsverschillen te ver-

kleinen en dialoog te bevorderen. 
 
Overigens werkt het ‘moeten’ in deze formuleringen al als een barrière voor be-
leidsmakers, die hen in hun autonomie aantast, gelijk zij doen met burgers, die 
van alles ‘moeten’. Zie ook daar de kracht van taal. 
 
Slot: Habermas en het sociaal domein 
Habermas leert ons dat taal in het sociaal domein meer kan zijn dan een bestuur-
lijk instrument — het kan een infrastructuur voor democratische samenwer-
king worden. Wanneer beleid en projecten zich richten op communicatief hande-
len, ontstaat ruimte voor wederzijds begrip, gezamenlijke afwegingen en co-crea-
tie. Dat vraagt om bewuste keuzes: woorden moeten niet alleen “duidelijk” zijn, 
maar ook verbinden, openen en uitnodigen tot gesprek. Alleen dan kan taal een 
brug vormen tussen gemeente, professionals en inwoners. 
 
Habermas brengt een cruciaal inzicht in het werk van gemeenten binnen het soci-
aal domein: taal is óf een instrument van macht, óf een middel voor samenwer-
king. Door bewust te kiezen voor communicatief handelen kunnen beleidsadvi-
seurs en projectleiders van taal een brug maken die partnerschap, vertrouwen en 
gedeeld begrip mogelijk maakt. Daarmee wordt beleid niet alleen uitgevoerd, 
maar mede gevormd door de mensen voor wie het bedoeld is. 
 
 

Taal in macht en samenwerking 
Foucault en Habermas in dialoog 

 
Twee benaderingen van taal en macht 
Michel Foucault (1926–1984) en Jürgen Habermas (1929–) behoren tot de in-
vloedrijkste denkers van de moderne sociale filosofie. Beiden richten hun aan-
dacht op de relatie tussen taal en macht, maar ze leggen verschillende accenten: 
- Foucault benadrukt dat taal altijd verweven is met macht. Woorden zijn nooit 

neutraal; ze bepalen wat gezegd, gedacht en gedaan kan worden. Taal is een 
instrument waarmee groepen worden ingedeeld, posities worden vastgelegd 
en uitsluitingsmechanismen ontstaan. 

 
- Habermas legt juist de nadruk op de potentie van taal om samenwerking mo-

gelijk te maken. Waar Foucault vooral analyseert hoe taal ongelijkheid beves-
tigt, benadrukt Habermas dat taal ook ingezet kan worden om gelijkwaardig-
heid en gezamenlijke besluitvorming te realiseren — mits het communicatief 
gebeurt. 



51 

 
In projecten van gemeenten in het sociaal domein, waar beleid, uitvoering en bur-
gerparticipatie samenkomen, zijn beide perspectieven cruciaal: de ene laat zien 
waar taal macht uitoefent en uitsluit, de andere hoe taal ruimte kan scheppen voor 
dialoog en co-creatie. 
 
Voorbeeld Wmo: “zelfredzaamheid” 
Foucault 
De term “zelfredzaamheid” is onderdeel van een discours waarin burgers worden 
gedefinieerd in termen van capaciteit en tekort. Het is niet neutraal: het schept de 
spelregels van toegang tot voorzieningen. Wie niet voldoende “zelfredzaam” 
wordt geacht, wordt afhankelijk, en wie dat wél is, valt buiten de steun. Taal is hier 
een instrument van subtiele macht, waarmee beleid kaders oplegt. 
 
Habermas 
Habermas zou de vraag stellen: wordt “zelfredzaamheid” gebruikt om burgers te 
sturen, of om samen betekenis te geven aan wat eigen regie in hun situatie in-
houdt? Een communicatief gebruik van de term betekent dat beleidsmakers, uit-
voerders en inwoners gezamenlijk bespreken wat haalbaar is. Taal wordt dan geen 
dwingend kader, maar een brug naar gezamenlijk begrip. 
 
Overeenkomsten en verschillen 
Overeenkomsten 
- Beide benadrukken dat taal nooit neutraal is. 
- Beide maken duidelijk dat taal mede bepaalt hoe beleid en werkelijkheid vorm 

krijgen. 
- Beide zijn kritisch op de vanzelfsprekendheid waarmee beleids- en projecttaal 

wordt gebruikt. 
 

Verschillen 
- Foucault legt de nadruk op macht en uitsluiting: taal is onderdeel van discour-

sen die werkelijkheid vormgeven en machtsrelaties bevestigen. Zijn perspec-
tief is vooral diagnostisch: hij laat zien waar ongelijkheid en uitsluiting via taal 
werken. 

- Habermas legt de nadruk op mogelijkheden voor samenwerking en co-crea-
tie: taal kan een middel zijn om wederzijds begrip en gelijkwaardigheid te be-
reiken. Zijn perspectief is vooral normatief en constructief: hij laat zien hoe 
taal gebruikt kan worden om macht te doorbreken en samenwerking te ver-
sterken. 

 
Wat dit betekent voor het sociaal domein 
Voor gemeenten in het sociaal domein bieden Foucault en Habermas samen een 
krachtig tweeluik. Foucault waarschuwt dat taal burgers kan uitsluiten en onge-
lijkheid kan reproduceren, zelfs als dat niet de bedoeling is. Habermas laat zien 
hoe dezelfde taal kan worden ingezet om bruggen te bouwen en samenwerking te 



52 

versterken. Samen maken ze duidelijk dat beleidsmakers en projectleiders niet al-
leen moeten letten op wat ze zeggen, maar vooral op hoe taal werkt in de praktijk: 
als instrument van macht of als medium van begrip. 
 
 
5. Een destructief toetje 

 
Hierboven zijn we ingegaan op drie aanvliegroutes waarmee de filosofie kan hel-
pen hoe we in projecten binnen het sociale domein van gemeenten beter met het 
aspect taal om kunnen gaan. We hebben gekeken naar hoe betekenis van taal 
werkt, we hebben gekeken naar de manier waarop taal geïnterpreteerd wordt en – 
tenslotte – hebben we gekeken naar de relatie tussen taal en macht.   
 
Langs deze aanvliegroutes hebben we op een constructieve manier gekeken naar 
manieren om taal beter in dienst te kunnen stellen in de samenwerking om tot een 
succesvol resultaat te komen. Met taal kunnen we mooie dingen doen. Taal kan 
een kracht zijn. Maar ook een zwakte. Hoe goed we de bijdragen van de zes filo-
sofen, die tot nu toe de revue passeerden, ook in ons dagelijks werken bij de pro-
jecten ook willen integreren.  
 
Maar, hoeveel tijd we ook aan de taal binnen en rond onze projecten besteden, er 
ligt altijd op de loer dat de taal ons eigenlijk vreselijk in de weg zit. Dat we er niet 
goed uitkomen om met de taal uit te drukken wat we over willen brengen. 
 
We moeten nog een tandje verder, een spa dieper. Dat kunnen we doen met de 
manier waarop de Franse filosoof Derrida naar taal keek. Derrida was één van de 
grondleggers van de stroming die de naam ‘deconstructie’ gekregen heeft. 
 
  



53 

Derrida, taal en de kunst van de deconstructie 
 
De Franse filosoof Jacques Derrida is vooral bekend door zijn ideeën over taal en 
betekenis. Hij stelt dat woorden nooit een vaste, eenduidige betekenis hebben. We 
gebruiken taal om duidelijkheid te scheppen, maar volgens Derrida blijft er altijd 
een rest van dubbelzinnigheid bestaan. Een woord verwijst niet direct naar de wer-
kelijkheid, maar naar andere woorden, die op hun beurt weer naar andere woor-
den verwijzen. Zo ontstaat er een netwerk van betekenissen dat nooit helemaal 
sluitend is. Taal is dus geen stevig fundament, maar een bewegend veld waarin 
betekenissen verschuiven. 
 
Derrida laat zien dat dit geen fout in de taal is, maar juist de manier waarop taal 
werkt. Woorden hebben betekenis omdat ze verschillen van andere woorden. Het 
woord "licht" betekent bijvoorbeeld iets anders dan "donker", en krijgt zijn waarde 
door die tegenstelling. Maar doordat woorden hun betekenis alleen door verschil 
krijgen, is er nooit een laatste, definitieve betekenis. Altijd schuift er iets door, alsof 
de betekenis net buiten bereik blijft. Derrida gebruikt hiervoor het begrip diffé-
rance: het verschil en het uitstel van betekenis. 
 
Dit idee ligt ook achter Derrida’s beroemde uitspraak: “il n’y a pas de hors-texte” – 
er is niets buiten de tekst. Daarmee bedoelt hij niet dat er geen werkelijkheid bui-
ten taal bestaat, maar dat we die werkelijkheid altijd alleen via taal begrijpen en 
benoemen. Alles wat wij ervaren, komt tot ons in woorden, beelden of symbolen. 
Er is dus geen directe toegang tot de werkelijkheid buiten de taal om. Zelfs beleid, 
wetgeving of hulpverlening: zij bestaan niet los van de taal die ze gebruikt. Een 
mooi voorbeeld hiervan in de kunst is het schilderij van René Magritte, van een 
pijp, met de tekst: Ceci nést pas un pipe. Beeld en tekst ten spijt, is het voorwerp 
waar je naar kijkt nog steeds geen pijp. De taal, het beeld, zelfs het symbool dwingt 
ons echter te geloven dat we naar een pijp kijken. 
 
Vanuit dit inzicht ontwikkelde Derrida zijn methode van deconstructie. Decon-
structie betekent niet dat je een tekst afbreekt of kapotmaakt, maar dat je laat zien 
welke spanningen en tegenstrijdigheden in een tekst verborgen liggen. Vaak lijken 
teksten te rusten op duidelijke tegenstellingen, zoals man/vrouw, centrum/perife-
rie of normaal/afwijkend.  
 
Derrida toont dat zulke tegenstellingen niet neutraal zijn. Er zit meestal een hi-
erarchie in: het ene begrip staat boven het andere. Door nauwkeurig te lezen, kun 
je laten zien dat deze hiërarchie wankel is en dat het zogenaamd ‘lagere’ begrip 
eigenlijk net zo belangrijk of zelfs onmisbaar is voor het ‘hogere’. 
 
Deconstructie is dus een manier om ons bewust te maken van machtsstructuren 
in taal. Het helpt ons om te zien dat wat vanzelfsprekend lijkt, vaak steunt op uit-
sluitingen en aannames. Derrida wil daarmee geen nieuwe waarheid neerzetten, 
maar ons leren om gevoeliger te worden voor de complexiteit van betekenis. 
 
 



54 

Een ander belangrijk aspect in zijn denken is de onbeslisbaarheid van betekenis. 
Dit betekent dat er in teksten vaak meerdere mogelijke interpretaties aanwezig 
zijn, en dat er geen objectief criterium bestaat om één interpretatie als de enig 
juiste vast te stellen. We kunnen teksten lezen, herlezen, wegen en beargumente-
ren, maar er blijft altijd een zekere openheid en onzekerheid. Deze onbeslisbaar-
heid is niet iets dat we moeten oplossen, maar iets waar we mee moeten leren om-
gaan. Het maakt ons besef van taal bescheidener: we moeten erkennen dat abso-
lute zekerheid niet bestaat. 
 
Dit idee kan ook waardevol zijn in het sociaal domein van de gemeente. Neem 
bijvoorbeeld de manier waarop in beleidsstukken over jeugdzorg wordt gespro-
ken. Er wordt vaak een tegenstelling gemaakt tussen “normale gezinnen” en “pro-
bleemgezinnen”. Op het eerste gezicht lijkt dat een neutrale indeling: sommige 
gezinnen hebben steun nodig, andere niet.  
 
Maar als we met Derrida kijken, zien we dat de categorie “probleemgezin” alleen 
kan bestaan doordat er een normatief beeld van het “normale gezin” wordt aan-
genomen. Dat normale gezin wordt meestal voorgesteld als stabiel, tweeverdie-
nend, met gezonde kinderen en een rustige woonomgeving. Gezinnen die daarvan 
afwijken, worden al snel afwijkend of problematisch genoemd. 
 
Door deconstructie toe te passen, kunnen we die tegenstellingen kritisch bekijken. 
Misschien blijkt dat het idee van het “normale gezin” zelf een constructie is die 
niet iedereen dekt. Er zijn allerlei gezinsvormen – eenoudergezinnen, samenge-
stelde gezinnen, gezinnen met migratieachtergrond – die prima functioneren, 
maar die niet volledig in dat stereotype beeld passen. Door ze steeds met “pro-
bleem” te verbinden, kan beleid onbedoeld stigmatiserend werken. Deconstructie 
helpt ons om te zien dat dit niet vanzelfsprekend of neutraal is, maar dat er keuzes 
en uitsluitingen achter schuilgaan. 
 
De gedachte van de onbeslisbaarheid voegt daar nog iets aan toe. Wanneer een 
gemeente spreekt over “het belang van het kind”, klinkt dat alsof iedereen wel weet 
wat dit betekent. Maar in de praktijk kan dit op verschillende manieren gelezen 
worden: soms gaat het om veiligheid, soms om kansen in het onderwijs, soms om 
emotioneel welzijn en soms om financieel mee te kunnen komen. Er is geen en-
kelvoudige, sluitende betekenis van dit begrip.  
 
Voor de gemeente betekent dit dat men altijd met meerdere perspectieven reke-
ning moet houden en open moet blijven staan voor herinterpretatie. Juist die on-
beslisbaarheid vraagt om een dialoog met gezinnen, scholen en hulpverleners, in 
plaats van een strak vastgelegde definitie. 
 
In de praktijk kan dit betekenen dat een gemeente niet langer begint vanuit de 
tegenstelling “normaal/probleem”, maar vanuit de vraag: welke ondersteuning is 
op dit moment voor dit gezin zinvol, zonder het vast te zetten in een categorie? Zo 
ontstaat ruimte voor een benadering die meer recht doet aan de diversiteit van 
gezinnen. Het gaat dan minder om het vasthouden van definities, en meer om 
aandacht voor de concrete situatie. 



55 

 
De filosofie van Derrida over taal en deconstructie is dus geen abstract spelletje, 
maar kan een instrument zijn om scherper te kijken naar de woorden en beelden 
die ons beleid sturen. Hij laat ons zien dat taal nooit neutraal is en dat betekenis 
altijd verschuift. Door oog te hebben voor de onbeslisbaarheid van betekenis en 
voor het feit dat alles via taal loopt, kunnen we voorkomen dat beleid onbedoeld 
groepen buitensluit of stigmatiserend werkt. Deconstructie opent daarmee niet 
een nieuwe waarheid, maar een nieuwe gevoeligheid: voor de kracht én de kwets-
baarheid van taal in ons denken en handelen. 
 
Een experiment met deconstructie 
Ik hoop dat je de bovenstaande tekst over Derrida helder vond en prettig om te 
lezen. Als het goed is, is de tekst ongeveer op B1-leesniveau. Dat had ik aan Chat-
GPT gevraagd om mij daarmee te helpen. Het kan zijn dat je nu in je hoofd een 
paar vragen over de tekst hebt of dat je het niet eens bent met wat over het voor-
beeld gesteld wordt.  
 
Maar al met al was het ook natuurlijk best veel taal, veel woorden, die je lezen en 
denken in de stroom meenemen. Ik heb de hulp van ChatGPT opnieuw ingeroe-
pen om kritisch naar de tekst te kijken. Ik heb ChatGPT gevraagd om de filosofie 
van Derrida over deconstructie op de tekst over Derrida toe te passen. ChatGPT 
kwam met de volgende reactie op die vraag: 
 
“Dat is een mooie en uitdagende vraag. Deconstructie toepassen op een tekst die 
Derrida uitlegt, betekent dat we niet simpelweg een “kritiek” geven, maar dat we 
in de tekst zelf gaan zoeken naar spanningen, verschuivingen en impliciete aanna-
mes. Het gaat om te laten zien hoe de tekst afhankelijk is van tegenstellingen die 
tegelijk wankel zijn. Ik zal dit stap voor stap doen, maar in proza (dus geen lijst). 
 
Wanneer we de tekst lezen, valt op dat er een tegenstelling wordt opgebouwd tus-
sen duidelijkheid en dubbelzinnigheid. Aan de ene kant lijkt de tekst de rol van 
Derrida te bevestigen als iemand die de onduidelijkheid en beweeglijkheid van taal 
blootlegt. Tegelijkertijd is de tekst zelf geschreven met de bedoeling om helderheid 
te verschaffen en “Derrida begrijpelijk te maken”.  
 
Hier zit spanning: de tekst wil uitleggen dat taal nooit sluitend en eenduidig kan 
zijn, maar gebruikt zelf een toon die eenduidigheid nastreeft. Daarmee maakt de 
tekst onbedoeld zichtbaar wat hij zelf beweert: dat betekenis altijd schuift. De po-
ging om te vereenvoudigen en te verduidelijken ondergraaft zijn eigen zekerheid. 
 
Een tweede spanning verschijnt rond de beroemde uitspraak “er is niets buiten de 
tekst”. In de uitleg wordt zorgvuldig gezegd dat Derrida daarmee niet bedoelt dat 
de werkelijkheid niet bestaat, maar dat we haar altijd via taal benaderen. Toch 
wordt dit in de tekst uitgelegd alsof we “beter begrijpen” wat Derrida bedoelde.  

 
De uitleg plaatst zich dus in een hiërarchie: de “juiste” interpretatie wordt boven 
andere mogelijke lezingen gezet. Maar even verderop wordt gesteld dat betekenis 
altijd onbeslisbaar blijft en dat er nooit één definitieve interpretatie is. Daarmee 



56 

haalt de tekst zijn eigen claim op de “juiste uitleg” onderuit. Deconstructief lezen 
laat hier zien dat de tekst tegelijk zekerheid belooft en onzekerheid verdedigt. 
 
Ook het gebruik van een voorbeeld uit de jeugdzorg kent een interne spanning. 
De tekst wil laten zien hoe Derrida’s denken kan helpen om stigmatiserende te-
genstellingen (“normaal gezin” versus “probleemgezin”) zichtbaar te maken. 
Daarmee wordt het beeld van Derrida’s filosofie als “nuttig” voor beleid bevestigd. 
Maar tegelijk maakt de tekst daarmee gebruik van precies dezelfde strategie die 
Derrida zou bevragen: het scheppen van een tegenstelling, hier tussen “stigmati-
serend beleid” en “sensitief beleid”.  
 
De voorkeur gaat duidelijk uit naar de tweede, en daarmee keert de tekst terug 
naar een hiërarchie die Derrida zelf juist wilde laten wankelen. Deconstructie zou 
laten zien dat ook de zogenaamde “gevoelige” of “open” beleidsbenadering zijn 
eigen uitsluitingen en machtsmomenten heeft, bijvoorbeeld door te bepalen welke 
stemmen gehoord worden en welke niet. 
 
Nog een interessante dubbelheid zit in het niveau van de taal. Het essay wil op B1-
niveau toegankelijk zijn, en kiest dus voor eenvoud en directheid. Dat schept de 
verwachting van transparantie: taal die iedereen kan begrijpen. Maar Derrida’s ei-
gen punt is nu juist dat taal nooit volledig transparant is, dat er altijd meer mee-
speelt dan we kunnen vastleggen. Het streven naar eenvoud bevestigt dus impliciet 
de droom van eenduidige communicatie, en staat daarmee haaks op de inhoud. 
Tegelijk toont dit precies de werking van deconstructie: zelfs de poging tot ver-
eenvoudiging kan niet ontsnappen aan dubbelzinnigheid. 
 
Tot slot kunnen we zien dat de tekst een spanning bevat tussen theorie en praktijk. 
Er wordt gesteld dat Derrida’s filosofie “geen abstract spelletje” is, maar ook toe-
gepast kan worden in het sociaal domein. Toch blijft de tekst zelf afhankelijk van 
die tegenstelling tussen abstractie en toepassing. Het risico bestaat dat wat “ab-
stract” wordt genoemd, wordt afgezwakt, en wat “praktisch” heet, de voorkeur 
krijgt. Maar als we Derrida volgen, kunnen we niet zomaar zeggen dat praktijk 
belangrijker of fundamenteler is dan theorie, of andersom. Beide begrippen be-
staan alleen in hun verschil, en zijn dus afhankelijk van elkaar. 
 
Een deconstructieve lezing van dit essay laat zo zien dat de tekst tegelijk probeert 
om duidelijk te maken én de onduidelijkheid te omarmen; dat hij de onbeslisbaar-
heid uitlegt, maar toch een “juiste interpretatie” suggereert; dat hij tegenstellingen 
in beleid blootlegt, maar zelf ook een nieuwe tegenstelling creëert; en dat hij een-
voud en toepasbaarheid vooropstelt, terwijl hij tegelijk uitlegt dat betekenis altijd 
open en schuivend is.  
 
Het essay ondergraaft daarmee, zonder het te willen, zijn eigen zekerheden. Dat is 
precies wat Derrida zou willen laten zien: dat elke tekst, hoe zorgvuldig ook, altijd 
meer zegt dan hij bedoelt, en zichzelf in zekere zin tegenspreekt.” 
 
Vervolgens heb ik ChatGPT gevraagd of hij op basis van de analyse van de decon-
structie de originele tekst kan verbeteren? Dit was de reactie van ChatGPT: 



57 

“Ja, dat kan. De kern van mijn deconstructieve analyse was dat de tekst te veel deed 
alsof hij duidelijkheid kon geven, terwijl hij tegelijk beweerde dat betekenis nooit 
eenduidig is. Ook liet hij zien dat de voorbeelden nieuwe tegenstellingen creëer-
den, in plaats van dieper te laten voelen hoe onstabiel zulke tegenstellingen zijn. 
Een verbetering zou dus zijn: minder de toon van definitieve uitleg, meer laten 
zien hoe de spanning blijft bestaan; en in het voorbeeld de openheid en onbeslis-
baarheid beter laten doorklinken. 
 
Hier volgt een herschreven versie van het essay, nog steeds op B1-niveau en met 
het voorbeeld uit de jeugdzorg. De toon is iets minder “uitleggerig” en meer uit-
nodigend om mee te denken.” 
 
 

Derrida, taal en de kunst van de deconstructie 
 
De Franse filosoof Jacques Derrida laat ons zien dat taal nooit zo stevig is als we 
vaak denken. Woorden lijken duidelijk, maar hun betekenis verschuift steeds. Een 
woord verwijst niet rechtstreeks naar de werkelijkheid, maar naar andere woor-
den. En die woorden verwijzen weer door. Betekenis is dus nooit helemaal vast te 
pinnen, maar schuift en schuift. 
 
Daarom zegt Derrida dat er “niets buiten de tekst” is. Daarmee bedoelt hij niet dat 
er geen wereld bestaat, maar dat wij die wereld alleen via taal begrijpen. Wat wij 
‘werkelijkheid’ noemen, is altijd al ingekleurd door woorden, beelden en verhalen. 
Dat maakt taal krachtig, maar ook kwetsbaar. 
 
Een centraal begrip bij Derrida is différance: het verschil en het uitstel van beteke-
nis. Woorden krijgen hun waarde omdat ze verschillen van andere woorden, zoals 
“licht” tegenover “donker”. Maar die betekenis is nooit definitief. Ze schuift steeds 
door. Daarom spreekt Derrida ook van onbeslisbaarheid: vaak zijn er meerdere 
mogelijke betekenissen, zonder dat er één sluitende uitleg bestaat. 
 
Dit inzicht werkt door in wat Derrida deconstructie noemt. Deconstructie bete-
kent niet dat je een tekst afbreekt, maar dat je laat zien hoe teksten werken met 
tegenstellingen. In die tegenstellingen zit meestal een verborgen hiërarchie: het 
ene begrip lijkt boven het andere te staan. Door nauwkeurig te lezen, kun je ont-
dekken dat die rangorde eigenlijk wankel is. De “lagere” term blijkt vaak net zo 
onmisbaar als de “hogere”. 
 
Hoe werkt dat in het sociaal domein? Neem de manier waarop gemeenten spreken 
over jeugdzorg. Vaak hoor je de tegenstelling tussen “normale gezinnen” en “pro-
bleemgezinnen”. In eerste instantie klinkt dat logisch. Maar wie goed kijkt, ziet dat 
de ene categorie alleen bestaat door de andere. Het idee van een “probleemgezin” 
kan niet zonder een normatief beeld van het “normale gezin”. En wat dat normale 
gezin precies is, blijkt helemaal niet vast te liggen. 
 
 



58 

Sommigen zien het normale gezin als stabiel, met twee werkende ouders en ge-
zonde kinderen. Maar er zijn ook eenoudergezinnen of samengestelde gezinnen 
die prima functioneren. Als het beleid vasthoudt aan een smal beeld van “nor-
maal”, kan dat andere gezinsvormen onterecht naar het stempel “probleem” du-
wen. 
 
Deconstructie helpt om dit zichtbaar te maken. Tegelijk toont het ook de onbe-
slisbaarheid: wat precies een “probleem” is, laat zich niet eenvoudig vastleggen. 
Voor de één gaat het om veiligheid, voor de ander om kansen in het onderwijs, 
voor weer een ander om emotioneel welzijn. Er is geen enkelvoudige, definitieve 
betekenis. 
 
Voor gemeenten betekent dit dat beleid nooit volledig sluitend kan zijn. Taal laat 
altijd ruimte. Het is belangrijk om dat niet te zien als een tekort, maar als een uit-
nodiging tot gesprek. Als een gemeente spreekt over “het belang van het kind”, is 
het waardevol om te erkennen dat dit op verschillende manieren te lezen is. In 
plaats van een strakke definitie kan de openheid ruimte bieden voor meerdere per-
spectieven: van gezinnen, scholen en hulpverleners. 
 
Zo wordt zichtbaar dat Derrida’s denken geen puur spel met woorden is, maar ook 
praktisch van betekenis kan zijn. Het leert ons bescheiden te zijn tegenover taal. 
Wat vanzelfsprekend lijkt, is vaak het resultaat van uitsluitingen. Wat helder lijkt, 
blijkt bij nader inzien dubbelzinnig. En wat we normaal noemen, bestaat altijd in 
relatie tot wat we als afwijkend benoemen. 
 
De boodschap is niet dat er geen waarheid of beleid mogelijk is, maar dat we moe-
ten erkennen dat er altijd meer aan de hand is dan we kunnen vastleggen. Decon-
structie opent geen nieuwe vaste grond, maar een grotere gevoeligheid. Ze leert 
ons zien dat taal én beleid nooit neutraal zijn. Dat inzicht kan gemeenten helpen 
om beleid minder stigmatiserend te maken en meer ruimte te geven aan diversi-
teit. 
 
<Einde experiment> 
 
 
Excuses dat ik je twee keer een tekst heb laten lezen over Derrida en diens decon-
structie. Ik ben benieuwd welke van beide versies je duidelijker vond. Ik merk zelf 
dat AI goed kan helpen in het doornemen van teksten op inconsistenties en span-
ningen. Als schrijver doe je je best om dat wat je denkt zo goed mogelijk in ge-
schreven taal om te zetten.  
 
Ik refereer daarbij vast aan het citaat van Franz Kafka aan het begin van het vol-
gende hoofdstuk. Het blijft iedere keer weer een uitdaging om dat wat je denkt 
goed onder woorden te brengen. En dan is er ook nog een groot verschil tussen de 
taal die we gebruiken bij het spreken en de manier waarop we het opschrijven.  
 



59 

Om de handvatten die de filosofie biedt te gebruiken om tot teksten te komen die 
kwalitatief beter zijn voor het doel dat ze hebben, is AI een spannende ontwikke-
ling om te volgen en om te experimenteren. Als auteur van een tekst is het altijd 
lastig om met andere ogen naar je eigen opgeschreven taal te kijken. Of dat nu gaat 
om het schrijven van een boek, dit boek, het opstellen van beleidsstukken of het 
opstellen van teksten voor de communicatie over het project, je kan als schrijver 
niet makkelijk buiten je eigen taal treden. 
 
We lossen dat nu vaak op door anderen te vragen om een concept te reviewen of 
tegen te lezen. Andere ogen helpen absoluut. Andere manieren van denken die 
door de tekst worden opgeroepen ook. Maar het is toch vaak ook een gelegenheid 
om eigen stokpaardjes een tekst binnen te loodsen, Trojaanse stokpaarden.  
 
Ik merk dat er via AI, met het stellen van de goede prompt, een rijke keuze is om 
taal om te vormen, te boetseren en tot een taalcompositie te komen die aan de 
lezers/luisteraars datgene kan overbrengen, wat je wil dat tussen hun oren komt. 
Je moet alleen zelf heel alert blijven of de tekst nog steeds ook voor jou als auteur 
in zich heeft wat je wil dat erin zit. Voorgaande zinnen zouden ook best een keer 
door ChatGPT gehaald kunnen worden, maar dat doe ik lekker nu even niet.  
  
  



60 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Ik schrijf anders dan ik spreek, 
   
  Ik spreek anders dan ik denk, 
   
  Ik denk anders dan ik zou moeten denken, 
   
  En zo gaat het door tot 
   
  In de diepste donkerte” 
 
                                                     Franz Kafka 

 
  



61 

4. Kris-krassers 

Dit hoofdstuk bevat persoonlijke beschouwingen op een aantal onderwerpen, al-
lemaal gerelateerd aan het gebruik van taal. De onderwerpen zijn divers. Ik heb ze 
daarom kris-krassers genoemd.  
 
Wat als Plato gelijk heeft?!: (13 september 2025) Plato was heel erg gekant tegen 
de ontwikkeling van schriftelijke communicatie; het neerschrijven van een tekst. 
Hij was van mening dat een verhaal, een tekst, verbaal moest worden overge-
bracht, mondeling dus, uitgesproken. 
  
Door de mondelinge overdracht konden klemtonen gelegd worden, kon emotie 
goed worden overgebracht en kon de essentie van de tekst beter duidelijk gemaakt 
worden. Daarbij kon ook de non-verbale component beter diens werk doen. 
  
Zoals we weten is de non-verbale communicatie veruit het grootste deel van de 
communicatie, veel belangrijker dan de woorden, zinnen die er gezegd wordt. En 
bovendien, als spreker zie je meteen welk effect je verhaal heeft op je toehoorders 
en kan je bijsturen of ingrijpen om te zorgen dat je boodschap goed overkomt. 
 
Dit alles kan niet als je het verhaal, de tekst, opschrijft. En bovendien ben je er niet 
bij als het gelezen wordt. Plato leek dit een zeer kwalijke ontwikkeling en vond 
schriftelijke communicatie dan ook tweederangs en bovendien gevaarlijk. 
 
Een mooi voorbeeld is een zin, die in de toneelwereld wordt gebruikt om dit mee 
aan te tonen (Bron: televisie). 
 
De zin luidt: “Ik wil dat jij dit nu doet.” 
 
Zet er een uitroepteken achter en de betekenis verandert in een gebiedende vorm, 
terwijl het ook een verzoek kan zijn. 
 
Bij het uitspreken (dictie) heb je de volgende keuzes: 
- Leg je de klemtoon op IK, dan ben je egocentrisch in het aanspreken. 
- Leg je de klemtoon op WIL, dan leg je iemand jouw wil op (dominant). 
- Leg je de klemtoon op JIJ, dan wordt de vraag iemand aanwijzend, anderen 

uitsluitend. 
- Leg je de klemtoon op DIT, dan is kennelijk het onderwerp van handelen ui-

terst belangrijk. 
- Leg je de klemtoon op NU, dan is de uitvoering van de handeling urgent, tijd-

gebonden. 
- Leg je de klemtoon op DOET, dan wil je dat de aangesprokene ophoudt te 

talmen, twijfelen of uitstellen, maar in actie komt. 
 
Hier zijn ook combinaties mogelijk waarbij je afzonderlijke woorden wel en niet 
beklemtoont. “Ik wil dat JIJ DIT nu doet”, geeft een andere beleving, dan “IK wil 
dat JIJ dit nu doet.” En zo nog vele combi’s. Probeer maar eens. Toch staat er steeds 
precies hetzelfde. 



62 

 
Zoals we weten heeft de schriftelijke vastlegging sinds Plato zich als een speer ont-
wikkeld. En zeker na het uitvinden van de boekdrukkunst was het hek – figuurlijk 
gesproken – helemaal van de dam. We weten niet beter dan dat we via de schrift 
met elkaar communiceren. Dat je nu dit zit te lezen is daar natuurlijk al direct een 
voorbeeld van. 
  
Maar stel dat Plato gelijk heeft en dat de mondelinge overdracht zoveel meer te 
bieden heeft. Stel dat we niet meer schrijven en alleen nog maar mondeling com-
municeren. Hoe zou onze wereld er dan uitzien? Laten we een voorbeeld door-
denken zoals dit binnen gemeenteland eruit zou kunnen zien. 
  
Ik schrijf dan geen memo meer, maar leer dat memo, wat ik wil gaan zeggen en 
hoe ik het wil gaan zeggen, uit mijn hoofd. Misschien maak ik wat aantekeningen 
als steuntje. In het afdelingsoverleg word ik gevraagd om het onderwerp te behan-
delen. Op dat moment sta ik op, want dan is het duidelijk dat ik aan het woord 
ben. Vervolgens spreek ik de deelnemers aan het overleg toe. Die deelnemers luis-
teren heel aandachtig en zitten ondertussen niet op hun laptop of tablet te werken. 
  
Ik kan dat dan niet anders doen dan met volle overgave en overtuiging. Ik moet 
achter mijn verhaal staan. Is dat eigenlijk niet echt het geval, dat ik er dus eigenlijk 
niet achter sta wat ik sta te vertellen, dan ziet iedereen dat in een flits, in één oog-
opslag. Ik kan geen leuter-verhaal houden, dat als geloofwaardig gezien wordt. Of 
ik moet een goede leugenaar of acteur zijn. 
 
Na mijn verhaal is er ruimte voor vragen en gesprek. Daarna wordt besproken wat 
er met het verhaal gedaan wordt. Heb ik een besluit gevraagd, dan wordt bepaald 
of het besluit genomen wordt, en waarom of waarom niet. 
 
De afdelingsmanager, die goed heeft opgelet tijdens mijn verhaal en die de rede-
nen weet onder het genomen besluit, gaat vervolgens het onderwerp bespreken in 
het directieoverleg. Opnieuw zonder memo rond te sturen, maar door het verhaal 
mondeling uiteen te zetten. Ook daar geen collega directieteam leden die op ta-
blets en computers zitten te rommelen, maar pure aandacht voor de spreker heb-
ben. En zo gaat het door naar de wethouder en naar de raad. 
 
Om op deze manier te werken kunnen we onszelf verrijken met een hele reeks aan 
nieuwe vaardigheden. Het kunnen houden van een goed verhaal, overtuigend 
spreken in het openbaar, wordt een sleutelvaardigheid, net als in het oude Grie-
kenland en bij de Romeinen. Daarnaast leren we vaardigheden om verhalen beter 
te kunnen onthouden en te kunnen navertellen; we doen een nieuw beroep op de 
oude technieken, beter bekend als het geheugenpaleis. 
  
Het geheugenpaleis is een eeuwenoude techniek die al door de oude Grieken en 
Romeinen werd gebruikt: je koppelt de dingen die je wilt onthouden aan plekken 
in een vertrouwde ruimte (bijvoorbeeld kamers in een huis, of een route die je 
vaak loopt). Door in gedachten die ruimte langs te gaan, kun je de informatie mak-
kelijker oproepen. 



63 

Ik zie cohorten training bureaus in dit ‘gat’ springen en iedereen door de ‘retorica-
molen’ halen. Voordeel is dat er geen trainingsmateriaal ontwikkeld hoeft te wor-
den. Dat hebben die oude Grieken en Romeinen tweeduizend jaar geleden al voor 
ons gedaan. 
 
Ik zie het al voor me dat iedereen die toch met een memo komt, géén plek op de 
agenda krijgt. Voor die onderwerpen is dan intuïtief het gevoel, dat de inbrenger 
er eigenlijk niet achter staat. Dus is het ook maar beter om het dan niet te behan-
delen. Zonde van de tijd. 
 
En toch zie ik het niet als heel realistisch dat dit op korte termijn zal kunnen gaan 
gebeuren. Als je geen opleiding in de rechten gehad hebt, heb je waarschijnlijk 
nooit echt geoefend in het spreken in het openbaar, laat staan dat je die vaardig-
heid ontwikkeld hebt en tot in de puntjes beheerst. Mensen voelen zich onveilig 
om dit te doen. En in de huidige samenleving en in alle organisaties staat ‘het je 
veilig voelen’ voorop. We willen mensen geen dingen laten doen waar ze zich on-
veilig bij voelen. 
  
En dit is voor velen echt eng. Dat weet ik uit ervaring. Ik heb in overleggen mensen 
al eens gevraagd op te staan als ze aan het woord zijn, en staande het verhaal te 
doen. Dit is in alle gevallen door de betreffende personen geweigerd. In sommige 
situaties heb ik het overleg moeten pauzeren omdat deelnemers zich heel onge-
makkelijk begonnen te voelen. Ze willen niet uit hun comfortzone gebracht wor-
den! 
 
Maar, ik heb een goed alternatief. Een alternatief dat in de tijd van Plato nog niet 
bestond. Ik kan mijn verhaal als video opnemen en dan in het afdelingsoverleg 
laten zien en horen. Dat helpt ook de afdelingsmanager als die het vervolgens in 
het directieoverleg moet vertellen. Zij laat dan ook gewoon de video zien die ik 
heb opgenomen. Ik hoef daar dan niet bij te zijn, maar misschien is het een idee 
om dat toch ook te doen. Ik kan dan de reacties aflezen van de deelnemers en er 
op locatie en moment nog op bijsturen. 
 
Dit alternatief, ik ben er best enthousiast over, kan prima gebruikt worden voor 
het toelichten van een onderzoek of adviestraject. Vaak zijn dat toch wat dikkere 
rapporten, met veel taal en veel verplichte nummertjes om het een professioneel 
cachet te geven. Door er een verbaal verhaal van te maken, volgens de regelen der 
kunst, nodig ik mezelf ook uit om het compact en tot de essentie te houden. Als 
een soort gesproken management samenvatting. Ik kan die video, samen met het 
rapport (men is dat gewend), laten agenderen. De handeling vindt dan plaats na 
het vertonen van de video. Een hybride oplossing in hybride tijden. 
 
Twee eeuwen geleden zat het nog gewoon in de opvoeding: (13 september 2025) 
Ik lees de biografie van Franziska Nietzsche, de moeder van Friedrich. Het boek 
bevat fragmenten van het levensverhaal dat Franziska op 69-jarige leeftijd over 
haar eigen leven begonnen was te schrijven. Ze geeft aan dat ze de middelste was 
van in totaal 11 kinderen die haar ouders gekregen hebben. Ze is geboren in 1826. 
Bijna tweehonderd jaar geleden. 



64 

Ik vond het boeiend om te lezen hoe zij, haar broers en zussen en haar ouders de 
avonden doorbrachten. Er was geen TV, geen internet, geen radio. Ze woonden in 
een heel klein dorpje met slechts een paar honderd inwoners. Wat doe je dan in 
de avond? Het begrip hangjongeren was nog niet echt ingeburgerd. 
 
Nee, de avonden stonden in het teken van samen dingen doen; samen muziek ma-
ken, samen borduren, spelletjes, maar ook – en daarom schrijf ik dit hier – werd 
er één keer per week geoefend met het voordragen en het spreken voor een groep. 
De kinderen moesten gedichten of teksten uit het hoofd leren en die dan aan de 
anderen voordragen. Op die manier was men vanuit de opvoeding bezig met het 
aanleren van vaardigheden. Daar moet je nu eens mee komen, als je een keer wat 
anders wilt dan dat de kinderen op de bank hangen of gamen?! 
 
De Europese leesniveaus: (18 september 2025) Het begrip ‘B1-leesniveau’ is in ver-
schillende teksten al naar voren gekomen. De Nederlandse overheid moet voor de 
communicatie aan de burgers, het ‘B1-niveau’ als norm gebruiken. Maar wat is 
eigenlijk dat B1-niveau. En als er B1 is, is er dan ook b2 en a-niveaus? Waar komt 
B1 eigenlijk vandaan? 
 
B1-niveau is niet iets dat in Nederland bedacht is. Het is Europees! B1 is één van 
de zes zogenoemde ERK-niveaus. ERK is de afkorten voor ‘Europees Referentie-
Kader voor talen’. Dit ERK is een initiatief op Europees niveau en heeft een ont-
wikkelingsgeschiedenis die teruggaat tot de jaren 70 van de vorige eeuw. In die tijd 
is de Raad van Europa gestart om tot een gemeenschappelijk kader voor taalon-
derwijs te komen, en natuurlijk de toetsing daarvan.  
 
In 2001 vond de officiële publicatie van het ERK plaats. Het raamwerk introdu-
ceerde zes niveaus: 
- A1 – A2 (basisgebruiker) 
- B1 – B2 (onafhankelijke gebruiker) 
- C1 – C2 (vaardige gebruiker)  
 
De idee is dat deze niveaus breed toepasbaar zijn, ongeacht een specifieke taal of 
leeromgeving. Bij elk niveau horen uitgangspunten van wat iemand via de taal in 
realistische situaties kan begrijpen of hoe men zich met taal kan uitdrukken. Vanaf 
2001 kent de ERK een steeds verdere verfijning en werd het de standaard voor het 
taalonderwijs.  
 
Ik ga nu eerst verder in op de uitgangspunten per niveau. Daarna geef ik een alge-
meen voorbeeld op welke manier de taal per niveau kan verschillen. Vervolgens 
geef ik een voorbeeld van de verschillende niveaus op basis van een voorbeeld uit 
het sociale domein van gemeenteland. Ik sluit af met een aantal bevindingen en 
wat ik daar dan van vind.  
 
 
 
 
 



65 

Uitgangspunten ERK-niveaus 
 
A: Basisgebruiker 

- A1(Beginner) 
Begrijpt en gebruikt zeer eenvoudige woorden en zinnen. Kan zich voorstel-
len, eenvoudige vragen stellen en beantwoorden, en communiceren als de an-
der langzaam en duidelijk spreekt. 

- A2 (Basis) 
Begrijpt zinnen en vaak gebruikte uitdrukkingen (bijvoorbeeld over familie, 
werk, winkelen). Kan eenvoudige, alledaagse taken uitvoeren en korte ge-
sprekken voeren. 

 
B: Onafhankelijke gebruiker 

- B1 (Drempel) 
Begrijpt de hoofdzaken van duidelijke standaardteksten (werk, school, vrije 
tijd). Kan zich redden tijdens reizen, eenvoudige verhalen vertellen en eigen 
ervaringen beschrijven. 

- B2 (Vantage/ Zelfstandig) 
Begrijpt de kern van complexe teksten, ook over abstracte onderwerpen. Kan 
spontaan en vloeiend een gesprek voeren met moedertaalsprekers. Kan een 
standpunt toelichten en argumenten geven. 

 
C: Vaardige gebruiker 

- C1 (Geavanceerd) 
Begrijpt lange, moeilijke teksten en herkent impliciete betekenis. Drukt zich 
vloeiend en spontaan uit zonder veel woorden te hoeven zoeken. Kan taal 
flexibel en effectief gebruiken voor sociale, academische en professionele 
doeleinden. 

- C2 (Beheersing/ Near-native) 
Begrijpt vrijwel alles wat hij/zij leest of hoort. Kan zich zeer vloeiend, nauw-
keurig en genuanceerd uitdrukken, zelfs in complexe situaties. 

 
Algemeen voorbeeld 
Ik kies als basis deze neutrale tekst met een typisch Nederlands thema:  
 
"In veel Europese steden gebruiken mensen de fiets om zich te verplaatsen. Fietsen 
is goedkoop, gezond en goed voor het milieu." 
 
Deze tekst kan er op de verschillende niveaus dan als volgt uitzien: 
 
A1 (Beginner) 
"Mensen in steden fietsen vaak. Fietsen is goedkoop en goed." 
(Eenvoudige zinnen, weinig abstractie, beperkte woordenschat.) 
 
A2 (Basis) 
"In veel steden in Europa gaan mensen met de fiets naar hun werk of naar de win-
kel. Fietsen kost weinig geld en het is gezond en goed voor het milieu." 



66 

(Iets uitgebreidere zinnen, meer concreet gebruikscontext, eenvoudige voegwoor-
den.) 
 
B1 (Drempel) 
"In Europese steden zie je vaak dat mensen de fiets gebruiken om naar hun werk, 
de winkel of hun school te gaan. Het is een makkelijke manier om je te verplaatsen, 
het kost weinig en het is bovendien goed voor je gezondheid en goed voor het 
milieu." 
(Zinnen met meerdere ideeën, wat meer abstracte woorden, maar nog overzichte-
lijk.) 
 
B2 (Zelfstandig) 
"In veel Europese steden vormt de fiets een belangrijk vervoermiddel. Mensen kie-
zen ervoor omdat het goedkoop is, omdat het hun conditie verbetert, en omdat 
het bovendien bijdraagt aan een beter milieu." 
(Complexere zinsbouw, abstractere woorden, argumenten geordend en genuan-
ceerd.) 
 
C1 (Geavanceerd) 
"Binnen tal van Europese steden neemt de fiets een centrale plaats in als vervoer-
middel. Voor veel inwoners is het niet alleen een praktische en betaalbare keuze, 
maar ook een bewuste beslissing om hun gezondheid te bevorderen en milieu-
schade te beperken." 
(Nauwkeuriger taalgebruik, genuanceerde formulering, meer bijvoeglijke naam-
woorden.) 
 
C2 (Beheersing) 
"In stedelijke gebieden door heel Europa is de fiets uitgegroeid tot een wezenlijk 
element van het dagelijks mobiliteitspatroon. Deze keuze weerspiegelt niet louter 
praktische en financiële overwegingen, maar getuigt tevens van een groeiend besef 
van persoonlijke gezondheid en collectieve verantwoordelijkheid voor duurzaam-
heid." 
(Complexe, academische stijl, meerdere abstractieniveaus, nuance en precisie.) 
 
Wellicht is het goed om even stil te staan bij welke tekst je je het meest prettig 
voelt? En je af te vragen waarom dat zo is? 
 
Voorbeeld sociaal domein gemeente 
Ik heb de afgelopen 10 jaar veel projecten gedaan binnen gemeenteland. Die pro-
jecten hadden allemaal te maken met wat binnen de gemeente het ‘sociaal domein’ 
wordt genoemd. Dat gaat vaak over de maatschappelijke ondersteuning, de jeugd-
hulp, het onderwijs en werk en inkomen. Gemeenteland en sociaal domein staan 
echt bol van abstracte beleidstaal. Ik geef een voorbeeld dat zo uit een visie- of 
beleidsplan getrokken kan zijn: 
 



67 

“De gemeente wil de zelfredzaamheid van inwoners vergroten door meer aan-
dacht te besteden aan preventieve ondersteuning. Het beleid richt zich op het ver-
sterken van buurtinitiatieven, het verbeteren van toegang tot zorg en het stimule-
ren van vrijwilligerswerk.” 
 
A1 (Beginner) 
"De gemeente wil mensen helpen om meer zelf te doen. Er komt hulp in de buurt, 
zorg wordt makkelijker te vinden en vrijwilligers helpen mee." 
(Eenvoudig, korte zinnen, concreet en zonder jargon.) 
 
A2 (Basis) 
"De gemeente wil dat mensen beter voor zichzelf kunnen zorgen. Daarom komt 
er meer hulp in de buurt. Ook wordt zorg makkelijker bereikbaar. Vrijwilligers 
krijgen een grotere rol." 
(Basis-uitleg, nog steeds concreet en laagdrempelig.) 
 
B1 (Drempel) 
"De gemeente wil inwoners sterker maken, zodat zij zelf beter problemen kunnen 
oplossen. Dat gebeurt door meer buurtactiviteiten, door de zorg toegankelijker te 
maken en door vrijwilligerswerk te stimuleren." 
(Helder, met verbanden en abstractere begrippen, maar nog overzichtelijk.) 
 
B2 (Zelfstandig) 
"Het gemeentelijk beleid is erop gericht de zelfredzaamheid van inwoners te be-
vorderen. De nadruk ligt op preventieve ondersteuning, met maatregelen zoals het 
versterken van buurtinitiatieven, het verbeteren van de toegankelijkheid van zorg 
en het actief stimuleren van vrijwilligerswerk." 
(Beleidsmatig, abstractie en vaktaal beginnen zichtbaar te worden.) 
 
C1 (Geavanceerd) 
"Ter versterking van de zelfredzaamheid van inwoners zet de gemeente in op pre-
ventieve ondersteuning als structurele pijler van het sociaal beleid. Concreet bete-
kent dit: intensivering van buurtinitiatieven, verbetering van de toegankelijkheid 
van zorgvoorzieningen en gerichte stimulering van vrijwilligerswerk als aanvul-
ling op formele ondersteuning." 
(Complexe zinsstructuur, beleidsjargon, genuanceerde formulering.) 
 
C2 (Beheersing) 
"Het gemeentelijk sociaal beleid beoogt een paradigmaverschuiving van reactieve 
zorg naar preventieve ondersteuning, met als doel de structurele versterking van 
de zelfredzaamheid van inwoners. In dit kader worden buurtinitiatieven systema-
tisch gefaciliteerd, de toegang tot zorgvoorzieningen geoptimaliseerd, en wordt 
vrijwilligerswerk strategisch ingezet als onmisbare schakel binnen een integrale 
ondersteuningsstructuur." 
(Formeel, academisch en beleidsmatig zeer complex, met jargon en abstracties.) 
 
Opnieuw de vraag om even stil te staan bij welke tekst je je het meest prettig voelt, 
en je af te vragen waarom dat zo is? 



68 

 
Bevindingen en wat ik daarvan vind 
Het voorbeeld hierboven laat zien hoe beleidsformuleringen in het sociaal do-
mein zich vertalen van toegankelijke taal voor inwoners naar complexe beleids-
stukken vol jargon. Ik denk dat het terugvertalen naar toegankelijke taal keihard 
nodig is. Ik kom nog veel te vaak tegen dat stukken binnen de gemeenten zijn 
opgeschreven in veel te moeilijke taal, met veel te veel abstracte begrippen.  
 
Een voorbeeld van een opdracht waar ik als projectleider voor gevraagd ben, was: 
“Het eindproduct van dit project is een houtskoolschets in de vorm van een 
blauwe brief over de uitgevoerde veldverkenning voor het cluster EZ, die concern-
breed is gezwaluwstaard met het doorkijkje naar 2010.” Ik had geen idee wat er 
aan me gevraagd werd. De opdrachtgever kon het me ook niet duidelijk maken. 
Ik heb de opdracht geweigerd. 
 
Een voorbeeld voor een andere opdracht was: “Per 1 januari 2015 staat er een 
nieuwe organisatie, waarin we met zelforganiserende teams (ZOT) werken. We 
werken vervolgens aan een nieuwe cliëntenlogistiek en hebben een nieuw zorg-
aanbod volgens de IZK. We werken vanaf 1 januari allemaal met het nieuwe inte-
grale zorgplan en doen het dossier en de registratie in ons vernieuwde ECD.” 
 
Deze opdracht vond ik veel te abstract. Ik kon dat niet aan mensen in de organi-
satie uitleggen. Samen met de opdrachtgever heb ik dit anders in de taal gezet, 
namelijk: 
“Als je op maandag 5 januari 2015 (de eerste maandag in het nieuwe jaar) aan de 
slag gaat: 
- Werk je binnen een nieuw team, 
- Heb je de verantwoordelijkheid voor een aantal nieuwe cliënten, 
- Heb je een nieuw rooster voor het eerste kwartaal 2015, 
- Heb je een nieuwe leidinggevende, 
- Staat het nieuwe <naam van het pakket dat de mensen op de computer ge-

bruikten> voor je klaar als je de computer aanzet, en 
- Heb je training gehad om op basis van ons nieuwe zorgproces en ons zorg-

aanbod met de computer te kunnen werken.” 
 
Ook hier zal van alles op af te dingen zijn. Op dat moment leek het ons een goede 
manier om de opdracht duidelijk te maken naar de medewerkers van die organi-
satie. Een andere actie uit die tijd was dat ik het nieuwe werkproces voor het ver-
lenen van de zorg op heb laten schrijven door een groep cliënten van die organi-
satie. Hiermee wilde ik bereiken dat de gebruikte taal in de beschrijvingen goed 
aansloot op de taalwereld van de mensen die de hulp kregen. Ik herinner me nog 
wel dat de cliënten dit een supertof idee vonden en de medewerkers zeer sceptisch 
waren, met name de hoger opgeleide medewerkers. Maar ik dwaal af. 
 
In mijn eigen ervaring binnen gemeenteland zie ik vaak dat er veel te veel jargon 
en abstracte woorden gebruikt worden. Abstracte woorden zijn voor mij woorden 
die betrekking hebben op ‘dingen’ die er in onze zintuiglijk waar te nemen werke-
lijkheid niet zijn. Ik noem woorden concreet als ze betrekking hebben op dingen 



69 

die we in onze werkelijkheid wel zintuiglijk kunnen waarnemen; die als het ware 
tastbaar zijn. 
 
Daarbij heb ik de vooringenomenheid dat het gebruik van abstracte woorden, per 
definitie leidt tot verwarring en ruis in de communicatie bevordert. Ik pleit er dan 
ook voor om in taal zoveel mogelijk concrete woorden te gebruiken. Ik zeg zoveel 
mogelijk, omdat ik besef dat in het beleidsveld Jeugdzorg (op zich al een abstract 
woord) dat niet altijd kan.  
 
Doorgaans geven de opgestelde stukken dus alleen maar gedoe in de communica-
tie en het waarborgen niet dat we elkaar goed begrijpen. Ik weet niet op welk taal-
niveau voorgaande zin is. Daarom heb ik de zin door ChatGPT gehaald met de 
vraag om dit op B1-niveau te zetten.  
 
Het resultaat is: "De stukken zorgen vaak voor problemen in de communicatie en 
maken het lastig om elkaar goed te begrijpen." De tekst scheelt niet veel, maar leest 
makkelijker. 
 
Ik vind het een nobel streven om dit te doen voor alle stukken die binnen een 
gemeente geschreven worden. Ook de stukken die door de afdelingen beleid op-
gesteld worden, bedoeld zijn voor gebruik binnen de gemeente en voorgelegd wor-
den aan de wethouders en de gemeenteraad.  
 
Weg bij die abstracte bibbelie-bobbelie taal, terug naar woorden en zinnen die ie-
dereen die de lagere school heeft afgemaakt kan begrijpen. Het ergste is nog als 
een opgesteld stuk vol met beleidstaal en abstractheid de hele ambtelijke route 
volgt (en ik vraag me af of een dergelijk stuk wel echt begrepen wordt), vervolgens 
naar het college gaat ter besluitvorming en dat er dan pas gezegd wordt dat er voor 
de raadsbrief iets op B1-niveau moet komen.  
 
Ik vraag me dan af wat er in de tekst verloren gaat bij het omzetten van c1- of c2-
niveau naar B1-niveau. Is het antwoord dat er niets verloren gaat, dan stel ik dat 
je het dan ook direct in B1 op had kunnen schrijven. Is het antwoord dat er dan 
betekenis van de tekst verloren gaat, dan is de vraag welke dat is en hoe daar dan 
mee omgegaan moet worden.  
 
Nog wel even voor een goed begrip van het niveau B1. Binnen het Nederlandse 
onderwijs wordt het B1-niveau vaak vergelijken met de taalvaardigheid die een 
leerling eind groep 8 of begin brugklas zou moeten hebben. Laat dit even goed op 
je inwerken.  

 
De overheid wil dat de taal naar burgers op het niveau van eind groep 8/ begin 
brugklas is. Vanuit het perspectief van de overheid begrijp ik dat wel als ik hoor 
dat er anno 2025 ongeveer 3 miljoen laaggeletterden in Nederland zijn. Eigenlijk 
weet ik niet goed wat ik me moet voorstellen bij laaggeletterdheid.  
 



70 

Sommige mensen denken dat laaggeletterdheid hetzelfde zou zijn als analfabe-
tisme. Waar analfabeten helemaal niet kunnen lezen of schrijven, gaat het bij laag-
geletterden om mensen die daar wél toe in staat zijn, maar die daarmee grote 
moeite hebben. Ze herkennen de letters, maar kunnen er geen samenhangend ge-
heel van maken – geen woorden, geen zinnen, geen verhaal. (Sophie Bongers, 
NRC, 11-12-2025). 
 
Laaggeletterdheid is daarmee een abstractie, een geaccepteerde kwalificatie van 
gradaties van analfabetisme. Variërend van niet kunnen lezen en schrijven (anal-
fabetisme), via het kennen van weinig woorden tot het niet kunnen duiden of be-
grijpen van complexere teksten. Dat laatste kan ook het gevolg zijn van dyslexie of 
emotionele en psychische spanning op het onderwerp. Een dwangbevel tot open-
bare verkoop van je inboedel leest nu eenmaal minder makkelijk dan een bericht 
dat je een prijs hebt gewonnen. 
 
Ik vraag me wel af wat er misgaat in het onderwijs met alle aandacht die taal krijgt? 
Dat we uitkomen op eind groep 8/ begin brugklas als norm voor de algemene taal-
vaardigheid! En dit ondanks alle inspanning van de overheid in de afgelopen 20 
jaar om de taalvaardigheid van de gemiddelde Nederlander omhoog te krikken. 
Of is het dankzij. 
 
En ja, ook ik heb hierboven aangegeven binnen gemeenteland op B1-niveau te 
werken. Ik kom hiertoe vanwege het onderscheid dat ik maak in concrete taal en 
abstracte taal. Mijn ervaring is dat het gebruik van abstracte taal en jargon heel fijn 
is om te laten zien dat je een goede opleiding gehad hebt, misschien zelf wel aca-
demisch. Het gebruik van abstracte taal en jargon is ook een vorm van macht; je 
gebruikt een taal voor intimi. Gebruik je die taal, dan hoor je er ook bij.  
 
Tegelijkertijd heb ik in de projecten gemerkt dat die abstracte taal, het jargon en 
die verschrikkelijke lange zinnen met veel komma’s, waar dit een voorbeeld van 
is, niet bijdragen tot een gezamenlijk gedragen betekenis van wat er staat. Nee, 
juist het tegenovergestelde. Dit soort taal geeft de tekst iets mystieks, voor intimi, 
en geeft veel ruimte voor ruis en verwarring.  
 
Ik heb een keer een senior beleidsambtenaar van een ministerie gekend die mij 
heeft uitgelegd dat het juist heel belangrijk is om de taal zodanig abstract te for-
muleren, dat je er politiek gezien, alle kanten mee op kan. Hij was een meester in 
het opstellen van stukken, die op verschillende manieren gelezen en uitgelegd kon-
den worden. Zo hield hij zijn minister uit de wind van de politieke tijding. Dat is 
ook een kant. 
 
Ik pleit binnen gemeenteland ook voor het breed gebruiken van het B1-niveau 
omdat de gemeente in essentie voor de burgers van die gemeente werkt. Dat is de 
doelgroep, dat is een hele brede doelgroep. De gemeente zou het zich makkelijk 
kunnen maken door zich in de hele communicatie (zowel gesproken als geschre-
ven) op het taalniveau te richten dat de grote gemene deler van de samenleving is 
die de gemeente dient. Als dat dan B1-niveau is, dan is het dus B1-niveau. Dat is 
dan het meest doeltreffend, doelmatig en pragmatisch. 



71 

Dat ik iets vind van het tekortschieten van het onderwijs dat we als samenleving 
niet hoger komen dan B1, dan is dat iets wat het onderwijs zich aan zou moeten 
trekken. Dat we als samenleving die op B1 niveau opereert, veel nuances die de 
taal biedt, verloren laten gaan, dat is dan maar zo. Met onze 3 miljoen laaggelet-
terden in Nederland4 en misschien wel nog eens 5 – 8 miljoen mensen die spreken 
en lezen rond B1 niveau (wild guess), is het al ingewikkeld genoeg om ‘iedereen’ 
te bereiken met duidelijke taal. 
 
Veel vervelender is het als een steeds kleinere groep taalvirtuozen en jargon-dog-
matici vast blijft houden aan het gebruik van een taal die verder niemand meer 
begrijpt en waar we eigenlijk niet meer mee kunnen doen waar taal voor bedoeld 
is; begrijpelijk met elkaar communiceren. 
 
Dus op naar B1 als norm! Ik begin met bovenstaande alinea: "Het is veel vervelen-
der als een kleine groep mensen blijft vasthouden aan moeilijke woorden en vak-
taal die bijna niemand begrijpt. Daardoor lukt het niet goed om met elkaar te pra-
ten en elkaar te begrijpen." Hè, lekker dat B1! 
 
Nagedachte: Ik keek zojuist naar het journaal op NPO1. Het viel me opnieuw op 
dat ook het journaal op B1-achtig niveau verteld wordt. Aan de ene kant is de 
uitleg helder en zonder moeilijke woorden.  Aan de andere kant komt er steeds 
minder nuance (is geen woord op B1-niveau). Hierdoor worden onderwerpen 
meer in zwart-wit termen uitgelegd. En dit is niet alleen bij het journaal. De com-
merciële zenders spuien alleen nog op B1-niveau.  
 
We krijgen die taal in een continue stroom tussen de oren. Het wordt daarmee 
steeds meer onze taal en bepaalt ook de breedte van onze woordenschat; een woor-
denschat die steeds minder ruimte laat om dingen genuanceerd uit te drukken. Ik 
vraag me opeens spontaan af of en in welke mate dit B1-niveau taalgebruik bij-
draagt aan de polarisatie in onze samenleving.  
 
Wat zegt het niveau van het gebruik van de taal over de cultuur van een samenle-
ving? Hoe ziet een samenleving er uit waar geen ruimte meer is voor nuance? En, 
moet ik hierin meegaan of moet ik het kritisch blijven benoemen? 
 
Overschatting en onderschatting: (18 september 2025) Ik loop de laatste maanden 
steeds meer tegen het ‘Dunning-Kruger-effect’ op. Beter gezegd, mensen in mijn 
omgeving stellen aan de hand van iets dat er gebeurd is: “Dat is een mooi voor-
beeld van het Dunning-Kruger-effect”. Klinkt in ieder geval lekker “Kijk mij eens 
academisch zijn”. En omdat ik niet weet wat ze hier mee bedoelen heb ik het op-
gezocht. Ik deel dit graag, zodat jij als lezer dan beter weet waar de klepel hangt als 
de klok weer eens Dunning-Kruger slaat. En ja, ik heb het van ChatGPT gehaald 
en via internet geverifieerd. 
 

 
4 Bron: CBS, Monitor laaggeletterdheid, proefjaar 2022. 



72 

Het Dunning–Kruger-effect is een psychologisch fenomeen dat in 1999 werd be-
schreven door de sociaalpsychologen David Dunning en Justin Kruger. Het ver-
wijst naar de neiging van mensen met weinig kennis of vaardigheden in een be-
paald domein om hun eigen competentie te overschatten, terwijl mensen met veel 
kennis of kunde hun eigen niveau vaak juist onderschatten. 
Het Dunning–Kruger-effect laat zien dat weinig kennis gevaarlijk kan zijn, omdat 
het leidt tot overmoed, terwijl échte deskundigheid vaak gepaard gaat met beschei-
denheid.  
 
Drie punten spelen hierbij een rol: 
1. Gebrek aan inzicht 

Mensen die incompetent zijn in een bepaald gebied missen vaak de kennis of 
ervaring om hun eigen tekortkomingen te herkennen. Daardoor denken ze 
dat ze het beter doen dan in werkelijkheid. Zij zien ook de risico’s van de si-
tuatie niet. 

2. Dubbele last 
Hun incompetentie leidt er niet alleen toe dat ze fouten maken, maar ook dat 
ze niet inzien dát ze fouten maken. Ze missen het "metacognitieve vermogen" 
(het vermogen om over eigen denken na te denken). 

3. Omgekeerde kant 
Deskundigen zijn geneigd zichzelf te onderschatten, omdat ze zich bewust 
zijn van de complexiteit en van wat ze zelf nog niet weten. Zij denken vaak 
dat anderen evenveel weten als zijzelf. 

 
Een voorbeeld 
Iemand die net een beetje gitaar kan spelen, vindt zichzelf misschien al "vrij goed", 
omdat hij niet beseft hoe complex gitaarmuziek echt kan zijn. Een professionele 
gitarist daarentegen kan zichzelf bescheiden noemen, omdat hij zijn eigen tekort-
komingen kent en zich vergelijkt met nog grotere meesters. 
 
Het nemen van beslissingen 
Dit komt ook naar voren bij het nemen van beslissingen. Hoe minder je van de 
materie weet, des te makkelijker neem je besluiten. Dat wordt ingegeven doordat 
je ook niet weet wat je er nog over zou moeten weten.  En, hoe meer je van de 
materie weet, hoe meer je weet wat je nog niet weet om tot een zorgvuldig, afge-
wogen besluit te kunnen komen. Je zou logisch kunnen denken: Als ik ergens wei-
nig vanaf weet, dan moet ik toch terughoudend zijn om er een beslissing over te 
nemen. Maar zo werkt het niet. Juist als je ergens weinig verstand van hebt, is de 
natuurlijke neiging om die onkunde te ontkennen en neemt de bereidheid om 
over dat onderwerp een (zelfs verstrekkende gevolgen hebbend) besluit te nemen 
juist toe.  
 
De vraag kan gesteld worden op welke manier ik hier bij het opstellen van memo’s 
rekening kan houden. Moet ik inschatten hoeveel de persoon aan wie ik een be-
slissing vraag, weet van de betreffende materie waarover het besluit gevraagd 
wordt? Hoe kan ik dat goed inschatten? Vervolgvraag is dan of en hoe ik er in het 
voor te leggen stuk rekening mee moet houden? Moet ik extra aandacht geven aan 
argumenten voor en tegen? Moet ik dat juist weglaten? 



73 

 
Het is denk ik niet voor niets dat beslissers graag meerdere opties naast elkaar wil-
len zien. En het is ook niet voor niets dat de algemene werkwijze dan is om de 
optie die je wilt dat gekozen wordt, de middelste optie te laten zijn. Ook hiermee 
bespeel je de persoon aan wie je de beslissing vraagt. En zhij weet dat ook, van die 
drie en middelste opties. En toch werkt dit blijkbaar in de menselijke psyche op 
die manier. 
 
In gemeenteland worden veel besluiten aan het college voorgelegd. De wethouders 
hebben meerdere zogenoemde portefeuilles, waar ze verantwoordelijk voor zijn. 
Meestal zijn dat de thema’s waar de betreffende wethouder affiniteit mee heeft, en 
soms enige mate van inhoudelijke kennis en ervaring. Hier moet je beducht zijn 
op het Dunning-Kruger-effect, de zelfoverschatting van de wethouder. Doorgaans 
brengen wethouders ook een ego mee, die hen in die zelfoverschatting sterkt. 
 
Dan zijn er ook wethouders die weten dat ze van het onderwerp niet veel weten. 
Die wethouders doen dan vaak een beroep op de beleidsmedewerkers op het on-
derwerp. Dat is mooi. Maar eigenlijk geldt Dunning-Kruger dan ook weer voor 
die beleidsmedewerker, enzovoort, ad absurdum. Of, om het met Kafka te zeggen: 
“En zo gaat het door tot in de diepste donkerte” 
 
Voorbeeld uit eigen praktijk 
Ik heb een keer een situatie bij de kop gehad waar een wethouder een besluit moest 
nemen over de inkoopstrategie voor de inkoop van jeugdhulp. Het document dat 
voorlag was opgesteld door een extern bureau. In mijn beeld rammelde het aan 
alle kanten. Ik had op dat moment een rol van interim afdelingsmanager voor de 
backoffice van de gemeente.  
 
In de weken en dagen die voorafgingen aan het opleveren van het document had 
ik mijn zorgen geuit dat de voorgestelde inkoopstrategie niet uitvoerbaar zou zijn. 
Ondanks mijn argumenten werd het document aan de wethouder voorgelegd om 
te besluiten.  
 
De route is dat een document dan eerst ambtelijk in de hiërarchie omhoog gaat en 
vanaf directieniveau aan de wethouder wordt voorgelegd. Het document bevatte 
veel containertaal en inkoopjargon; het was duidelijk dat als je niet van de inhoud 
bent, dat je dan eigenlijk niet goed snapt wat er staat en waar je over moet beslui-
ten. Zelf was ik van mening dat, ook als je wel van de inhoud was, je het stuk ook 
niet begreep; zo slecht was het. 
 
Dit is wat er gebeurde. Op ieder niveau binnen de ambtelijke route werd aangege-
ven dat het document was opgesteld door experts van een gerenommeerd advies-
bureau op het gebied van de inkoop van jeugdhulp. Met, andere woorden, als je 
het niet begrijpt is dat niet erg, want experts hebben dit opgeschreven.  
 
Naarmate het document hoger in de ambtelijke hiërarchie kwam, werd steeds toe-
gevoegd dat het document ook vanuit de eigen ambtenaren goed is bevonden. Met 



74 

andere woorden, hoe hoger in de route, hoe meer ‘experts’ naar het document 
hadden gekeken en het ondersteunden. 
 
Op het moment dat het ter bespreking bij de wethouder kwam (verstuurd op de 
avond vóór het overleg), werd aan de wethouder uitgelegd dat de inkoopstrategie 
echt een technisch, vakinhoudelijk document, waarvan men zich kon voorstellen 
dat het voor de wethouder te technisch was, boven diens pet ging. Men voegde 
daar meteen aan toe dat het document was opgesteld door experts van een gere-
nommeerd adviesbureau en dat er binnen de gemeente op verschillende niveaus 
goed naar was gekeken en dat de wethouder gerust het advies kon omzetten in een 
te nemen besluit. 
 
Zo werkt dat dus. Expertmacht inzetten om stukken door de besluitvorming heen 
te loodsen. En met iedere laag in de besluitvorming wordt de optocht van de ex-
perts en deskundigen groter gemaakt. Hoe hoger je in de route zit, hoe meer je van 
goeden huize moet komen om een gevraagd besluit ter discussie te kunnen stellen; 
hoe meer je je tegen al die opgevoerde experts en deskundigen moet wapenen. 
 
Zelfreflectie 
En ik stel mezelf ook de vraag in welke mate het Dunning-Kruger-effect ook op 
mijzelf van toepassing is. In bovenstaand voorbeeld had ik op dat moment het 
beeld dat ik voldoende van de thematiek wist om mijn mening over het stuk te 
geven. Dat beeld werd op dat moment zelfs versterkt door de directie die mij, een 
paar minuten voor de start van de vergadering met de wethouder, vriendelijk had 
ingefluisterd dat ik in het overleg mijn mond moest houden en mijn kritiek voor 
me moest houden.  
 
Ik heb mij daar in het overleg niet aan gehouden en ongevraagd mijn mening ge-
geven. Het maakte niet uit voor het besluit; de macht van de zogenaamde experts 
was groter dan wat meneer van Renen hierover vindt. Hadden ze gelijk? Wist ik 
er eigenlijk ook niet genoeg van? 
 
Nu ik er zo over nadenk is het best een kluif om zelf tot het inzicht te komen dat 
ik onvoldoende van een onderwerp weet, waar ik juist het beeld heb dat ik er ge-
noeg van weet. Wat is genoeg? Geldt eigenlijk niet altijd dat je van een onderwerp 
te weinig weet? En wat is weten waard als je, in de lijn van Nietzsche, moet con-
cluderen dat je niets kan weten, dat er geen waarheid is en alleen percepties.  
 
Zou deze houding, dat het altijd gaat om percepties, een goede startpositie zijn om 
bij ieder voor te leggen besluit vanuit te vertrekken. Dat je bij een voor te leggen 
besluit niet naar de gegeven argumenten kijkt, maar van de verschillende perspec-
tieven een overzicht wilt krijgen?  
 
Daarbij moet je alert zijn dat argumenten te maken hebben met het willen over-
tuigen, met het onderbouwen van een te nemen besluit. De argumenten zelf zijn 
geen kennis of een weten, de argumenten doen een beroep op het hebben van ken-
nis of een weten. Ik moet mezelf afvragen of ik van mening ben dat ik voldoende 



75 

kennis heb of voldoende over het onderwerp weet om het argument naar waarde 
te schatten; of het als argument deugt. 
 
Terug naar het idee om bij een besluit niet naar argumenten te kijken, maar naar 
de verschillende perspectieven op het te nemen besluit. Wat vraagt dit van mijn 
denken om dat op die manier te gaan doen? Wat vraagt dat van de taal die hiervoor 
nodig is? 
 
Geen punt: (22 september 2025, eerder als blog verschenen op 1 februari 2021) 
Vorige week las ik een boek over het belang van de eerste zin. De vorige dus. Het 
was een boek van de Franse filosoof François Jullien. Jullien is naast filosoof ook 
sinoloog. Weet dus heel veel over China. Hij heeft zich ook verdiept in de manier 
waarop we resp. in Europa en in China denken. Hij constateert dat wij (in Europa) 
op een andere manier denken dan de mensen in China.  
 
Voor een belangrijk deel komt dat door de verschillen in de taal. In China gebruikt 
men karakters die een bepaalde betekenis hebben. Door de karakters achter elkaar 
te zetten ontstaat een opeenvolging van bepaalde betekenissen. In onze Europese 
talen (Frans, Duits, Engels, Nederlands, etc.) gebruiken we woorden die we in een 
bepaalde grammaticale zinsbouw zetten. Zinnen met onderwerp, gezegde, per-
soonsvorm, etc.  
 
Zoals je in de vorige zinnen ziet, hebben we de interpunctie nodig om die zinnen 
een beetje begrijpbaar te houden. Veel van de tijd die we in ons werk aan het schrij-
ven van rapporten besteden, richt zich op het goed gebruik van de grammatica en 
de punten en de komma’s. Het is niet voor niets dat als we een rapportage revie-
wen we teruggeven dat we ‘nog een paar punten en komma’s’ gezet hebben. 
 
Nu is het zo dat deze interpunctie er niet altijd al is geweest. In de oude talen in 
Europa en Eurazië – toen het chinees er ook al was – ontbrak hij veelal. Dit maakt 
het duiden van oude teksten ook extra gecompliceerd. Wat zou het met onze taal 
doen als we die interpunctie weer eens los zouden laten geen hoofdletters meer na 
punten geen komma’s om bijzinnen te maken die het lezen makkelijker moeten 
maken wat zou het een feest zijn voor beleidsstukken die maar één keer geschreven 
hoeven te worden en steeds opnieuw anders uitgelegd zoals de wind waait waait 
haar rokje ik stel voor dat we er geen punt van maken. (toch nog een punt) 
 
Zoals Wittgenstein het zou kunnen schrijven: (28 september 2025) Wat zeg ik als 
ik zeg: “Ik begrijp niet wat hier staat”. Wat er gebeurt er op dat moment in mijn 
hoofd? Hoe vaak komt het voor dat ik op mijn werk een tekst lees en denk: “Wat 
staat hier nu eigenlijk?”.  
 
Wat voel ik op dat moment dat ik dat denk? Wat gebeurt er op dat moment in 
mij? Ik lijk te proberen mijn hersenen in elkaar te drukken. Dat voel ik aan de 
spieren rond mijn wenkbrauwen, mijn ogen en mond. Ik weet niet hoe dat er uit 
ziet. In mijn hoofd kom ik er niet bij. Ik heb het gevoel dat het ergens opgeslagen 
ligt, maar ik kom er niet bij. 
 



76 

Zoals Wittgenstein het zou kunnen schrijven, deel 2: (28 september 2025) En wat 
gebeurt er als ik bij het lezen van een tekst mij in mezelf hoor zeggen: “Ja, dat 
begrijp ik.” 
 
Over zekerheid: (28 september 2025) Het gaat Wittgenstein er niet om aan te to-
nen wat we zeker weten, het gaat erom te zien wanneer we zeggen iets zeker te 
weten. Zekerheid is even aards als twijfel en vindt haar uiteindelijke grond niet in 
eeuwige waarheden, maar in ons dagelijks doen en laten. 
 
Een mogelijk beeld van ‘wat we weten’ is dat van een archief waarin we allerlei 
zaken opgeborgen hebben. Naast de afdeling vol met ‘weten’ bevindt zich dan de 
afdeling ‘gissingen en vermoedens’. Daarnaast de afdeling ‘twijfels’ en daarnaast 
de afdeling ‘fouten en vergissingen’. En ergens in de kelder, want dat hoeft niet 
iedereen te weten, een indrukwekkende afdeling vol ‘blunders’. De pronkkamer 
is die van het weten, hoewel er weinig ligt. Er is dan ook altijd ruzie over wat er 
daar wel en niet heen kan.5 
 
Ik zoek een uitweg: (28 september 2025) Vandaag het korte verhaal ‘Ein Bericht 
für eine Akademie” gelezen. In dat verhaal vertelt een aap dat hij, om aan gevan-
genschap te ontsnappen, mensen is gaan nadoen en hun taal heeft geleerd. Hier-
door kon hij worden vrijgelaten uit zijn kooi en gaan werken in het variété, maar 
hij heeft zich nooit helemaal vrij gevoeld.  
 
Een mooie zin uit dit verhaal vind ik: “ik zoek geen vrijheid, ik zoek een uitweg”. 
Stel dat we het gedachtenspel doen dat ook voor ons mensen in onze Westerse 
samenleving er eigenlijk geen sprake is van vrijheid, zijn we dan niet allemaal 
steeds op zoek naar het vinden van een uitweg? 
 
Ik zoek een ingeving: (28 september 2025) Vanochtend bij het ontbijt had ik een 
ingeving om in het boek te verwerken. Na het ontbijt was ik ‘m kwijt. Hoe kan ik 
daar weer bij komen? 
 
Abstract versus concreet: (30 september 2025) Ik maak in mijn denken over taal 
al jarenlang gebruik van het onderscheid tussen concrete en abstracte woorden. 
Concrete woorden zijn woorden die ik zintuiglijk kan waarnemen; ik kan ze voe-
len, ruiken, zien, horen. Als ik aan die woorden denk, dan komt er ook een beeld 
op in mijn hoofd. Bijvoorbeeld als ik het woord ‘boek’ schrijf, dan komt er in mijn 
hoofd en beeld naar boven van een boek. Ik wil je vragen om jezelf af te vragen of 
dat beeld ook naar boven komt. 
 
Abstracte woorden zijn woorden die ik niet zintuiglijk kan waarnemen. Als ik die 
woorden gebruik, komt er ook niet zo 1-2-3 een beeld naar boven. Bijvoorbeeld 
het woord ‘zelfredzaamheid’. Op zijn hoogst komt er dan een soort serie van beel-
den, een filmpje, in mijn hoofd naar boven.  
 
 

 
5 Bert Keizer, Leven en werk van Ludwig Wittgenstein, p. 139. 



77 

Dit filmpje is gebaseerd op de uitleg die ik zelf aan het woord geef. Ik zie bijvoor-
beeld een man voor me, die zelf boodschappen doet, zelf kookt en het huis schoon 
maakt. Geen idee hoe ik tot dat filmpje kom. Waarschijnlijk vanwege de vele voor-
beelden die ik in gesprekken heb gehoord, waar dit begrip besproken werd.  
 
Ik heb niet het idee dat ieder ander hetzelfde filmpje hierover in diens hoofd krijgt. 
Waarschijnlijk krijgt eenieder een ander filmpje, of zelfs helemaal geen filmpje. 
 
Dit issue, de associaties die abstracte woorden oproepen, is in mijn beeld één van 
de kernproblemen van het gebruiken van abstracte begrippen. We zien allemaal 
iets anders bij het gebruik van dit type begrippen. En het vraagt expliciet aandacht 
om met elkaar het gesprek aan te gaan om samen tot een beter begrip te komen 
over wat we met het betreffende woord bedoelen, in de context waarin we het 
gebruiken. 
 
Gesproken versus geschreven taal: (30 september 2025) Plato was van mening dat 
gesproken taal meer aanzien had dan geschreven taal. Eigenlijk had hij het niet zo 
op geschreven teksten. Hoe anders is dat nu in onze alledaagse praktijk. In ons 
onderwijs worden we al afgericht over de manier waarop een tekst geschreven 
moet worden. Er zijn dikke leerboeken voor de manier waarop een essay, plan of 
rapport moet worden opgesteld, wil het predicaat ‘professioneel’ eraan gehangen 
kunnen worden.  
 
Er is een groot verschil in het gebruik van de taal als spreektaal en als schrijftaal. 
En terwijl in de gangbare spreektaal vaak iets duidelijk kan worden uitgelegd, 
worstelen we toch iedere keer weer om dat wat we willen overbrengen op een 
goede manier op te schrijven. Want we kunnen het blijkbaar niet opschrijven zo-
als we het zeggen; dat wordt als niet-professioneel gezien.  
 
En omdat we voor het schrijven niet die lekkere spreektaal mogen gebruiken, 
wringen we ons een ongeluk om de taal te vinden die uitdrukt wat we willen over-
brengen en die ook als professioneel gezien wordt.  
 
In mijn beeld lukt dat ook niet goed. Om het in taal op te schrijven die geaccep-
teerd wordt, moeten we vaker een beroep doen op abstracte begrippen, in mooie 
volle zinnen. Ik heb dan vaak het idee dat er toch niet helder genoeg staat wat ik 
wil overbrengen, zoals ik het zou zeggen. 
 
Ik heb in sommige opdrachten geprobeerd om een projectplan of een rapportage 
in spreektaal op te schrijven. Een beetje ook zoals deze tekst. Ik was er dan best 
tevreden over. Er stond voor mij dan duidelijk wat ik wilde overbrengen, soms 
ook met de nodige nuance of juist het gebrek aan nuance. Toch werd mij in de 
meeste situaties gevraagd het stuk te herschrijven. Spreektaal kwam nu eenmaal 
niet professioneel over. 
 
 
 



78 

We maken het ons extra moeilijk. De juiste taal vinden om onze gedachten te 
verwoorden is al niet makkelijk. Het komt als spreektaal in je hoofd op, maar het 
moet er als schrijftaal uit. En dan ook nog rekening houden met het taalspel dat 
binnen die organisatie – onbewust – gespeeld wordt. 
 
De zwarte lijst: (30 september 2025) Het citaat ‘de grenzen van mijn taal zijn de 
grenzen van mijn wereld’ is afkomstig van Wittgenstein. De gedachte hierachter 
is dat we als mens de wereld alleen via de taal kunnen kennen, benoemen en/of 
beschrijven. We moeten dat doen met de taal, de woorden, die we tot onze be-
schikking hebben. 
 
Omgekeerd kan je dan stellen dat we door woorden niet te gebruiken, de wereld 
niet in die termen kunnen beschrijven. Simpeler gezegd; als het woord niet be-
staat, dan bestaat het ook niet in de wereld. 
 
In sommige opdrachten waar een rapport (van bijvoorbeeld een onderzoek) het 
op te leveren product is, overweeg ik vaak om bij de start te inventariseren welke 
woorden wel en welke woorden expliciet niet gebruikt mogen worden. Ik doe dat 
omdat er binnen gemeenteland vaak woorden gebruikt worden, die zo abstract 
zijn dat het nietszeggende woorden geworden zijn.  
 
Zou ik die woorden dan in het rapport gebruiken dan heb ik nog minder invloed 
op de manier waarop de lezers met de inhoud van het rapport aan de haal gaan. 
Ik wil dat zoveel mogelijk proberen te voorkomen; ik wil de lezers bij datgene 
houden wat ik wil overbrengen. 
 
Ik zet die woorden dan op de ‘zwarte lijst’. Bij de eindredactie check ik dat die 
woorden niet in de tekst voorkomen. Daardoor verdwijnen ze uit de wereld die ik 
met de tekst oproep. 
 
Een typerend voorbeeld is het woord ‘integraal’. In de laatste jaren wordt dit 
woord te pas en te onpas binnen gemeenteland (en de hele overheid) gebruikt. 
Alles moet integraal; integrale aanpakken, integrale analyses, integrale onder-
zoeken. Het is echt een hype. 
 
In mijn beeld komt dat door het gevoel dat de wereld complex geworden is, zeker 
de wereld van de landelijke en lokale overheid. Dat alles met alles met alles sa-
menhangt, dat iets dan ook altijd binnen die samenhang onderzocht moet worden 
en dat oplossingen ook alleen in die samenhang tot uitvoering kunnen komen. 
Tien jaar geleden heette dat nog holistisch. 
 
De idee is dat hiervoor een integrale aanpak nodig is. Die vraag komt ook zeker 
van de bestuurders, die vanuit hun verantwoordelijk ook willen aangeven dat een 
specifiek vraagstuk integraal bekeken/ aangepakt is. 
 
Dit integraal willen aanvliegen heeft in mijn beeld ook een relatie met de wensen 
om vraagstukken ‘en/en’ aan te pakken. Het komt vaak voor dat er meerdere 
vraagstukken zijn, waarvan het vermoeden is dat ze met elkaar te maken hebben 



79 

of elkaar beïnvloeden. Bij de opdracht om daar iets aan te doen komt dan vaak 
naar voren dat het een antwoord moet zijn op én dit, én dat! Men wil niet hoeven 
kiezen, het moet allebei. 
 
Ik moet daarbij denken aan het boek ‘Of/of’ van de Deense filosoof Kierkegaard. 
Met de titel van dit boek nam hij stelling tegen de trend in die tijd (en de decennia 
daarvoor) om binnen de filosofie werken uit te brengen waarin altijd twee dingen 
bij elkaar werden gebracht, bijvoorbeeld ‘Geloof en wetenschap’. Kierkegaard 
wilde niet dit ‘En/en. Hij bedacht hiervoor de heldere titel ‘Of/of’.  
 
In opdrachten waarin de opdrachtgever mij ook vraagt om in het project dit en 
dat op te lossen, druk ik altijd terug naar de keuze die gemaakt moet worden. Ik 
wil een of/of. Vaak is de en/en-vraag ook het resultaat van het niet scherp hebben 
bij de opdrachtgever van de thematiek dat onderwerp is van het project. Zij pro-
beert dan die onduidelijkheid van zich af te managen door het een issue binnen 
het project te laten worden. Dat vermoed ik dan. Denk ik. 
 
Dialoogsessies: (30 september 2025) Ik heb een project gedaan om voor een ge-
meente de jeugdhulp opnieuw in te kopen. Op het moment dat ik startte was er 
nog geen actueel jeugdbeleid, er lag inkoopstrategie en had ik nog vier maanden 
om alle inkoopstukken op te stellen. Mega weinig tijd. 
 
Ik heb er op dat moment voor gekozen om de kaders voor de inkoop van jeugd-
hulp op te halen bij de gemeenteraad en vandaaruit te gaan werken. Dit was 180 
graden omgekeerd aan hoe men het doorgaans doet. De doorgaans gevolgde route 
is dat de ambtelijke organisatie een visiedocument opstelt. Dat visiedocument 
wordt eerst ambtelijk breed besproken, dan met de wethouder besproken en 
wordt vervolgens aan de raad ter besluitvorming voorgelegd. Een lange route. 
 
Als het visiedocument dan akkoord is, dan vindt hetzelfde nog een keer plaats met 
het document voor het jeugdbeleid. Is ook dat akkoord, dan doen we de route nog 
een keer om tot de inkoopstrategie te komen.  
 
Voor deze – Koninklijke - aanpak kan je rustig één tot twee jaar uittrekken. En 
die tijd had ik dus niet. Ik heb het omgedraaid. Ik ben begonnen met het organi-
seren van dialoogsessies met de leden van de gemeenteraad (die jeugd in porte-
feuille hebben), met de wethouder Jeugd, met de ambtelijke beleidsadviseurs en 
met vertegenwoordigers van onderwijs- en cliëntenraden. Kortom heel breed.  
 
Aan de hand van een aantal casussen zijn we in drie sessies gekomen tot de uit-
gangspunten, de kaders, die we voor de inkoop konden gaan gebruiken. Die ka-
ders konden op dat moment ook gebruikt worden om het jeugdbeleid op te base-
ren en de verordening op te baseren. 
 
In een periode van 2 maanden zijn we tot een document gekomen dat ter besluit-
vorming aan de raad kon worden voorgelegd; een document waar de leden van 
de raad zelf aan hadden meegewerkt. Het document is ook in één keer akkoord 
bevonden; de raad herkende zich in de begrippen en kaders. Het was hun taal. Ik 



80 

heb daar natuurlijk ook extra scherp op gelet; dat ik de woorden en begrippen in 
het stuk hanteer die door de leden van de raad in de drie dialoogsessies gebruikt 
waren. Ze herkenden zich in het stuk omdat ze hun eigen taal herkenden. 
 
Gemeente, wethouders en raad ervaarden dit als vernieuwend. Toch ging het niet 
zonder slag of stoot. Met name de deelnemers uit de ambtelijke organisatie von-
den het moeilijk om in de dialoog-sessies in gesprek te gaan. Ze zijn afgericht dat 
er niet 1-op-1 met raadleden gesproken mag worden over onderwerpen die nog 
niet voldoende ambtelijk zijn voorbereid en afgestemd met de wethouder.  
 
Vanuit de gemeenteraad en de cliëntenraden was men heel positief. Zij vonden 
dat ze nu in de gelegenheid waren om vorm te geven aan de kaders, in plaats van 
hun traditionele positie waarin ze alleen maar kunnen reageren op dat wat de 
ambtenaren hebben uitgedacht, en wat al langs de wethouder en het college ge-
gaan is. 
 
Kortom, draai de route om! Zoek als eerste de dialoog die regulier als laatste in 
het proces aan de beurt komt, en maak met elkaar de gemeenschappelijke taal die 
nodig is om zich in het stuk te herkennen. 
 
Copy/paste: (30 september 2025) Het komt vaak voor dat bepaalde tekst in meer-
dere documenten gebruikt moet worden. Bijvoorbeeld, het resultaat van een be-
paald project of het doel van bepaald beleid. Ik ben er dan alert op om de teksten 
uit de eerdere documenten 1-op-1 over te nemen; copy/paste. 
 
Dit is niet uit luiheid, maar uit zorgvuldigheid. Zeker als het tekst betreft uit een 
document dat formeel is goedgekeurd. Ik vind het dan belangrijk om exact de-
zelfde woorden en zinnen te blijven gebruiken. Hiermee wil ik voorkomen dat er 
ruis in de taal ontstaat.  
 
Met ruis bedoel ik dat in twee teksten waarin het net iets anders geformuleerd 
wordt, net andere woorden gebruikt worden, de mensen het anders lezen, het an-
ders begrijpen. Gebruik je andere taal, dan is de kans groot dat mensen het anders 
lezen, onnodig in de war raken en op zoek gaan naar de verschillen tussen beide 
teksten. 
 
Ook kan het dan voorkomen dat mensen, vanuit hun eigen belang, in de tekst 
haakjes zien om de tekst en het document ter discussie te stellen. Allemaal gedoe, 
dat voorkomen kan worden door zorgvuldig met copy/paste te werken waar het 
sleutelteksten betreft. En ja, je hoeft zelf ook niet meer nog een keer te worstelen 
met hoe je dit of dat het beste op kan schrijven. 
 
Denken in beelden: (30 september 2025) Als we denken, dan gebruiken we daar 
de taal voor die we machtig zijn. Als ik dit tik, dan hoor ik de woorden eerst in 
mijn hoofd, ergens tussen mijn oren, ontstaan. Vervolgens tik ik ze in. In merk dat 
ik sneller de woorden in mijn hoofd denk, dan dat ik tik. Met de zinnen tot nu toe 
zit mijn hoofd vol met taal die ik mezelf hoor zeggen. Ik heb geen beelden. 
 



81 

Dat is anders als ik woorden gebruik die in de werkelijkheid een concreet beeld 
hebben. Als ik een tekst lees, waarin dat soort concrete woorden staan (bijvoor-
beeld het woord Boom), dan pakt mijn geheugen er een plaatje bij van het begrip 
boom. Ik zie dan in mijn hoofd voor me, waar het woord in de werkelijkheid be-
trekking op heeft (mijn ideaal plaatje van een boom). 
 
Verschillende filosofen hebben nagedacht over hoe dat werkt, dat denken in beel-
den. Ik ga de verschillende filosofieën niet naast elkaar zetten. Ik wil het erbij laten 
dat de taal in ons hoofd beelden oproept. Als ik bezig ben met het opstellen van 
een document (plan, rapport, wat dan ook) moet ik me bewust zijn dat taal dit in 
mensen teweegbrengt. Ik moet ervoor zorgen dat ze met de taal die ik gebruik ook 
zoveel mogelijk de beelden in hun hoofd krijgen, die ik wil dat ze krijgen. 
 
Beeld in plaats van woorden: (30 september 2025) Ik heb een project gedaan om 
een inkoop voor jeugdhulp binnen de deelnemende gemeenten en bij de gecon-
tracteerde aanbieders te implementeren. Implementeren is een technisch woord 
(jargon) waarmee bedoeld wordt dat iedereen zijn werk doet op de manier waarop 
het in de inkoop is afgesproken. 
 
Bij de implementatie kwam naar voren dat er veel verwarring was over de begrip-
pen ‘Begeleiding’ en ‘Behandeling’. Aanbieders dachten daar anders over dan de 
gemeenten. Aanbieders onderling legden deze begrippen anders uit. Gemeenten 
legden deze begrippen anders uit. Binnen gemeenten legden beleid, management 
en uitvoering de begrippen anders uit. 
 
Dit ondanks de definities die in de inkoopdocumenten gegeven waren. Of mis-
schien dankzij de gegeven definities. Het kwam erop neer dat de manier waarop 
de hulpverleningsproducten die de aanbieders in de praktijk gebruiken niet goed 
geclassificeerd konden worden onder de begrippen ‘begeleiding’/ ‘behandeling’.  
 
Het verschil tussen begeleiden en behandelen is ook afhankelijk van het onder-
werp. Bij het geleiden van een schoolverzuim en het behandelen van een drugs-
verslaving, kun je nog een onderscheid voorstellen. Maar het begeleiden of het 
behandelen van een probleemgezin, dan is het niet meer zo duidelijk WAT er dan 
concreet gedaan wordt of moet worden. Of wat dat gezin kan verwachten en wat 
er van hen verwacht wordt. 
 
Beide begrippen hebben ook een historische context en lading. In eerste instantie 
is geprobeerd om tot nieuwe definities te komen. Het lukte niet om alle betrokke-
nen tot overeenstemming te laten komen. Steeds opnieuw was er onenigheid over 
hulpverlening op de grens van begeleiding en behandeling.  
 
Nadat de definities niet bleken te werken, is geprobeerd om beide begrippen te 
beschrijven met voorbeelden van hulpverleningsproducten. Ook dit lukte niet. 
Probleem was ook dat er steeds meer taal nodig was om tot die beschrijvingen te 
komen. En steeds meer taal, bracht ook steeds meer interpretatieproblemen met 
zich mee. Het leek een gordiaanse knoop van taal te worden. 
 



82 

Toen kwam er iemand met het voorstel om de verschillende type hulpverlening 
in een beeld te vatten; het beeld van een boom, met laaghangend fruit en fruit dat 
hoger in de boom zit. Hoe lager hoe meer type begeleiding. Hoe hoger, hoe meer 
type behandeling.  
 
Er is het gezegde: ‘een beeld zegt meer dan duizend woorden’. Dat blijkt hier ook 
te werken. Het is een plaatje van één A4 en lijkt door alle belanghebbenden als 
een goede basis voor het gesprek te kunnen dienen.  
 
Het is niet zoals Hamlet zei: ‘Words, words, words’. Het moet zijn: ‘Beelden, beel-
den, beelden’. 
 
Wat ChatGPT met taal doet: (30 september 2025) Ik heb voor een aantal teksten 
de hulp ingeroepen van ChatGPT. Ik vraag me af wat dat met me doet. Ik merk 
dat ik de taal die ChatGPT genereert makkelijk overneem, misschien wel te ge-
makkelijk. Ik lees de tekst, merk mezelf knikken dat ik het goed vind, goed genoeg 
en neem het dan over.  
 
Het is een groot verschil met de teksten die ik vanuit mijn eigen gedachten heb 
laten ontstaan. Bij ChatGPT mis ik het proces van denken, de zinnen die in mijn 
hoofd ontstaan en de vingers die de woorden intikken. Dat laatste voelt toch echt 
meer als van mijzelf, door mij geboetseerd, gecomponeerd. 
 
Ik merk dat ik me minder kan verbinden met de tekst die ChatGPT heeft samen-
gesteld, dan met mijn eigen teksten. Dit, ondanks dat ik ook besef dat ik de tekst 
niet zo had kunnen formuleren zoals ChatGPT dat vliegensvlug kan (en ook vlie-
gensvlug kan veranderen naar mijn wensen). 
 
Wittgensteins woorden: (30 september 2025) Ik ben de boeken van Wittgenstein 
aan het lezen. Hij heeft zich heel erg verdiept in hoe taal werkt. Daarvoor gebruikt 
hij ook hele specifieke begrippen. De volgende vallen mij op. 
 
‘Africhten’: Wittgenstein is van mening dat we in het onderwijs niet de taal leren, 
maar dat we worden afgericht. Het is een continu inprenten van woorden en waar-
naar woorden verwijzen. Denk hierbij aan het oude leesplakje met ‘Aap, Noot, 
Mies’, maar ook aan de oefeningen met plaatjes en het woord dat daarbij past. 
 
‘De pointe’: Wittgenstein hanteert het begrip ‘de pointe’. Een zin moet altijd een 
‘pointe’ hebben; dat waar het echt om gaat in die zin. 
 
‘Verklaren’: Wittgenstein vraagt zich continu af wat er zich met taal in ons hoofd 
afspeelt. Hoe kunnen we iets weten? Hoe kunnen we iets begrijpen? Hoe werkt het 
als we interpreteren? Beschrijft taal iets of kunnen we met taal iets verklaren? Het 
zit ons in de weg om de taal te moeten gebruiken als we willen uitzoeken hoe taal 
werkt. 
 



83 

De kracht en macht van het bijvoeglijke naamwoord: (13 oktober 2025) Ik ben 
altijd heel alert op het gebruik van bijvoeglijke naamwoorden. Binnen gemeente-
land is het gebruik van bijvoeglijke naamwoorden schering en inslag. De meeste 
stukken, vooral beleidsdocumenten, staan bol van de adjectieven; ze duikelen over 
elkaar heen in opgeklopte zinnen. Beleidstaal kunnen schrijven is een vak. Het 
gebruik van het adjectief (de formele term binnen de grammatica voor bijvoeglijke 
naamwoorden) zet de kroon op ieder stuk. 
 
Hu is het voor de meesten alweer een tijd geleden dat je op school bij het vak Ne-
derlands iets geleerd hebt over het gebruik van bijvoeglijke naamwoorden. De des-
tijds ontvangen instructies voor het gebruik zijn waarschijnlijk dermate ingesle-
ten, geïnternaliseerd, dat het een automatisme is geworden, een gewoonte, een 
vanzelfsprekendheid.  
 
Zo vanzelfsprekend dat we er eigenlijk niet meer bewust bij het gebruik en het 
effect stilstaan. We laten de adjectieven vaak hun werk doen, zonder ons daar be-
wust van te zijn. Nogmaals, ik ben alert op adjectieven, soms geïrriteerd, en soms 
ook een beetje huiverig als ze in een stuk over de lezer heen gestort worden. Tijd 
om er opnieuw goed bij stil te staan. 
 
Wat het bijvoeglijk naamwoord ook alweer is 
Laten we eerst weer even ophalen wat een bijvoeglijk naamwoord (adjectief) ook 
alweer is. Een bijvoeglijk naamwoord heeft altijd betrekking op een zelfstandig 
naamwoord. Het zegt iets over het zelfstandige naamwoord. Het geeft aan het zelf-
standig naamwoord een bepaalde kwalificatie mee. Ik geef een voorbeeld: “De 
jonge ambtenaar”. In deze zin is ‘ambtenaar’ het zelfstandig naamwoord. Het 
woord ‘jonge’ is het bijvoeglijk naamwoord; het voegt een bepaalde kwalificatie 
toe; dat de ambtenaar jong is. 
 
Grammaticaal gezien is het doel van het bijvoeglijk naamwoord om een zelfstan-
dig naamwoord nader te specificeren of te kwalificeren. Maar als onderdeel van 
een tekst – en dit is bij veel beleidsteksten het geval - heeft het bijvoeglijk naam-
woord vooral ook een retorische functie, bedoeld om de lezer in diens gedachten 
en emoties te beïnvloeden en/of te manipuleren. Hiervoor worden dan vaak bij-
voeglijke naamwoorden gebruikt die betrekking hebben op waarden en die nor-
matief zijn. Voorbeeld: “Een rechtvaardige aanpak” of “Een duurzame oplossing”.  
 
Met name op het gebruik van bijvoeglijke naamwoorden om de lezer te beïnvloe-
den en te manipuleren, ben ik alert. Ik ben op twee manieren alert: 1) als lezer van 
teksten om scherp te zijn hoe men mij probeert te beïnvloeden en 2) als schrijver 
van teksten om de juiste woorden te gebruiken om mijn lezers in de door mij ge-
wenste richting te beïnvloeden. Ik ben natuurlijk niet roomser dan de paus. 
 
Wat doet het bijvoeglijk naamwoord kan doen 
Bijvoeglijke naamwoorden beschrijven dus niet alleen een kenmerk van het zelf-
standig naamwoord waar ze betrekking op hebben. Bijvoeglijke naamwoorden, in 
het retorisch gebruik, geven ook betekenis aan de tekst. Sterker nog, de bijvoeglijke 
naamwoorden maken die betekenis. En daar wordt het dus interessant.  



84 

Kijkend vanuit de semantiek (de betekenisleer van de taal) zijn er verschillende 
soorten bijvoeglijke naamwoorden. Ik behandel ze kort en geef een voorbeeld van-
uit het sociaal domein binnen gemeenteland. 
 
1. Beschrijvende bijvoeglijke naamwoorden 

Deze adjectieven geven objectieve, of waarneembare kernmerken weer. Het 
zijn feitelijke, zintuiglijke of meetbare eigenschappen. Ze geven een nadere 
beschrijving van wat iets is, niet wat we ervan vinden. De functie van deze 
groep adjectieven is om iets nader te specificeren. Ze zorgen voor precisie en 
concreetheid van het zelfstandig naamwoord. Ze zijn neutraal en informatief. 
Ze geven geen waardering of emotie mee. 
 
Voorbeelden: “De groene boom”, “de lokale uitvoeringspraktijk” of “het 
meerjarig beleidskader”. 
 

2. Evaluatieve bijvoeglijke naamwoorden 
Deze drukken een waardeoordeel of normatieve houding uit. Ze kwalificeren 
iets (het zelfstandig naamwoord) als goed/slecht, wenselijk/onwenselijk, 
rechtvaardig/onrechtvaardig, enz. De opsteller van de tekst neemt een positie 
in en geeft een waarde mee en geeft een normatieve richting aan. Deze groep 
adjectieven geven de tekst een morele en politieke lading mee en proberen de 
lezer te beïnvloeden voor het instemmen of afkeuren van waar de tekst over 
gaat. 
 
Voorbeelden: “De mooie boom”, “een zorgvuldige besluitvorming” of “een 
inefficiënt proces”. 

 
3. Emotieve bijvoeglijke naamwoorden 

Deze drukken geen oordeel uit, maar juist een gevoel of gemoedstoestand. De 
hebben een lading die op het gevoel inspeelt. Ze wekken empathie op, mede-
lijden, trots, hoop, angst, enz. Het doel is om de lezer emotioneel te betrekken, 
om de toon van de tekst te kleuren (hoopvol, bezorgdheid, verontwaardiging). 
Ze zijn ervoor om de lezer op een subtiele manier te beïnvloeden.  
 
Voorbeelden: “De treurige wilg”,  “een verontrustende ontwikkeling” of “een 
pijnlijk tekort aan betaalbare woningen” 
 

4. Relationele bijvoeglijke naamwoorden 
Relationele adjectieven zijn weer meer neutraal dan de evaluatieve en emo-
tieve. Ze geven aan tot welk soort veld, thema of domein iets behoort, zonder 
daar een waarde aan mee te geven. Ze dienen als afbakening of als classificatie. 
Ze komen vaak voor in beleidstaal, zijn vaak technische type woorden en be-
schrijvend. 
 
Voorbeelden: “De biologisch gekweekte boom”, “sociaal-maatschappelijke 
vraagstukken” of “financiële ondersteuning”. 
 
 



85 

5. Retorische bijvoeglijke naamwoorden 
Deze groep is een mengvorm van evaluatief en emotief. Ze worden gebruikt 
om te overtuigen. Ze functioneren niet alleen beschrijvend, maar creëren een 
waarde, die pretendeert dat die in zichzelf goed is. Ze worden vaak gebruikt 
om het gestelde in de tekst moreel te framen zonder verdere argumentatie. 
Ook worden ze gebruikt om het gepresenteerde beleid te legitimeren: je kan 
er niet tegen zijn! Hiermee probeert de opsteller de lezer te beïnvloeden. 
 
Voorbeelden: “De milieuvriendelijke boom”, “een duurzame toekomst” of 
“een mensgerichte benadering”. 
 

Het stapelen van adjectieven – de hobby van beleidsadviseurs 
In veel beleids- en sociaal domeinteksten lopen deze categorieën in elkaar over. 
Het stapelen van meerdere adjectieven schept al snel een morele atmosfeer (heer-
sende, collectieve ethische cultuur). De tekst lijkt dan technisch en objectief, maar 
stuurt feitelijk de emotie van de lezer en manipuleert daarmee ook de manier 
waarop de lezer de tekst in diens denken en gevoel verwerkt. Doorgaans richt die 
tekst zich op het in de morele atmosfeer dwingen van de lezer. 
 
Het stapelen heeft ook nog een ander effect. Ik krijg dan vaak het gevoel dat ik er 
niet tegen kan zijn, maar eigenlijk begrijp ik ook niet meer goed wat er nu eigenlijk 
gezegd wordt. Mijn hoofd is te druk met de waarden, normen en mijn eigen emo-
ties. Een paar voorbeelden (De adjectieven zijn cursief gedrukt). 
 
1. Wijkgerichte samenwerking 

"Met een integrale, toekomstgerichte en mensgerichte aanpak versterken we 
de lokale, sociale en duurzame veerkracht van onze wijken.” 
 
Deze zin schept een verheffende, positieve toon. De zin lijkt objectief beleids-
matig, maar is doordrenkt van morele en emotieve lading. De stapeling van 
de adjectieven bouwt een gevoel van zorgzaamheid en vooruitgang. Maar er 
staat niet wat ze nu gaan doen. 
 

2. Jeugdzorg 
“Jongeren met complexe, meervoudige en langdurige problematiek hebben 
vaak moeite om binnen het versnipperde en bureaucratische zorgsysteem 
passende hulp te krijgen.” 
 
Dit gebruik van de adjectieven schept een gevoel van urgentie en mededogen. 
Tegelijk dragen ze een ondertoon van het falen van het systeem en een morele 
plicht om het systeem te verbeteren. Wat precies complex, meervoudig en 
langdurig inhoudt, blijft ongewis, waardoor de stelling altijd waar is. 
 

3. Wonen 
“Om de aanhoudende, schrijnende en groeiende druk op de krappe en verou-
derde woningvoorraad te verminderen, investeert de gemeente in betaalbare 
en levensloopbestendige woningen.” 
 



86 

De eerste helft van de zin creëert een crisisgevoel (negatieve adjectieven). De 
tweede helft zet in op moreel herstel (positieve adjectieven). Dit is een typisch 
voorbeeld van “probleem-oplossing”-retoriek. 
 

4. Armoede en participatie 
“Door een nabije, betrouwbare en maatwerkgerichte benadering wil de ge-
meente het vertrouwen herstellen bij kwetsbare en sociaal geïsoleerde inwo-
ners.” 
 
Deze formulering beoogt het effect van een zachte, empathische toon. De ge-
bruikte adjectieven humaniseren het beleid en zorgen voor een identificatie 
met de doelgroep. De vertaling daarvan naar concrete stappen kan echter nog 
alle kanten op gaan. 
 

Beleidsadviseurs gebruiken bijvoeglijke naamwoorden vaak strategisch gelaagd, ze 
nemen de lezer mee om haar/hem het met de tekst eens te laten zijn. De aanpak is 
als volgt: 
1. Relationeel, beschrijvend en technisch juist om vertrouwen en legitimiteit te 

wekken. 
2. Evaluatief en ideologisch gebruik van adjectieven om een morele richting te 

geven. 
3. Emotief om de lezer in de gewenste gemoedstoestand te brengen. 
 
Het resultaat van de aanpak in deze stappen is een tekst die objectief klinkt, maar 
normatief voelt en de lezer in de stand krijgt waar de auteur wil. En let op: om zo 
te kunnen schrijven is heel knap. Het vraagt aandachtigheid, geduld en (veel) oe-
fening. Op deze manier schrijven zou je ook kunst kunnen noemen. Het is in ieder 
geval een kunde. Een kunde die velen denken te hebben, maar aan weinigen gege-
ven is. 
 
Spelen met bijvoeglijke naamwoorden – de dans met de adjectieven 
Je merkt dat ik het een boeiend onderwerp vind. Ik wil je graag nog meenemen in 
een denkspel. Aan het begin gaf ik al aan dat ik in teksten heel erg alert ben op het 
gebruik van bijvoeglijke naamwoorden. Ook bij het opstellen van teksten is het 
vaak best een puzzel welke boodschap je over wilt brengen en op welke manier je 
daarin met bijvoeglijke naamwoorden wilt en kunt sturen.  
 
Het is allemaal een kwestie van balans; niet te veel en niet te weinig. Een tekst 
zonder bijvoeglijke naamwoorden is vaak kil en saai. Te veel bijvoeglijke naam-
woorden maakt de tekst veel te wollig en doet je lezer afhaken. Daarom een paar 
voorbeelden om met het gebruik van de adjectieven te spelen. Ik geef bij ieder 
voorbeeld drie varianten: 1) technisch neutrale formulering, 2) een formulering 
die een positieve lading geeft en 3) een formulering met een negatieve lading. 
 
Voorbeeld 1 - Wijkgericht werken 
1. Neutraal: “De gemeente werkt samen met partners aan een aanpak voor de 

ondersteuning in de wijk.” 



87 

2. Positief geladen: “De gemeente werkt in nauwe, lerende en toekomstgerichte 
samenwerking met betrokken partners aan een inclusieve, mensgerichte en 
duurzame wijkondersteuning.” 

3. Negatief geladen: “De gemeente probeert in een complexe, gefragmenteerde 
en onder druk staande samenwerking met overbelaste partners een tekort-
schietende wijkondersteuning te verbeteren.” 

 
De positief geladen formulering wil als effect vertrouwen, energie en een morele 
richting oproepen. De lezer voelt zich deel van een positieve verandering. 
De negatief geladen formulering roept als effect urgentie en frustratie op. De ge-
bruikte adjectieven suggereren het falen van het systeem en legitimeren de oplos-
sing vanuit de gemeente. 
 
Voorbeeld 2 – Jeugdzorg 
1. Neutraal: “Jongeren ontvangen ondersteuning vanuit de jeugdzorg.” 
2. Positief geladen: “Jongeren ontvangen tijdige, persoonlijke en op groei ge-

richte ondersteuning vanuit een zorgzame en toegankelijke jeugdzorg.” 
3. Negatief geladen: “Jongeren krijgen vaak versnipperde, trage en onvoldoende 

afgestemde hulp binnen een overbelast en bureaucratisch jeugdzorgsysteem.” 
 
De positief geladen formulering leest zacht en hoopvol; het bevat adjectieven die 
appelleren aan zorgzaamheid en ontwikkeling. 
De negatief geladen formulering heeft het karakter van een aanklacht en drukt 
urgentie en onmacht uit. 
 
Voorbeeld 3 – Armoede en schuldenproblematiek 
1. Neutraal: “De gemeente ondersteunt inwoners met financiële problemen.” 
2. Positief geladen: “De gemeente biedt betrokken, betrouwbare en op vertrou-

wen gebaseerde ondersteuning aan inwoners die tijdelijk financiële zorgen er-
varen.” 

3. Negatief geladen: “De gemeente bereikt veel inwoners met ernstige, langdurige 
en uitzichtloze schulden niet tijdig met effectieve hulp.” 

 
De positief geladen zin straalt warmte en empathie uit. De adjectieven wekken 
menselijkheid op. 
De negatief geladen zin versterkt het gevoel van crisis, geeft urgentie aan en is con-
fronterend. 
 
Hoe kunstig of kundig ook, hierboven gaf ik al aan dat ik alert ben op het gebruik 
van bijvoeglijke naamwoorden. Lees dit maar als ‘allergisch ben’ voor het overma-
tig gebruik of politiek stapelen van bijvoeglijke naamwoorden.  
 
Waarom maak ik mij daar druk om, vraag je je misschien af? Bewuste sturing is 
een legitiem onderdeel van politiek bedrijven. Je kneedt met beleid de samenleving 
naar jouw politieke ideaalbeeld. Maar daar waar beïnvloeding overgaat in bewuste 
manipulatie (waar ligt de grens?), betreed je een hellend vlak. Zeker als de beïn-
vloeding plaatsvindt door te wollig taalgebruik dat een vrijbrief vormt voor allerlei 
onvoorspelbare keuzes.  



88 

Aanvullend: De teksten worden zo wollig dat er niets concreets meer in staat. Alles 
bestaat uit niet-tastbare verschijnselen in plaats van objecten en handelingen in de 
reële wereld. Dat biedt een vluchtheuvel voor politieke uitspraken, die later pro-
bleemloos kunnen worden ingetrokken. Er is als het mis gaat, altijd iets anders 
bedoeld dan wat jij dacht dat er stond. 
 
In bovenstaande voorbeelden hebben de neutrale zinnen met elkaar gemeen dat 
ze koel en objectief beschrijvend zijn. De adjectieven die gebruikt worden zijn be-
schrijvend van aard. Er wordt geen stemming opgeroepen, er worden geen waar-
den en normen gegeven, geen beloften gedaan. De zinnen geven een neutrale 
boodschap, maar ook koel en zonder franje.  
 
Vaak redden dit type zinnen het niet tot de eindstreep. Ze missen de warmte van 
een overheid die zich als betrokken en betrouwbaar wil profileren, een overheid 
die haar stinkende best doet om ‘het’ te regelen. Daar zijn al die adjectieven voor 
nodig, om dat duidelijk over te brengen. De grote uitdaging is om hierin de juiste 
balans te vinden. Want hier geldt ‘overdaad schaadt’. Met te veel adjectieven ver-
liest de tekst vaak zijn geloofwaardigheid en weet je ook eigenlijk niet meer wat je 
nu precies leest. 
 
Ik weet dat ik gewend bent om met adjectieven te schrijven. Vaak zit ik ook in een 
taalspel van een bepaalde gemeente, waarin een aantal begrippen als vaste man-
tra’s in teksten terug moeten komen. Met het risico dat die begrippen sleets wor-
den. Meer daarover in een ander aforisme. En dan, het maken van teksten met veel 
adjectieven is ook ingesleten, is een soort automatisme.  
 
Ik neem waar dat veel beleidsmedewerkers, politici en betrokken instellingen in-
tuïtief hetzelfde patroon van positief en negatief geladen bijvoeglijke naamwoor-
den gebruiken. Men neemt elkaars taalgebruik over, zonder zich altijd bewust te 
zijn van de sturende en machtsbevestigende werking die ervan uitgaat. Pas als de 
politieke stroming radicaal wijzigt, doet ook een nieuwe set van begrippen en ad-
jectieven zijn intrede. Nogal eens met verwarring onder de ambtenaren tot gevolg, 
want die moeten hun zorgvuldig verworven taalgebruik plotseling aanpassen. 
 
Om met het ingesleten automatisme kritisch om te gaan, helpt het mij om de tekst 
die ik heb opgesteld eerst even tot rust te laten komen. Vervolgens haal ik alle ad-
jectieven door en kijk wat ik dan overhoud. Vervolgens bouw ik de zin weer op en 
leg ik via de adjectieven de accenten die ik de tekst mee wil geven, de gemoedstoe-
stand die ik in de lezer wil planten. 
 
Hetzelfde doe ik bij het lezen van andermans teksten. Daarbij haal ik eerst de ad-
jectieven weg en daarna kijk ik naar elk van die adjectieven. Ik evalueer deze op 
hun type en op de bedoeling waarmee ze in de zin gezet zijn. Ik houd daarbij re-
kening met de mogelijkheid (misschien meer een waarschijnlijkheid) dat de au-
teur van de tekst de adjectieven niet bewust heeft gebruikt, maar ook uit automa-
tisme of uit een soort ‘copy-past’-luiheid, -zorgvuldigheid of -verplichting uit an-
dere teksten heeft overgenomen. 
 



89 

Ik ken bij de gemeenten maar weinig mensen die op deze manier bewust de taal 
in hun tekst boetseren. Ik ken wel veel mensen bij gemeenten die vinden dat zij de 
enige zijn die een goede tekst kunnen schrijven. 
 
De drieslag: (14 oktober 2025) Wellicht is het je opgevallen in de voorbeelden die 
in het vorige stukje gegeven zijn, wellicht ook niet. Wat bedoel ik? De drieslag! 
Wat is de drieslag? De drieslag is een begrip uit de retorica en gaat terug tot de 
oude Grieken en Romeinen. In de retorica is drie van oudsher een magisch getal. 
 
De drieslag is een stijlfiguur, een manier om je tekst meer effect te geven. Het is 
een opsomming van drie elementen die elkaar inhoudelijk of puur grammaticaal 
versterken. De drieslag brengt ritme in een zin. Die ritmische herhaling in drieën 
versterkt de overtuigingskracht en maakt de boodschap beter herinnerbaar en tot 
een retorisch krachtig instrument.  
 
Vaak gebruiken politici de drieslag om hun punt duidelijk te maken: “ten eerste, 
ten tweede en ten derde.” Korte drieslagen met woorden die allitereren blijven 
makkelijk in ons hoofd hangen. Algemene voorbeelden van drieslagen zijn: 
 
1. “Veni, vidi, vici” (Julius Caesar) 
2. “Vrijheid, gelijkheid, broederschap” (Franse revolutie) 
3. “Geloof, hoop en liefde” (Bijbel, Nieuwe Testament, Brief aan de Korintiërs) 
 
De drieslag is niet alleen verbaal een krachtig stijlmiddel. Ook in geschreven tek-
sten is de drieslag belangrijk. Het geeft ritme mee aan de zin en maakt de beleving 
van de in de tekst gegeven boodschap sterker. De drieslag werkt goed omdat: 
 
1. Beleid vaak abstract is, en ritmische taal concretiseert en activeert, 
2. Drie elementen cognitief goed te onthouden zijn, 
3. Het een gevoel van volledigheid oproept (begin – midden – einde). 
 
Voorbeelden van de drieslag binnen het sociaal domein van gemeenteland zijn: 
 
1. Beleidstaal/ bestuurlijke toespraak 

“We investeren in mensen, mogelijkheden en meedoen.” 
Deze drieslag versterkt het beeld van inclusie en participatie. 
 

2. Communicatie richting inwoners 
“We luisteren, we ondersteunen, we versterken.” 
Deze drieslag drukt een houding uit van nabijheid en empowerment. 
 

3. Organisatieontwikkeling 
“Samen leren, samen doen, samen groeien” 
Deze drieslag met ritme in de zin creëert saamhorigheid binnen de teams. 

 



90 

De drieslag is een belangrijk stijlmiddel in de communicatie, zowel mondeling als 
schriftelijk in teksten. Drie punten blijven makkelijk hangen en zijn goed bruik-
baar om een boodschap op consistente wijze uit te dragen en tussen de oren te 
krijgen.  
 
NB. Deze bijdrage over de drieslag bestaat uit drie keer drie.  
 
Het sleetse containerbegrip: (14 oktober 2025) Als je, zoals ik, meerdere jaren bin-
nen het sociaal domein van gemeenteland werkzaam bent, valt het steeds meer op 
dat er een aantal begrippen gebruikt wordt, waarvan niet helemaal meer duidelijk 
is wat er nu precies mee bedoeld wordt. Bijvoorbeeld de begrippen ‘Duurzaam’ en 
‘Integraal’. Die worden te pas en te onpas gebruikt, lijkt het wel.  
 
Dergelijke woorden worden dan containerbegrippen. Ook wordt vaak gezegd dat 
die woorden ‘sleets’ worden; een mooi woord dat nostalgie en spruitjeslucht op-
roept. Kortom, tijd om de woorden ‘containerbegrip’ en ‘sleets’ wat meer uit te 
werken. 
 
Containerbegrippen zijn woorden die zo ruim en vaag zijn dat ze een grote hoe-
veelheid betekenissen kunnen omvatten, zonder dat precies duidelijk is wat ermee 
bedoeld wordt. Ze “dragen” als het ware allerlei inhoud tegelijk, afhankelijk van 
wie het woord gebruikt en in welke context. Zulke begrippen kunnen een verbin-
dende functie hebben — verschillende partijen herkennen zich erin — maar juist 
daardoor missen ze scherpte. Ze geven de illusie van overeenstemming terwijl de 
feitelijke bedoelingen sterk uiteenlopen. Denk aan woorden als participatie, duur-
zaamheid of kwaliteit van leven: iedereen kan ze onderschrijven, maar wat ze con-
creet betekenen, blijft vaak onduidelijk. 
 
Sleetse begrippen zijn woorden of uitdrukkingen die door veelvuldig gebruik hun 
onderscheidende kracht hebben verloren. Ze roepen niet langer nieuwe gedachten 
of gevoelens op, maar worden routineus herhaald in beleidstaal, rapporten en ver-
gaderingen. Waar een begrip ooit verhelderend of vernieuwend kon zijn, wordt 
het nu eerder een cliché. In beleidscontexten ontstaat zo een soort taalmoeheid: 
woorden worden nog wel gebruikt, maar zonder dat men zich afvraagt wat ze pre-
cies betekenen of hoe ze zich tot de werkelijkheid verhouden. Bijvoorbeeld een 
woord als representatieve vertegenwoordiging (2e Kamer). 
 
Containerbegrippen en sleetse begrippen vallen vaak samen. Doordat container-
begrippen zo vaag zijn, worden ze gemakkelijk sleets. Ze circuleren jarenlang in 
beleidsstukken en toespraken, telkens met licht gewijzigde betekenissen, zonder 
dat iemand ze echt bevraagt. De taal verliest zo haar onderscheidend vermogen, 
en de praktijk - waar beleid zich op zou moeten richten - wordt erdoor vertroe-
beld. Het gevolg is dat gesprekspartners elkaar op papier lijken te begrijpen, maar 
in werkelijkheid langs elkaar heen praten. 
 
 
 
 



91 

Herkenbare voorbeelden uit het sociaal domein: 
 
1. Zelfredzaamheid – Wordt gebruikt om te benadrukken dat burgers meer ver-

antwoordelijkheid moeten nemen, maar blijft vaak onduidelijk: gaat het om fi-
nanciële zelfstandigheid, psychische veerkracht, of het kunnen aanvragen van 
hulp? Hierdoor spreken beleidsmakers, hulpverleners en burgers vaak over ver-
schillende dingen. 

 
2. Inclusie – Klinkt positief en wenselijk, maar het blijft vaak onduidelijk wat “in-

clusie” concreet betekent: gaat het om fysieke toegankelijkheid, sociale accep-
tatie, of gelijke kansen? Daardoor kan beleid inclusief lijken, zonder dat er iets 
wezenlijks verandert. 

 
3. Integraal – In het sociaal domein een geliefd woord om samenhang en samen-

werking tussen domeinen te beschrijven, maar zonder duidelijke afbakening 
wordt het een vlag die alles dekt: elke samenwerking heet al snel “integraal”, 
terwijl verantwoordelijkheden en prioriteiten vaak onduidelijk blijven. 

 
Het blijven hanteren van containerbegrippen heeft ook nog een ander effect. Het 
maakt lui. In de afgelopen jaren heb ik bij verschillende gemeenten hun documen-
ten onder ogen gekregen over de ‘visie op de jeugdhulp’. Die ‘visie op de jeugd-
hulp’ was nodig om de inkoop van de jeugdhulp op te kunnen baseren. Daarbij 
vielen me een paar dingen op: 
 
1. Een aantal gemeenten/ jeugdregio’s had nog steeds alleen maar de originele 

visie, doelen en mantra’s die ooit rond 2014 waren opgesteld. Het moment 
waarop de jeugdhulp bij de gemeenten werd ondergebracht. 

2. Een aantal gemeenten/ jeugdregio’s heeft die originele mantra’s uit 2014 1-op-
1 overgenomen in alle latere versies van de visie. 

3. Een aantal gemeenten/ jeugdregio’s heeft bij het opstellen van de actuele visie, 
leentjebuur gespeeld en de teksten uit de naburige gemeenten/ jeugdregio’s 
overgenomen. 

 
Het is wellicht mede dankzij de containerbegrippen en de luiheid dat een aantal 
richtinggevende principes voor de jeugdhulp al jaren ongewijzigd zijn, hoe de con-
text ook veranderd is. Voorbeelden hiervan zijn: 
 
1. “Eén gezin, één plan”. 
2. “Elk kind moet veilig, gezond en met gelijke kansen kunnen opgroeien”. 
3. “In regio X heeft elke jeugdige een thuis”. 
 
Er is natuurlijk ook een keerzijde. De manier waarop de visie doorgaans geformu-
leerd is, is dermate abstract dat die visie ook vele jaren geldig kan blijven. Het zou 
dan niet goed zijn om iedere paar jaar een andere visie neer te zetten. Meestal kan 
je het met de manier waarop de leidende principes onder een visie geformuleerd 
zijn, ook niet oneens zijn.  



92 

De begrippen die al jaren de kern zijn van het gemeentelijke beleid, mag je ook 
niet zomaar vervangen door nieuwe, minder duidelijke of minder bekende begrip-
pen. Er is ook sprake van een verantwoord hergebruik van standaard begrippen. 
 
Wat je moet doen als een containerbegrip je in de weg zit 
Soms kan het voorkomen dat je merkt dat het gebruiken van de containerbegrip-
pen ruis in de communicatie oplevert. Het vasthouden aan die begrippen is dan 
een zekerheid voor miscommunicatie en veel discussies, die niet of moeilijk tot 
een goede uitkomst leiden. 
 
Als ik deze situaties tegenkom kan ik twee dingen doen. Een eerste mogelijkheid 
is dat ik het betreffende containerbegrip op mijn zwarte lijst zet. De zwarte lijst 
bevat de woorden die ik niet meer in teksten tegen wil komen. Als het woord niet 
gebruikt wordt, kan er ook niet verschillend over gedacht worden. Ik sluit hierin 
aan op de uitspraak van Ludwig Wittgenstein: “de waarden van mijn taal, zijn de 
woorden van mijn werkelijkheid’. 
 
Als tweede heb ik de mogelijkheid om een nieuw woord te introduceren, een 
woord dat nog niet eerder binnen het taalspel van die organisatie gebruikt is, dan 
wel nog geen container of sleetse connotatie heeft. Ik vergezel dat nieuw geïntro-
duceerde woord dan van een beschrijving. Op die manier neem ik de mensen mee 
in nieuwe taal en kan ik nieuwe begrippen vormen, waardoor er een goede kans is 
dat de mensen dat begrip op eenzelfde manier betekenis geven. 
 
Wat vooraan ligt – de woorden die zich als eerste aandienen: (15 oktober 2025) Ik 
heb een these over de manier waarop mensen hun woorden kiezen. De these is dat 
mensen bij het formuleren de woorden gebruiken die ze zelf belangrijk vinden.  
 
Mensen kunnen bij het onder woorden brengen van hun gedachten, kiezen uit een 
heel arsenaal aan woorden, met verschil in nuance. Mensen kiezen daaruit die 
woorden die ze belangrijk vinden, die in hun hoofd ronddansen, woorden die hen 
bezighouden. Dat zijn de woorden die vooral ontstaan of vooraan in je hoofd lig-
gen op het moment dat het denken de zinnen formuleert.  
 
Er zijn heel veel manieren om iets onder woorden te brengen. Waarom kies je juist 
dat ene woord? Omdat dat in je hoofd klaarligt; het wil eruit omdat je daarmee 
een specifieke uitdrukking aan iets wil geven. Vaak denken we niet eens na of er 
nog andere woorden zijn. Dat komt soms pas nadat we teksten tegen hebben laten 
lezen en anderen met voorstellen komen hoe je iets beter kan formuleren. Maar 
ook voor die tegenlezers geldt dat zij werken met de woorden die vooraan liggen. 
 
Een speciale alertheid heb ik op woorden die iets zeggen over vaardigheden of 
competenties zoals dat soms ook wel genoemd wordt. In het verlengde van mijn 
these denk ik dat mensen dan de woorden gebruiken die hen intern bezighouden, 
omdat ze dat willen zijn, aan die vaardigheid willen werken.  
 
Een voorbeeld: Iemand vindt dat zhij perfectionistisch is, is bezig om dat te willen 
zijn. Maar is het dus nog niet.  



93 

Het zijn dus wenswoorden. Als je vanuit die optiek naar een sollicitatiebrief of CV 
kijkt, waar zitten dan de wenswoorden? En wat zegt dat over waar de persoon aan 
werkt. Wat zegt dat over mij? 
 
De taal en intersubjectiviteit: (15 oktober 2025) Het betekenisgeven aan woorden 
is heel subjectief; zeker bij abstracte woorden zoals ‘duurzaam’, ‘zelfredzaamheid’, 
etc. Toch ben je hier vaak niet volledig aan subjectieve (ieders eigen) interpretatie 
overgeleverd. De theorie van de intersubjectiviteit biedt hier uitkomst. 
 
Intersubjectiviteit verwijst naar het idee dat onze kennis, ervaringen en betekenis-
sen niet alleen individueel zijn, maar ook worden gevormd door de gedeelde er-
varingen en communicatie tussen verschillende mensen. Het is de basis voor het 
begrijpen van de sociale werkelijkheid en de manier waarop we gemeenschappe-
lijke betekenis toekennen aan concepten, objecten en gebeurtenissen.  
 
Intersubjectiviteitstheorieën, zoals die van de filosofen Jürgen Habermas of Em-
manuel Levinas, benadrukken de cruciale rol van communicatie en sociale inter-
actie in het vormen van kennis en betekenis. In dit kader bestaat de werkelijkheid 
deels uit de gedeelde aannames en interpretaties die we in sociale contexten con-
strueren. Hierdoor geeft het een gedeelde basis onder het samen leven en samen 
werken. 

 
Voor de communicatie over een project kan dit een geruststellende gedachte ge-
ven. We accepteren dat we samen een aantal afspraken gemaakt hebben over hoe 
we met projecten en de begrippen omgaan. Die afspraken hoeven dan niet continu 
op waarheid bewezen te worden. Dat is zonde van de energie. We hebben de af-
spraken om gewoon prettig met elkaar te kunnen werken en periodiek al of niet 
steekproefsgewijs de waarheid te checken.  
 
Dit mechanisme geeft mij ook de gelegenheid om woorden te schrappen en 
nieuwe woorden en begrippen te introduceren als ik aan een nieuw project begin. 
Iets dat vrijwel in elk project gebruikelijk is: stel het vocabulaire samen, de afkor-
tingenlijst en de begrippen en definities, zodat daarover in het project intersubjec-
tieve overeenstemming bestaat. 
 
Niet vergeten, het CCC-model: (15 oktober 2025) In een onderzoek over taal als 
onderdeel van communicatie mag het CCC-model natuurlijk niet onbenoemd 
blijven. Het CCC-model is in Nederland ontstaan uit de praktijk. Het kan heel 
goed gebruikt worden als kapstok voor het opstellen van teksten en om opgestelde 
teksten op kwaliteit te toetsen. De drie Cee’s staan voor: Consistentie, Coherentie 
en Correctheid. 
 
Het is bedoeld voor iedereen die werkt aan begrijpelijke, betrouwbare en samen-
hangende communicatie; van projectleiders tot beleidsadviseurs en communica-
tiespecialisten. In veel organisaties en opleidingen (zoals communicatie, bestuurs-
kunde en projectmanagement) is het model gebruikt als eenvoudig hulpmid-
del om tekstkwaliteit te beoordelen en te verbeteren.  



94 

De laatste jaren is het weer een beetje in de vergetelheid geraakt. Maar de eenvoud 
van het model laat het toe het om het weer uit de ‘oudere doos’ te halen. 
 
Toegepast in gemeenteland kan het CCC-model prima gebruikt worden om de 
kwaliteit van taal en communicatie te beoordelen en verbeteren. Dat geldt niet 
alleen voor projecten. Ook de afdelingen beleid kunnen er hun voordeel mee doen; 
vooral ook die.  
 
Het model stelt dat effectieve communicatie drie basisvoorwaarden moet vervul-
len: 
1. Consistentie – de gebruikte termen, boodschappen en visuele elementen zijn 

overal gelijk en sluiten op elkaar aan. 
2. Coherentie – de communicatie is logisch opgebouwd en de verschillende on-

derdelen versterken elkaar in betekenis. 
3. Correctheid – taalgebruik, feiten en formuleringen zijn juist en passen bij 

doelgroep en context. 
 
Het CCC-model helpt mij als projectmanager om scherp te zijn op de communi-
catie die over het project ‘de deur uitgaat’. Het model: 
 
1. Bevordert een gedeelde taal binnen het project 

Door consistente terminologie en formuleringen te gebruiken, begrijpen 
teamleden en stakeholders elkaar beter. Dit voorkomt interpretatieverschillen 
en misverstanden. 
 

2. Verhoogt de overtuigingskracht en duidelijkheid van communicatie 
Coherente boodschappen zorgen ervoor dat de kern van het project helder en 
herkenbaar blijft, zowel intern (voor het team) als extern (voor opdrachtge-
vers of burgers). 
 

3. Versterkt de professionaliteit en betrouwbaarheid 
Correct taalgebruik en feitelijke juistheid wekken vertrouwen bij betrokkenen 
en maken de communicatie transparanter en geloofwaardiger. 

 
Het CCC-model laat zich mooi verbeelden in een matrix. De matrix onderscheidt 
5 elementen die bij het opstellen van een tekst in ogenschouw genomen moeten 
worden. Het model geeft vervolgens per element, voor iedere C, een handvat. 
Hieronder staat de matrix. Voor meer informatie en uitleg over het CCC-model, 
verwijs ik naar het internet. 
 



95 

 
 
Vertel het eens als een verhaal: (16 oktober 2025) Er zijn in Nederland 42 zoge-
noemde jeugdregio’s. Een regio bestaat uit meerder gemeenten, die samen de 
jeugdhulp voor die regio moeten vormgeven. Een belangrijk beleidsdocument is 
de ‘visie op jeugdhulp’. Dit document wordt per jeugdregio opgesteld en de basis 
voor de manier waarop de gemeenten binnen die regio de jeugdhulp willen doen; 
van beleid tot uitvoering, van inkoop tot contractmanagement.  
 
Ieder van deze regio’s is per vier jaar bezig om de visie op jeugd op te schrijven. 
Dat resulteert vaak in documenten van minstens 50 pagina’s, professioneel opge-
maakt met huisstijl, foto’s van lachende kinderen en jeugdigen en taal die gewikt, 
gewogen, geslepen en gefileerd is totdat er cliché-taal is overgebleven waar nie-
mand het mee oneens kan zijn.  
 
Het proces om tot een visie-document te komen duurt gemiddeld anderhalf jaar, 
vraagt veel afstemming tussen de beleidsadviseurs van de betreffende gemeenten, 
vervolgens veel afstemming om het stuk bestuurlijk gedragen te krijgen en ten-
slotte veel afstemming om de gezamenlijke visie voor te leggen aan de betreffende 
gemeenteraden. En dat iedere vier tot vijf jaar in ieder van de 42 jeugdregio’s! Fijn 
hoor, die decentralisatie! 
 
Je voelt al op je klompen aan dat de taal in een dergelijk visie-document het flink 
te verduren heeft gehad, voordat iedereen zich in de tekst kon vinden. Gemeenten 
moeten op één lijn komen, wat bijna altijd alleen haalbaar is als er zodanig aan de 
tekst geschaafd is, dat iedereen zich daarin kan herkennen.  
 
Dus algemeen, abstract, vol clichés, waarbij de geestdrift en bezieling volledig uit 
de tekst is weggeschreven en er niets anders meer staat dan neutrale, veilige en 
technische taal. Of zodanig dat het vol staat met wollige teksten, die voor iedereen 
potentieel een andere betekenis hebben. 
 
Zo ook het visie-document van een specifieke jeugdregio dat ik van het internet 
heb gehaald. Ook dit document was netjes opgemaakt, frisse kleuren, veel foto’s 
van lachende kinderen met verschillende etnische achtergronden. Er was aan-
dacht besteed aan de verhouding jongens-meisjes, etniciteit en kinderen met een 



96 

zichtbare geestelijke beperking. Op dat vlak helemaal zo correct, dat het bijna teil-
tje was.  
 
Wat me bij het gebruik van foto’s in dit soort stukken opvalt is dat het altijd vro-
lijke foto’s zijn, felle kleuren en lachende kinderen. En dat terwijl er toch al een 
aantal jaren in de jeugdhulp voor kinderen niets te lachen valt. De beelden zijn 
niet consistent met hoe landelijk de jeugdhulp wordt ervaren. Dat geeft het visie-
document al een verdacht en onecht trekje. 
 
En dan naar de inhoud, de tot op de clichés geslepen taal. Veel algemeen blabla en 
veel technische termen, bestuurs- en beleidsjargon. Het kan zijn dat iedereen na 
anderhalf jaar superblij is dat het ei gelegd is, maar als gemiddelde jeugdige of 
diens ouders kan je er niet veel mee. In het stuk wordt druk gestrooid met begrip-
pen als ‘Transformatie’, ‘Hervormingsagenda’, ‘Inkoop’ en ‘In control zijn’. Alle 
beleving, alle geestdrift, alle bezieling is eruit.  
 
Riepen de foto’s al een beeld op dat gevoelsmatig niet klopt, de tekst roept al bijna 
helemaal geen beelden meer op over wat de visie op jeugdhulp is; het is alleen maar 
technocratisch gewauwel voor de ‘inner crowd’ van de gemeente en de externe 
adviesbureaus, die helpen om dit allemaal op te stellen. De jeugdige en zijn ouders 
kunnen er niets mee.  
 
Eigenlijk mist er het echte verhaal. Een verhaal, niet geschreven in de beleid-
techno-taal, maar in een taal die de verbeelding oproept van de betere wereld die 
men wil. We raken hier aan de methode ‘story-telling’; verhalen maken die iets in 
mensen teweegbrengen, die een belofte in zich dragen, die weer hoop brengen.  
 
In mijn eigen ervaring heb ik verschillende keren het bedachte beleid omgebouwd 
tot een verhaal, langer of korter. Met die kortere variant begon ik dan bijeenkom-
sten of vergaderingen. Ik merkte dat mensen het nog steeds leuk vinden om ver-
halen te horen, daar hoef je geen kind voor te zijn. Verhalen roepen andere beel-
den op dan de nette kantoortaal.  
 
En nu AI zo in opkomst is, is het nog makkelijker om een technisch visie-docu-
ment om te bouwen naar een mooi verhaal. Het is een kwestie van het goed for-
muleren van wat je in het verhaal naar voren wilt laten komen en hoe lang het mag 
zijn, en hop, er liggen twee of drie versies.  
 
Voor de betreffende jeugdregio heb ik het visie-document door AI gehaald en ge-
vraagd om de essentie van de visie in een toekomst-sprookje te zetten, van maxi-
maal 1.000 woorden. Ik heb het verhaal hieronder opgenomen. Met deze versie 
was ik blij, maar ik had ook andere accenten kunnen laten leggen. Ik wil je vragen 
om het als een sprookje te lezen, lees het ook hardop in jezelf, aan jezelf voor. Laat 
het aan het eind even op je inwerken en proef bij jezelf welk gevoel je krijgt. 
 
“Er was eens, niet ver van hier maar voorbij onze tijd, een land dat moe was ge-
worden van zijn eigen regels. Alles was gemeten, verantwoord, berekend — be-
halve wat werkelijk telde: hoe het met elkaar ging. Kinderen kregen hulp, maar 



97 

werden niet altijd gezien; ouders werden begeleid, maar verloren de moed; en de 
helpers verdwaalden in hun formulieren. Tot iemand zei: “We zijn vergeten dat 
een kind geen dossier is, maar een belofte.” Toen begonnen de mensen opnieuw 
te bouwen. Niet aan instellingen, maar aan iets dat ze het Huis dat Altijd 
Bleef noemden. 
 
Het Huis had muren van vertrouwen. Het stond niet op één plek, maar overal waar 
mensen elkaar kenden. Wie er binnenkwam, voelde warmte: geen regels, maar 
aandacht. De enige wet was eenvoudig: ieder kind heeft recht op een thuis, en thuis 
is waar je gekend wordt. Hulp begon niet met een intake, maar met luisteren. Men-
sen helpen met in plaats van voor elkaar. En langzaam begon het land te verande-
ren. 
 
In een stad woonde een jongen die niet stil kon zitten. Hij rende, sprong, dacht te 
veel. Zijn moeder was radeloos, de leraren wisten niet meer hoe met hem om te 
gaan. Vroeger had men hem volgestopt met schema’s en pillen, maar nu kwam 
een vrouw van het Huis. Ze keek, zweeg en zei: “Je bent geen probleem, je bent een 
storm. En stormen horen bij de lucht.” Ze liet hem hutten bouwen, fietsen repare-
ren, bewegen. Zijn moeder leerde meebewegen in plaats van beheersen. De buurt 
begon te begrijpen dat niet elk kind genezen moest worden — sommigen alleen 
begrepen. Zo ontdekten ze dat het gewone leven zelf de beste hulp kan zijn. 
 
In een dorp verderop woonde een meisje dat niet geloofd werd. Thuis was er ruzie, 
stilte en schaamte. De hulpverleners spraken over haar, niet met haar. Tot iemand 
van het Huis kwam en vroeg: “Wat wil jij?” Ze antwoordde: “Een plek waar ik niet 
bang ben, maar waar ze me wel nog kunnen vinden.” Er werd gezocht tot ze zo’n 
plek vonden: een huis met een tuin en open ramen. Daar mocht ze blijven zolang 
ze wilde. Haar moeder kwam soms helpen in de tuin, eerst zwijgend, later pratend. 
Zo leerden ze dat veiligheid niet hetzelfde is als afstand, en dat liefde soms tijd 
nodig heeft om weer adem te halen. 
 
Er liep in die jaren een man door het land met een stapel oude formulieren. Hij 
noemde zichzelf de Zwerver van de Wachtlijst. Hij had ooit hulp gevraagd, maar 
die kwam te laat. Overal waar hij aanklopte, zei men dat hij niet meer in het sys-
teem paste. Tot hij bij het Huis kwam. Daar deed iemand open, gaf hem thee en 
zei: “Je bent niet te laat, je bent precies op tijd om ons iets te leren.” Hij vertelde 
zijn verhaal, en de mensen begrepen dat wachten niet alleen over geld of capaciteit 
ging, maar ook over welkom zijn. Vanaf die dag gold de nieuwe regel: wie aan-
klopt, is al geholpen, al is het maar door gehoord te worden. 
 
Maar niet alles ging vanzelf. Er kwam een storm, letterlijk en figuurlijk. Een gezin 
raakte gevangen in angst en geweld. De oude wereld zou de kinderen hebben weg-
gehaald, maar het Huis besloot anders. Er kwamen mensen die Winddragers wer-
den genoemd: buren, vrienden, begeleiders. Ze aten mee, hielpen met huiswerk, 
bleven slapen als het te zwaar werd. Ze brachten rust tot het gezin weer zelf kon 
ademen. Toen vroeg iemand of het experiment geslaagd was. De moeder zei: “Ik 
weet het niet, maar mijn kinderen lachen weer.” 
 



98 

In diezelfde tijd ontstond een school zonder cijfers of toetsen, de School van het 
Tweede Oog. Daar leerde men niet beter rekenen, maar beter kijken. De lessen 
heetten Geduld, Luisteren, Samen Fouten Maken. Kinderen die elders waren vast-
gelopen, vonden er ritme in het gewone. Ze leerden dat leren en leven niet geschei-
den zijn. Wie iets begreep, leerde het aan een ander. En langzaam werd het hele 
land een school zonder muren. 
 
Jaren gingen voorbij. Het Huis dat Altijd Bleef stond nog steeds, al had niemand 
ooit precies geweten waar. Soms was het een buurthuis, soms een school, soms 
gewoon een tafel met koffie. Op een nacht kwamen de mensen samen. Ze staken 
lampen aan langs de rivier, in tuinen en op pleinen. Het licht weerkaatste in het 
water, en voor één moment leek het of het land zelf ademhaalde. De oudste van 
het Huis sprak: “Vandaag vieren we dat zorg weer van ons allemaal is. Dat geen 
kind alleen hoeft te vallen, en geen ouder zich hoeft te schamen om te vragen.” 
 
Er kwam een reiziger naar het Huis, een schrijver met een tas vol verhalen. “Ik 
verzamel de stemmen van de kinderen van deze eeuw,” zei hij. Hij luisterde naar 
ouders, jongeren, begeleiders. Hij hoorde falen, lachen, hoop en stilte. Toen 
schreef hij in zijn boek maar één zin: “Het kind is nooit het probleem — het kind 
is de spiegel van ons vermogen om lief te hebben.” En hij verdween in de ochtend-
mist. 
 
Sindsdien zeggen de mensen daar, als ze elkaar ontmoeten: thuis is geen gebouw, 
maar een kring van mensen die blijven. Zorg begint met luisteren, niet met weten. 
Controle is pas echt als ze wortelt in vertrouwen. En liefde — hoe onhandig ook 
— moet altijd het begin van beleid zijn. 
 
En als je op een avond langs het water loopt en in het donker een licht ziet flikke-
ren, lijkt het soms even of het Huis dat Altijd Bleef daar nog staat — niet van steen, 
maar van mensen. Zolang zij elkaar niet opgeven, blijft het branden.” 
 
Nogmaals; Laat het verhaal even op je inwerken en proef bij jezelf welk gevoel je 
krijgt. En nogmaals, AI is geduldig en geeft je de mogelijkheid accenten te leggen 
en sfeer aan het verhaal te geven. 
 
Taalvaardigheid en taalarmoede : (17 oktober 2025) Al eerder is aan de orde ge-
weest dat de overheid de communicatie naar de burgers moet doen op B1-niveau. 
B1 is één van de niveaus die Europees is afgesproken. B1-niveau heeft als criterium 
dat iemand de hoofdzaken kan begrijpen van duidelijke standaardteksten (werk, 
school, vrije tijd). 
 
Ik heb het beeld dat de norm B1 ook iets zegt over de hoeveelheid woorden die 
iemand kent, en de betekenis van die woorden natuurlijk. En ik heb al eerder het 
citaat van Ludwig Wittgenstein gegeven: “de grenzen van mijn taal zijn de grenzen 
van mijn wereld’. Dus, hoe minder woorden we kennen, hoe kleiner onze wereld, 
of hoe minder genuanceerd onze wereld onder woorden gebracht kan worden. 
 



99 

Ik vraag me af wat het schrijven op B1-niveau zegt over onze taalvaardigheid. Ik 
denk dat als we als opsteller van teksten makkelijk kunnen wisselen van de niveaus 
A1 t/m C2, dat we ons dan taalvaardig kunnen noemen. In die situaties beheers je 
de taal. 
 
Maar wat nu als je eigenlijk alleen op B1-niveau blijft en niet kan schakelen naar 
een ander taalniveau. Is er dan sprake van weinig taalvaardigheid? Of is er dan 
sprake van taalarmoede? Of ben je tevreden met je taalniveau en heb je andere 
capaciteiten of prioriteiten? 
 
Wat gebeurt er als mensen dag in dag uit alleen met taal op B1-niveau gevoed 
worden, raken die daar dan niet makkelijk aan gewend? Wat is de rol van bijvoor-
beeld het journaal op NPO, wanneer ze een nieuwsuitzending in eenvoudige taal 
doen. Maken dit soort initiatieven de gemiddelde kijker niet nog taalarmoediger? 
 
De taal die je spreekt, welke woorden je gebruikt, dat zegt iets over je. Taal zegt 
iets over je algemene ontwikkeling. Wat zegt het huidige taalgebruik (op B1-ni-
veau) over dit tijdsgewricht. Worden we weer steeds decadenter. Alles moet com-
fort bieden, moet comfortabel voelen. We leren niet meer met ongemak om te 
gaan. Taal moet soms ook provoceren, prikkelen, uitdagen. Je moet dan wel een 
samenleving hebben die op dat onderdeel uitgedaagd wil worden.  
 
De mensen lijken die uitdaging niet meer aan te willen gaan. Ze nemen in veel 
dingen een passieve houding aan, zijn gemakzuchtig en leunen makkelijk achter-
over. Of ze zijn uitgedoofd in plaats van uitgedaagd. Platgeslagen door de dage-
lijkse portie van dezelfde infotainment, gebaseerd op hetzelfde algoritme uit hun 
‘sociale media’. 
 
In de taal hebben we veel mogelijkheden om iets uit te drukken. Er zijn veel routes. 
B1 is een korte route met weinig uitzicht op de schakeringen die het landschap 
van de taal kan bieden. Als het nog even zo doorgaat met het B1-offensief, dan 
weten de burgers ook niet meer hoe gekleurd het landschap kan zijn. Alles wordt 
steeds meer zwart-wit, met nog maar een paar tinten grijs. 
 
Als de filosoof Nietzsche nu geleefd zou hebben, zou hij zomaar de volgende uit-
spraak hebben kunnen doen: “Wie enkel in B1 spreekt, leeft in een wereld zonder 
bergen — slechts een vlakte van gemak waar de geest lui wordt en de taal sterft.” 
 
Taal en herkomst: (26 oktober 2025) Waar je geboren wordt, bepaalt in hoge mate 
welk taalgebruik je machtig bent. Je ouders spreken een taal op een zeker niveau. 
Spreken zij Nederlands op C2-niveau, dan krijg jij daar als kind een flink stuk van 
mee. De rest moet je bijleren. Spreken zij op A2- of B1-niveau, dan begint jouw 
wereld, aldus Wittgenstein, begrensder dan dat van anderen.  
 
Jouw inspanning en vermogen om meer bij te leren moet meermalen groter zijn, 
dan dat van de meer begunstigde medelanders. Ook al zijn ouders meertalig, bij-
voorbeeld door een extra achtergrond in een ander taalgebied, het betekent niet 



100 

dat de kinderen van hen het makkelijk hebben om de Nederlandse taal op C-ni-
veau te gaan beheersen.  
 
De macht in onze samenleving wordt echter grotendeels uitgeoefend door be-
stuurders en schrijvers die wel op C-niveau denken, spreken en schrijven. Het ge-
volg van deze op toevalligheid van geboorte gebaseerde taalachterstand, is dat veel 
kinderen moeite hebben om de weidsheid van onze samenleving te bevatten. Daar 
hebben zij geen of onvoldoende woorden voor.  
 
Dit ligt ten grondslag aan veel problemen in de jeugdzorg. Ongeacht de etniciteit 
zijn mensen met een beperkter taalvermogen eerder subject van jeugdbeleid, dan 
de zeer taalvaardigen. De klacht niet gehoord of gezien te worden door de politiek 
heeft geleid tot een navenant afgenomen vertrouwen daarin. Als politici wel die 
B1-taal spreken, dan maakt het bijna niet meer uit wat zij zeggen. Zij krijgen alleen 
al daardoor veel stemmen.  

 
De oplossing is wellicht het geven van extra taalonderwijs, het bewust maken van 
ouders dat hun taalgebruik van invloed is op de toekomst van hun kinderen. Dat 
maakt hen niet alleen vaardiger in het omgaan met de C-niveau sprekenden, maar 
het maakt hun wereld groter, hun machtspositie sterker en hun relatie tot het ge-
zag en de hulp overzichtelijker.  
 
Ook al heeft vrijwel elke ouder het beste voor met zijn/haar kinderen, de inspan-
ning om op een hoger taalniveau te komen, zit in geen enkele ‘blije doos’ (het in-
verwachting pakket). Vooral de zogenoemde statushouders verrichten hierop wel 
inspanning, meer of minder daartoe verplicht door de overheid. 
 
Toeval, in welk taalniveau je geboren wordt, bepaalt dus een groot deel van je ver-
mogen om je in de maatschappij te ontwikkelen tot een succesvol individu. Uit-
zonderingen daargelaten.  
 
Taal en arrogantie: (27 oktober 2025) 
Het is de plicht van de overheid om de burger te informeren over wetten, regels, 
bevoegdheden en rechten. Iedere Nederlander wordt geacht de wet te kennen. Het 
is enerzijds arrogant van diezelfde overheid als er alleen op C2-niveau naar de 
burgers toe wordt gecommuniceerd.  
 
Tenminste 2,5 miljoen inwoners weten dan niet of niet volledig wat er staat, wat 
er bedoeld wordt en wat het verandert aan hun rechten en plichten. Deelname aan 
de maatschappij zou daardoor voor bepaalde groepen heel moeilijk worden ge-
maakt. De arrogantie van de macht is echter ook een valkuil als de overheden be-
sluiten om alleen nog maar op B1-niveau met de burgers te communiceren. Bur-
gers worden als groep bejegend met: “Zij begrijpen het niet, dus laten we het on-
derwerp maar in Jip en Janneke-taal zetten”. Zie ook het pleidooi hiervoor om ook 
de bestuurders op dat B1-niveau te informeren. 
 



101 

Het neemt het lerend vermogen van de mensen weg, of de wil om zich in de taal 
te ontwikkelen. Het neemt ook de nuances weg die de complexiteit van de samen-
leving nodig heeft, om in gelijke gevallen gelijk en in ongelijke gevallen verschil-
lend te kunnen oordelen of besluiten.  
 
Een de burgers respecterende overheid zou op elk relevant niveau moeten kunnen 
en willen communiceren. Dezelfde boodschap breng je dan op A1-niveau voor 
degenen die tot die doelgroep behoren en op B1-niveau als ook zij tot de doelgroep 
behoren, tot en met op C2-niveau voor hen die (mits behorend tot de doelgroep) 
daartoe behoren.  
 
Het zal duidelijk zijn dat een instructie vanuit het Openbaar Ministerie aan de 
rechterlijke macht, niet op A1-niveau hoort. Uitleg over de gevolgen van nieuwe 
belastingregels voor iedereen, dienen op elk van de niveaus toegelicht te worden. 
Dit zou via per doelgroep toegespitste media kunnen, zonder groepen van be-
paalde media uit te sluiten. 
 
Wat de taal van het derde Rijk ons zou kunnen leren: (28 oktober 2025) Iets naar 
voren brengen over de tijd van Nazi-Duitsland, de periode 1933 – 1945, is lastig. 
Het kan snel verkeerd begrepen worden, zeker als dat wat je naar voren wilt bren-
gen als iets positief gebracht wordt.  
 
Ik kan er echter, vind ik, niet omheen dat bij het nadenken over de rol van de taal, 
ook de propagandamachine van het ‘Derde Rijk’ onder de loep genomen wordt. 
Binnen die propagandamachine was taal hét middel, hét wapen, om de boodschap 
die De Goebbels-club uit wilde dragen, te framen (dat woord kenden zij toen nog 
niet) en de ideologie in de hoofden van de mensen te proppen, in te prenten.  
 
Ik heb de afgelopen week daar een heel boeiend boek over gelezen. Het boek ‘Lin-
gua Tertii Imperii’ van Victor Klemperer, afgekort LTI. In het Nederlands heeft 
het de titel “De taal van het Derde Rijk’. Victor Klemperer was joods, was ge-
trouwd met een Duitse Arische vrouw en hoogleraar aan de hogeschool van Dres-
den.  
 
Hij heeft in de periode van 1933 tot aan zijn dood in 1960 dagboeken bijgehouden. 
Als filoloog heeft hij de taal van zijn tijd onderzocht, zowel ten tijde van het Derde 
Rijk als in de beginjaren van de DDR, onder de directe invloed van de Sovjet-Unie. 
Hij heeft de oorlog dus overleefd. In 1947 verscheen zijn boek LTI, gebaseerd op 
zijn dagboekaantekeningen.  
 
LTI is zowel een filologische studie als een moreel getuigenis over hoe taal het 
denken en handelen van mensen in nazi-Duitsland beïnvloedde. Klemperer ob-
serveerde hoe het Derde Rijk niet alleen de politiek, maar ook de taal totaliseerde.  
 
De LTI, de 'taal van het Derde Rijk', is volgens hem een systeem van macht dat het 
individu van zijn autonomie berooft. Het boek bevat heel veel voorbeelden van de 
manier waarop de taal in de periode vanaf 1933, toen Hitler aan de macht kwam, 
zich ontwikkelde.  



102 

Daarnaast bevat het boek ook veel voorbeelden van de acties die het Naziregime 
heeft genomen tegen de Joodse bevolking, en de manier waarop dat in taal naar 
voren kwam. Het boek is ontluisterend (eigenlijk ontleesterend), en vraagt je om 
geregeld stil te staan bij wat je nu eigenlijk gelezen hebt, en hoe dat heeft kunnen 
gebeuren. Ronduit schokkend. 
 
Voordat verder ingegaan wordt op de analyse die uit het boek naar voren komt, 
wil ik nog even in herinnering oproepen dat er binnen het Derde Rijk, vanaf het 
moment dat Hitler in 1933 aan de macht kwam een Ministerie voor Propaganda 
werd opgericht. Dit ministerie werd geleid door Joseph Goebbels, en het leek wel 
alsof er niets gecommuniceerd mocht worden, zonder dat Goebbels die tekst (en 
dus de taal) had goedgekeurd. 
 
De analyse van Klemperer’s LTI levert over het gebruik van de taal de volgende 
inzichten op: 
 
1. Taal als instrument van totalitarisme 

De LTI was geen communicatiemiddel, maar een systeem van controle. Ze 
versmalde de denkruimte, maakte nuances verdacht en verving argumentatie 
door slogans. Klemperer toont dat wie in deze taal sprak, onbewust ook in haar 
wereldbeeld dacht. 
 

2. Vervorming van bestaande woorden 
Het regime hergebruikte bestaande woorden en gaf ze een ideologische lading. 
Woorden als 'fanatiek', 'heldhaftig' en 'volksgenosse' kregen positieve conno-
taties. Daarmee creëerde het regime een morele omkering waarin agressie 
deugd werd. 
 

3. Eufemismen en verhulling 
De LTI verhulde misdaden achter bureaucratische termen: 'Sonderbehand-
lung' voor moord, 'Evakuierung' voor deportatie. Zo werd het kwaad taalkun-
dig genormaliseerd, waardoor het publiek ook kon doen alsof het niets wist. 
 

4. Superlatieven, clichés en massataal 
De taal van het Derde Rijk was luid, ritmisch, overdadig in superlatieven. 
Klemperer wijst erop dat deze stijl niet informatief, maar hypnotiserend was: 
herhaling schiep geloof. Kritisch denken werd vervangen door het inspelen en 
bewerken van het gevoel van de massa. 
 

5. Massa en individu 
De LTI richtte zich op het collectief ('wir', 'Volk', 'Gemeinschaft') en wiste het 
'ich' uit. De individuele stem verdween in de chorus van de massa. Dit was een 
taalkundige gelijkschakeling, een vorm van ideologische synchronisatie. Het 
Gesundes Volksempfinden kwam in de plaats van Rechtspraak conform de 
wet en werd toegepast als norm voor de veroordeling bij het afwijken van het 
Nationaalsocialistische gedachtengoed.  

 
 



103 

6. Anti-intellectualisme 
De LTI verheerlijkte instinct en spontaniteit boven rede. Begrippen als 'orga-
nisch', 'instinktiv' en 'volksfremd' schiepen een tegenstelling tussen de natuur-
lijke, gehoorzame Duitser en de rationele, 'vreemde' Jood. Het was een retoriek 
gericht tegen reflectie; tegen het kritisch nadenken over wat het nu eigenlijk 
allemaal betekende, dat wat gezegd werd. 
 

7. Omdraaiing van waarden 
Door semantische verschuivingen werden oude waarden omgekeerd: lijden 
werd glorie, gehoorzaamheid vrijheid. De grammatica zelf werd normatief: 
imperatieven domineerden, twijfel verdween. De taal was niet beschrijvend, 
maar bevelend. 
 

8. Taal en denken 
Klemperer benadrukt dat taal niet slechts een spiegel was, maar ook een kader 
van denken. Wie de taal van het regime overnam, nam ook zijn werkelijkheid 
over. De strijd om vrijheid was – en is - dus ook een strijd om taal. 
 

9. De nasleep van de LTI 
Na 1945 constateert Klemperer dat veel uitdrukkingen, toon en mentaliteit 
bleven voortleven. De LTI overleefde in bureaucratisch Duits en in mediataal. 
Daarom pleit hij voor voortdurende waakzaamheid: taal is nooit onschuldig. 
 

Iets van een soort van conclusie 
Klemperer concludeerde dat taal altijd ideologisch geladen is, en dat moreel be-
wustzijn in taalgebruik essentieel is voor vrijheid. Wie de LTI wilde bestrijden, 
moest haar herkennen — in woorden, toon, stijl en gewoonte. Dat gold toen, maar 
geldt eigenlijk nu ook nog steeds.  
 
Klemperer heeft het inzicht gegeven dat taal nooit neutraal is; ze draagt altijd ide-
ologische sporen. Waakzaamheid op taal, en op de gebruikte woorden, is essenti-
eel; om nieuwe totalitaire structuren te voorkomen, maar ook om op de eerste 
kiemen alert te zijn. Taalstructuren, de taal die dagelijks gebruikt wordt, bepalen 
mede het wereldbeeld van de samenleving. Het alert zijn op de taal om ons heen, 
en het bewust zijn van de taal die je zelf gebruikt, is daarmee een morele daad; 
taalbewustzijn is een morele plicht. 
 
Ook nu leven we binnen een ideologie. Die ideologie wordt soms ‘neoliberalisme’ 
genoemd (hoewel dit niet meer zo vaak gebruikt wordt als een paar jaar geleden), 
wordt soms ‘kapitalisme’ genoemd (nog steeds) of gewoon ‘liberalisme’, dat nog 
steeds een dagelijks gebruikt begrip is.  
 
Ieder ‘isme’ heeft zijn eigen specifieke taal. Die taal zegt dus iets over ons denken 
binnen een gecreëerd wereldbeeld van het ‘isme’. Wat zegt bijvoorbeeld het veel-
gebruikte begrip ‘zelfredzaamheid’ over het isme waar we in zitten?  
 



104 

Taaldieren : (31 oktober 2025) Ik heb als projectleider in verschillende branches 
gewerkt. Echter, veruit de meeste projecten heb ik gedaan voor overheidsorgani-
saties; voor landelijke ministeries, provincies en gemeenten. Vooral veel gemeen-
ten.  
 
Ik voelde me in die organisaties vaak thuis, als een vis in het water. Een vis die niet 
weet wat water is. Zo thuis! Dat komt misschien omdat ik heel erg van taal houd. 
Ik houd van lezen, van schrijven, van met taal bezig zijn.  
Ik heb gemerkt dat ik in die verschillende overheidsorganisaties omringd was met 
lotgenoten; mensen die gemeenschappelijk hebben dat ze graag met taal bezig zijn. 
Mensen ook, die van mening zijn, dat zij de enigen zijn die weten hoe de taal het 
beste tot zijn recht kan komen; Taaleigenwijs. En dat vind ik ook van mezelf. 
 
Het is niet voor niets dat ik in een project altijd de communicatie naar me toe trek. 
Er gaat geen stuk de deur uit, zonder dat ik de eindredactie gedaan heb. Ook niet 
als er voor het project specifiek een communicatieadviseur is aangetrokken. Ik 
weet, dat zegt vooral iets over mij. 
 
Het zal dan ook niet verbazen dat ik ten aanzien van de op te stellen communicatie 
vaak een stevig robbertje taal-stoei met beleidsadviseurs en de afdeling communi-
catie. Allemaal eigenwijzen met een eigen wijze van taal.  
 
Op basis van mijn ervaringen in die gesprekken heb ik een soort van typologie 
gemaakt van de verschillende taaldieren die ik in de loop der tijd ben tegengeko-
men. Taaldieren die samen de overheidsorganisaties hun specifieke karakter ge-
ven, waarin het goed gedijen is, of juist helemaal niet.  
 
Ik heb die typologie samengebracht in een compendium (in B1 een ‘verkorte sa-
menvatting’). Het compendium is als aanhangsel bij deze reader opgenomen. En 
dan natuurlijk de vraag: ‘Welk taaldier ben jij?!”. 
 
Zorgen over schrijfniveau scholier: (20 november 2025) Vandaag las ik bijgaande 
kop op Teletekst, mijn dagelijkse life-line naar wat er in de wereld gebeurt. De 
bondige tekst van teletekstpagina luidde aldus: 
 

“De onderwijsinspectie maakt zich zorgen over het schrijfniveau van       
middelbare scholieren. Ruim een zesde van de middelbare scholieren kan 
aan het einde van de tweede klas nog geen eenvoudige tekst schrijven, blijkt 
uit een rapport van de inspectie.           
 
Vooral op het vmbo-basis en -kader bestaat het probleem. Daar haalt 40 
procent niet het basisniveau dat aan het eind van de basisschool gehaald 
moet worden. Bij de gemengde leerweg en vmbo-t gaat het om ongeveer een 
vijfde van de leerlingen.                      
  
Volgens de inspectie zijn ook andere basisvaardigheden een punt van zorg, 
zoals rekenen en lezen.” 
 



105 

Ik vraag me ontzettend af wat er toch niet goed blijft gaan in het Nederlandse on-
derwijs. De afgelopen 20 jaar, misschien wel 30, is dit een periodiek terugkerende 
constatering. Ondanks (of is het dankzij?) alle inzet van het onderwijs om meer 
aandacht te geven aan lezen, schrijven en rekenen, lijkt het alleen maar slechter te 
gaan.  
 
Daarmee dan ook nog de neveneffecten dat de extra aandacht voor taal en rekenen 
ten koste is gegaan van veel andere vakken, die minder aandacht gekregen hebben. 
Het lijkt wel of het Nederlandse onderwijs steeds slechter wordt en leerlingen af-
levert die Europees gezien steeds verder onderaan bungelen.  
 
<Einde van het kris en kras> 
  



106 

Zelden lukt het ... 
 
Zelden lukt het te schrijven 
op een zo simpele wijze 
dat de woorden als kinderen 
ademen in het 
bed van de taal 
onder de dekmantel van het gedicht 
Soms slapen ze allemaal 
als rozen 
soms richt 
een zich op 
kleine slapeloze 
en vraagt om iets onbestaanbaars 
Men geeft hem een pop, een betekenis 
een pose 
iets ongehoords 
Men haast zich het licht aan te steken 
en blijft op de rand 
van de taal zitten lezen 
woord voor woord 
hand in hand. 
 
 
Guillaume van der Graft (1920-2010) 
 
 
  



107 

5. De projectmanager als taalmanager 

We zijn bijna aan het einde van het onderzoek. Dat geeft een goede reden om eerst 
nog even terug te gaan naar het begin. Waar ging het nu eigenlijk allemaal om?  
 
Het aspect ‘Communicatie’ staat al decennialang in de top-10 van de succes- en 
faalfacturen van projecten. Taal en het gebruik van taal vormen de kern van die 
communicatie. We (Rob en Marc) hebben geconstateerd dat het bij vraagstukken 
over communicatie eigenlijk nooit gaat over taal als zodanig. Deze constatering 
was voor ons aanleiding om het fenomeen taal centraal te stellen en aan een on-
derzoek te onderwerpen. 
 
Bij het onderzoek hebben we de slag gemaakt van een brede scope van ICT-pro-
jecten in het algemeen naar een smalle scope van projecten binnen het sociaal do-
mein van gemeenten. Dat hebben we gedaan omdat Rob in de periode 2025-2025 
bijna uitsluitend projecten heeft gedaan binnen gemeenten, en binnen gemeenten, 
binnen het sociaal domein.  
 
Op basis van die ervaring is in ieder geval naar voren gekomen dat gemeenten, 
organisaties zijn waar – het gebruik van – taal een hele belangrijke rol speelt. Het 
zijn zeer talige organisaties. En omdat taal belangrijk is, heeft iedereen ook een 
mening over de manier waarop de taal gebruikt wordt. 
 
Daarom leent gemeenteland zich ook goed voor een onderzoek naar de manier 
waarop taal zijn belangrijke rol in projecten speelt. Omdat we taal onderzoeken, 
en de opbrengst van het onderzoek ook weer in taal zetten, leek het ons wenselijk 
om veel voorbeelden te geven over de manier waarop taal een rol speelt. Die voor-
beelden komen uit de praktijk van het sociaal domein. Naast algemene voorbeel-
den is een apart hoofdstuk – de kriskras-ers - gewijd aan beschouwingen en erva-
ringen van Rob zelf. 
 
Het onderzoek heeft voor mij (Rob) een aantal constateringen opgeleverd, heeft 
woorden gegeven aan gevoelens over de taal die ik tot nu toe niet goed kon ver-
woorden. Daarover gaat dit hoofdstuk. 
 
 
1. Taal is het belangrijkste element in projectcommunicatie 
 
Als eerste constateer ik dat taal het eigenlijke hart is van elk project. Alles wat in 
een project gebeurt, verloopt via taal. We gebruiken taal om plannen te schrijven, 
afspraken te maken, besluiten te nemen en resultaten te delen. Zonder taal is er 
geen communicatie, en zonder communicatie is er geen samenwerking. 
 
Toch wordt taal vaak gezien als iets vanzelfsprekends. Projectmanagers denken 
snel aan plannen, budgetten en deadlines, maar vergeten dat al deze zaken met 
woorden worden vormgegeven. Een plan bestaat uit tekst. Een overleg bestaat uit 
woorden. Een conflict ontstaat meestal door verschillende interpretaties van taal. 
 



108 

Taal bepaalt niet alleen wat we zeggen, maar vooral hoe we iets zeggen. De woor-
den die we kiezen, kleuren de betekenis en bepalen hoe anderen ons begrijpen. Als 
iemand zegt: “Het project loopt bijna goed”, kan dat zowel geruststellend als zor-
gelijk klinken, afhankelijk van wie het hoort. 
 
Taal is dus geen neutraal middel. Ze is het instrument waarmee betekenis, ver-
trouwen en richting worden gecreëerd. Wie taal beheerst, heeft invloed. Wie taal 
verkeerd gebruikt, verliest die invloed. 
 
In projecten binnen gemeenten, organisaties of ICT-trajecten komen veel ver-
schillende werelden samen. Beleidsmakers spreken in termen van doelen en indi-
catoren. Technische mensen praten over systemen, interfaces en koppelingen. In-
woners of gebruikers denken in ervaringen en behoeften. 
 
De taak van mij als projectmanager is om deze werelden met elkaar te verbinden. 
Dat kan alleen via taal. Als projectmanager moet ik niet alleen luisteren naar wát 
er wordt gezegd, maar vooral letten op hóe het wordt gezegd en wat de woorden 
in verschillende contexten betekenen. 
 
Helder taalgebruik zorgt dat iedereen hetzelfde beeld heeft van wat er moet gebeu-
ren. Onheldere taal zorgt voor misverstanden, vertraging en frustratie. Daarom is 
taal het belangrijkste element van communicatie binnen elk project. 
 
 
2. De risico’s van te weinig aandacht voor taal 
 
Mijn tweede constatering gaat over de risico’s die ik zelf over mijn project heen 
roep als ik geen of te weinig aandacht voor taal heb. Als ik als projectmanager niet 
actief let op het gebruik van taal, ontstaan er snel een aantal problemen. Ik onder-
scheid drie grote risico’s: 
 
1. Misverstanden en ruis 

Veel projectproblemen beginnen met kleine taalverschillen. Een term als ople-
vering, pilot of definitieve versie lijkt helder, maar betekent voor verschillende 
mensen iets anders. Wat voor de ontwikkelaar een oplevering is, is voor de ge-
bruiker vaak pas een eerste testversie. Zulke verschillen leiden tot verkeerde 
verwachtingen, frustratie en herwerk. 

 
Ook beleidsprojecten kennen dit probleem. Begrippen zoals participatie, zelf-
redzaamheid of duurzaamheid klinken vertrouwd, maar iedereen vult ze an-
ders in. Zonder afstemming over taal praten mensen langs elkaar heen. Er lijkt 
overeenstemming, maar in werkelijkheid bedoelt iedereen iets anders. 

 
2. Verlies van vertrouwen 

Taal kan vertrouwen opbouwen, maar ook afbreken. Wanneer een projectlei-
der zich onduidelijk of tegenstrijdig uitdrukt, krijgen collega’s of partners het 
gevoel dat er iets te verbergen is. Woorden als bijna klaar, volgende week op-
gelost of we nemen het mee kunnen overkomen als ontwijkend of vaag. 



109 

Eerlijke, duidelijke taal geeft houvast en wekt vertrouwen. Wie helder zegt wat 
er wel en niet kan, maakt verwachtingen realistisch en voorkomt teleurstellin-
gen. Vertrouwen ontstaat niet door extra rapporten, maar door consistente 
taal. 

 
3. Uitsluiting en verlies van betrokkenheid 

Sommige taal sluit mensen buiten. Technische of ambtelijke woorden kunnen 
burgers of uitvoerders het gevoel geven dat het project niet voor hen is. In ge-
meentelijke projecten is dit risico groot. Wanneer beleidsstukken vol staan met 
moeilijke termen, haken mensen af — niet omdat ze onverschillig zijn, maar 
omdat ze de taal niet herkennen. 

 
Eenvoudige, toegankelijke taal (B1-niveau) zorgt ervoor dat meer mensen kun-
nen meedoen en begrijpen waar het project over gaat. Taal bepaalt dus direct 
de mate van betrokkenheid. Wie complexe taal gebruikt, beperkt zijn bereik en 
verliest draagvlak. 
 
Maar wie zijn taal beperkt tot B1, beperkt ook zijn wereld. Daarmee kunnen de 
nuances van het beoogde beleid voor de burger of bestuurder verloren gaan. B1 
is goed vanuit het ‘zend-perspectief’ maar niet voldoende voor de volledige 
communicatie met alle partijen. 

 
 
3. Waarom de projectmanager vooral taal moet managen 
 
Een goede projectmanager is niet alleen een goede organisator, maar ook een 
goede taalmanager. Zhij zorgt ervoor dat woorden betekenis houden, dat taal ver-
bindt in plaats van verdeelt, en dat iedereen begrijpt waar het project over gaat. 
 
Hieronder staan drie conclusies met bijbehorende argumenten waarom taalma-
nagement de belangrijkste taak van de projectmanager is. 
 
Conclusie 1: Taal schept gezamenlijke betekenis 
 
Een project is pas succesvol als alle betrokkenen hetzelfde doel begrijpen. Dat lijkt 
vanzelfsprekend, maar dat is het niet. Woorden als resultaat, kwaliteit of impact 
krijgen binnen elk team een eigen invulling.  
 
De projectmanager moet actief zorgen dat de betekenis van kernwoorden gedeeld 
wordt. Dat kan door woorden toe te lichten, te vragen hoe anderen ze begrijpen, 
en door samen definities te maken die voor iedereen werken. 
 
Helder taalmanagement voorkomt ruis en versnelt besluitvorming. Het zorgt dat 
iedereen aan hetzelfde doel werkt, met dezelfde woorden in gedachten. 
 
Conclusie 2: Taal bouwt vertrouwen en geloofwaardigheid 



110 

Taal is de zichtbare vorm van leiderschap. Wie consequent en helder communi-
ceert, laat zien dat hij controle heeft en betrouwbaar is. Projecten draaien op af-
spraken; afspraken bestaan uit woorden. Als woorden onduidelijk zijn, valt het 
fundament onder vertrouwen weg. 
 
De projectmanager bouwt geloofwaardigheid door taal precies te gebruiken: geen 
loze beloften, geen verhullende termen. Door duidelijk te zeggen wat er wél en niet 
kan, schept de projectmanager ruimte voor realistische verwachtingen en weder-
zijds respect. 
 
Conclusie 3: Taal verbindt verschillende werelden 
 
In elk project komen meerdere werelden samen: bestuur, beleid, uitvoering, tech-
niek en gebruikers. Elke wereld heeft zijn eigen taal en gewoonten. De projectma-
nager moet deze talen kunnen vertalen. 
 
Dat betekent dat hij bestuurlijke taal kan omzetten in begrijpelijke taal voor be-
woners, en technische termen kan vertalen naar taal die bestuurders begrijpen. 
Door bewust te schakelen tussen deze niveaus van taal, zorgt de projectmanager 
dat iedereen mee kan praten en zich serieus genomen voelt. 
 
Wie de taal van alle partijen spreekt, voorkomt dat groepen tegenover elkaar ko-
men te staan. Taal wordt dan het middel waarmee bruggen gebouwd worden tus-
sen werelden. 
 
Tot slot 
Projectmanagement is meer dan plannen en rapporteren — het is werken met be-
tekenis. Die betekenis wordt gedragen door taal. 
 
De projectmanager die taal serieus neemt, ziet dat woorden richting geven aan 
gedrag, dat ze vertrouwen opbouwen en samenwerking mogelijk maken. Zonder 
taalmanagement wordt elk plan een verzameling losse onderdelen. 
 
Daarom ben ik als projectmanager, meer dan iets anders, een taalmanager: iemand 
die woorden weegt, betekenissen afstemt en taal gebruikt om mensen te verbinden 
en doelen te realiseren. 
 
Wie de taal managet, managet het project. 
 
 
  



111 

Taalwriemels 

 
 
 
VIJF  
 

gedichten  
 

waarin  
 

   de 
 
taal 
 

zichzelf  
 

herschept. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Een taalwriemel is de kleinste eenheid van levend taalgedrag in een tekst. Waar de 
letter stil is, het woord onrustig en de zin ambitieus, daar krioelt de taalwriemel. 
De taalwriemel ontstaat spontaan, meestal tijdens het denken. Hij is niet te horen, 
nauwelijks te schrijven, maar kan wel worden gevoeld — als een lichte jeuk onder 
de grammatica.  
 
 
  



112 

Mijn taal - I 
 
Ik leef van taal — zij ademt door mijn hand, 
zij vormt de zin nog voor ik haar kan denken. 
Zij laat zich niet bezitten, slechts schenken, 
zij legt haar lijnen door mijn werk en land. 
 
Zij weeft zich in wat ik ooit had gepland, 
ontsnapt mij weer, om mij opnieuw te wenken; 
zij kent de grens waar ik orde wil schenken, 
en trekt mij stil naar ondoorgrondend strand. 
 
Ik schrijf haar na, maar zij schrijft mij tevoren, 
zij maakt van mijn bedoelen eigen zin, 
zij spreekt waar ik nog zoekend zwijgen wou. 
 
Zo word ik in haar spiegel hergeboren: 
zij is mijn leerweg, oorsprong en gewin, 
mijn project, mijn denken, zij: de taal, mijn trouw. 
 
Rob van Renen (1962 – nog lang niet, als het aan mij ligt) 
 
 
 
 
 
 
 
 
Toelichting  
Ik heb dit sonnet geschreven als een kleine belijdenis van wat schrijven voor mij 
is geworden. Taal was aanvankelijk mijn onderwerp — iets wat ik wilde doorgron-
den, beschrijven, ordenen.  
 
Maar gaandeweg merkte ik dat zij ook mij begon te vormen. Elke poging om haar 
te vangen, bracht mij dichter bij mijn eigen onvermogen en tegelijk bij haar kracht: 
taal als iets levends, dat zich niet laat bezitten, alleen benaderen.  
 
In het werken aan Mijn project en taal heb ik ervaren dat denken over taal nooit 
losstaat van het gebruik van taal zelf. Schrijven werd zo niet enkel reflectie, maar 
oefening in aandacht: luisteren naar wat woorden doen, hoe ze betekenis wekken, 
hoe ze zich soms verzetten.  
 
Misschien is dat de eigenlijke leerweg: ontdekken dat taal niet het middel is waar-
mee ik de wereld beschrijf, maar de wereld zelf waarin ik leer verstaan. 
  



113 

Mijn taal - II 
 
Ik leef met taal, zij spreekt door wat ik doe, 
zij maakt mijn denken helder, soms ook stil. 
Ik zoek de juiste woorden voor mijn wil, 
maar taal gaat vaak een andere weg dan ik bedoel. 
 
Zij helpt mij zien wat ik nog niet eens wist, 
zij vormt mijn zin, zij laat mij soms verdwalen. 
Toch blijf ik haar met zorg en hoop herhalen — 
zij is mijn huis, mijn grens, mijn uitzicht, mist. 
 
Ik schrijf haar neer en zij schrijft mij terug, 
zij groeit in mij en ik besta door haar. 
Zij is mijn reis, mijn werk, mijn dagelijks brood. 
 
In haar geluid hoor ik mijn eigen brug, 
tussen wat was en wat nog komt, 
zij is het licht dat stil in woorden woont. 
 
Rob van Renen (1962) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Toelichting 
Dit gedicht gaat over mijn band met taal. Taal is voor mij niet alleen iets wat ik 
gebruik, maar iets wat met mij meebeweegt. 
 
Als ik schrijf, denk ik dat ik woorden kies, maar vaak lijkt het alsof de woorden 
míj kiezen. Taal helpt mij begrijpen wat ik voel en denk. Soms brengt zij helder-
heid, soms verwarring, maar altijd brengt zij mij een stap verder. 
 
In dit gedicht vertel ik dat taal mij vormt. Zij is mijn gereedschap, maar ook mijn 
leermeester; de stem waardoor ik de wereld begrijp, en waardoor ik mezelf beter 
leer kennen.  



114 

Mijn taal - III (in de stijl van Ingmar Heytze) 
 
Ik dacht dat ik woorden gebruikte. 
Maar soms — gebruikten zij mij. 
Een zin schoot weg als een vogel, 
een punt kwam thuis als een adem. 
 
Taal leeft. 
Ze kruipt tussen regels door, 
fluistert iets wat ik niet wist, 
zet een gedachte recht. 
 
Soms is ze koppig, 
struikelt over zichzelf, 
maar altijd wil ze verder — 
richting begrip, 
richting elkaar. 
 
Er zijn dagen 
dat ik geen woord vertrouw, 
en dan ineens 
valt er één precies goed. 
Dan gloeit het papier, 
alsof taal zelf glimlacht. 
 
Ze is geen last. 
Ze is de brug, 
het brood, 
de lach, 
de hand. 
 
Taal is hoe wij ademen 
met ons hoofd. 
Ze groeit, 
ze blijft, 
ze zegt: 
ik ben hier — 
zeg jij ook iets terug? 
 
Coda 
Dus spreek, 
al is het zacht. 
Schrijf, 
al is het klein. 
Want in elk woord 
dat goed bedoeld is, 
ademt iets van zijn. 
Rob van Renen (1962) 

Toelichting 
 
Soms lijkt taal iets dat we ge-
bruiken, maar vaak gebruikt zij 
ons. Ze kiest haar eigen rich-
ting, zoals een rivier die niet te 
sturen is. 
 
In dit gedicht probeer ik die 
kant van taal te laten horen: dat 
ze niet koud of technisch is, 
maar levend — iets dat ons ver-
bindt, zelfs als we elkaar maar 
half begrijpen. 
 
De toon is licht, want taal mag 
ook troosten, mag glimlachen, 
mag struikelen.  
 
Het gedicht wil herinneren aan 
iets eenvoudigs: dat elk woord 
een poging is om dichter bij el-
kaar te komen. 
 



115 

Mijn taal - IV (in de stijl van Lucebert) 
 
taal is een dier dat mij droomt 
zij kruipt door mijn ribben als regen 
maakt woorden van wat ik nog niet wist 
spreekt mij uit voordat ik besta 
 
zij zingt in de nachten van papier 
waar letters zich vermenigvuldigen 
en betekenissen broeien als gist 
onder mijn huid van ongeduld 
 
ik wou haar temmen 
met zinnen en schema’s 
maar zij beet zachtjes in mijn hand 
en noemde dat betekenis 
 
dus schrijf ik haar na 
met ogen dicht 
en hoop dat zij mij leest 
zoals een vuur zijn vonk herkent 
 
want alles wat ik zeg 
brandt even op — 
en blijft 
 
Rob van Renen (1962) 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Toelichting 
Taal is geen bezit, maar een stroom. Wie denkt haar te gebruiken, wordt door haar 
gebruikt. Zij leeft in ons als een dier dat wakker wil blijven, zelfs wanneer wij sla-
pen in betekenis.  
 
Elke zin is een poging tot orde, maar in de scheuren daarvan gloeit het echte leven. 
De dichter weet: taal is nooit af, nooit waar, maar in haar breuk, in haar adem, 
verschijnt even de mogelijkheid van vrijheid.  
 
Schrijven is dan niets anders dan meebewegen — met het dier dat droomt, en dat 
ons, in die droom, mens maakt. 



116 

Mijn taal - V (in de stijl van Simplistisch Verbond) 
 
Taal... 
is een wonderlijk wezen. 
 
Ze doet alsof ze luistert — 
maar ondertussen... 
denkt ze al aan een ander gesprek. 
 
Ik zeg iets liefs — 
ze maakt er iets ingewikkelds van. 
Ik zeg iets ingewikkelds — 
ze zegt: ach joh, laat maar. 
 
Taal kruipt tussen mensen door. 
Ze legt woorden neer, 
zoals een kat muizen legt: 
sommige rennen weg, 
anderen blijven liggen... 
en stinken. 
 
Je kunt haar niet trainen. 
Ze heeft geen aan-knop, 
geen handleiding, 
geen “akkoord”-vinkje. 
 
En als je denkt: 
nu snap ik je eindelijk, taal — 
dan glimlacht ze beleefd... 
en verandert van betekenis. 
 
Maar goed. 
Ik hou van haar. 
Echt. 
 
Ze houdt me bezig, 
ze houdt me mens. 
 
Zonder haar... 
zou het hier 
wel érg stil zijn. 
 
Rob van Renen (1962) 
 
 
 
 
 

Toelichting 
Dit gedicht is geschreven met een glimlach 
om iets dat eigenlijk te groot is voor woor-
den: taal zelf.  
 
We doen alsof we haar beheersen — alsof 
we precies weten wat we zeggen, alsof 
woorden netjes doen wat we bedoelen. 
Maar in werkelijkheid heeft taal altijd een 
eigen wil. Ze verschuift, verdraait, ver-
dwijnt. En juist dat maakt haar levend.  
 
De toon is licht, omdat de verwondering 
dat ook is. Want ondanks al haar streken 
blijft taal iets om van te houden. Ze maakt 
misverstanden mogelijk, maar ook begrip. 
Ze laat ons struikelen, maar ook elkaar vin-
den.  
 
Misschien is dat de kern van de grap — dat 
het juist dankzij taal is dat we weten hoe 
komisch het allemaal is om mens te zijn. 
 



117 

Praktische handvatten: Tips, Do’s en Don’ts 

De volgende pagina’s bevatten een overzicht van tips, do’s en don’ts om beter grip 
te krijgen op de taal als kritische succesfactor voor een succesvol resultaat.  
 
Afhankelijk van waar jij de accenten wil leggen, kan je de verschillende lijstjes 
meer of minder nadrukkelijk op je bureaublad leggen. 
 
Wie het boek heeft, weet waar de pdf’s te vinden zijn: www.mijnprojectenik.nl. 
  



118 

 
 
 
                                       7 Taaltips voor projectleiders binnen de overheid  

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

7 Taaltips voor projectleiders 
binnen de overheid 

 

TI
PS

 T
IP

S 
TI

PS
 

 

    

 

 
1. Vertaal beleidsjargon naar mensentaal 

• Vermijd abstracte woorden (prestatie-indicatoren, integrale 
aanpak). 

• Gebruik concrete, herkenbare taal (“Hoe zorgen we dat 
jongeren sneller hulp krijgen?”). 

Effect: betrokkenen begrijpen en vertrouwen het project beter. 
 

2. Check gedeelde betekenis van kernbegrippen 
• Vraag: “Wat verstaan jullie onder participatie / duurzaamheid / 

zorg op maat?” 
• Laat betrokkenen hun eigen woorden geven. 
Effect: voorkomt misverstanden en teleurstelling. 
 

3. Wees transparant met woorden 
• Wees duidelijk over grenzen: “Dit kan niet binnen dit budget.” 
• Vermijd vage beloften (“we nemen het mee”). 
Effect: duurzaam vertrouwen, ook bij moeilijke boodschappen. 
 

4. Gebruik taal om coördinatie te verankeren 
• Leg afspraken kort en concreet vast. 
• Formuleer actief: “Team X voert dit uit vóór 1 oktober.” 
Effect: helderheid in rollen en verantwoordelijkheden. 

 
5. Let op framing en labels 

• Benoem doelgroepen zorgvuldig. 
• Kies woorden die inclusief en motiverend zijn. 
Effect: taal versterkt gelijkwaardigheid en positieve energie. 
 

6. Schakel tussen registers 
• Binnen gemeente: beleids- en organisatietaal. 
• Met inwoners: verhalen, voorbeelden, metaforen. 
• Met bestuurders: resultaten en maatschappelijke impact. 
Effect: iedereen begrijpt de kern vanuit eigen context. 
 

7. Maak ruimte voor dialoog, niet alleen documenten 
• Gebruik projectplannen én gesprekken. 
• Zie taal als middel om samen betekenis te construeren. 
Effect: vergroot betrokkenheid en eigenaarschap. 
 

Zie ook de website van de Rijksoverheid: 
https://www.kcbr.nl/themas/themas-z/duidelijke-taal 
 



119 

 
 
 

                                               6 Tips voor projectleiders Derrida’s Deconstructie   

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

6 Tips voor projectleiders 
Derrida’s Deconstructie 

 

TI
PS

 T
IP

S 
TI

PS
 

 

    

 

 

 
1. Vraag naar wat uitgesloten wordt 

Elke tekst legt de nadruk op iets en laat tegelijk iets weg. Stel de 
vraag: welke stemmen, perspectieven of ervaringen ontbreken hier? 
 
 

2. Lees kritisch op tegenstellingen 
Zoek in de tekst naar binaire tegenstellingen (bijvoorbeeld: 
normaal/afwijkend, probleem/oplossing, centraal/ perifeer). Vraag 
je af: waarom staat dit tegenover elkaar en welke hiërarchie zit hier 
impliciet in? 
 
 

3. Onderzoek de normatieve begrippen 
Begrippen als “efficiëntie”, “doelgroep” of “kwaliteit” lijken neutraal, 
maar dragen vaak verborgen aannames. Vraag door op de vraag: 
wat betekent dit hier precies, en voor wie? 
 
 

4. Accepteer dubbelzinnigheid 
Probeer niet altijd één definitieve interpretatie af te dwingen. 
Benoem waar meerdere lezingen mogelijk zijn en gebruik die 
openheid om ruimte te scheppen voor dialoog. 
 
 

5. Kijk naar de rol van taal zelf 
Besef dat beleid, projectplannen en rapportages nooit puur ‘de 
werkelijkheid beschrijven’, maar ook zelf werkelijkheid vormen. 
Woorden sturen verwachtingen, beelden en handelen. 
 
 
 

6. Werk met voorbeelden, maar bevraag ze ook 
Voorbeelden verduidelijken, maar ze scheppen tegelijk nieuwe 
categorieën. Vraag jezelf af of een voorbeeld onbedoeld een norm 
oplegt of anderen uitsluit. 

 



120 

 
 
 
 

                            5 Tips voor Semantiek en Pragmatiek in projectcommunicatie  
   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

5 Tips voor Semantiek en 
Pragmatiek in project-

communicatie 

 

TI
PS

 T
IP

S 
TI

PS
 

 

    

 

 

 
1. Wees duidelijk over kernbegrippen (semantiek) 

• Definieer belangrijke woorden in je project, ook als je denkt dat 
de lezer ze wel zal kennen (bijv. oplevering, livegang, testfase). 

• Leg vast wat ze concreet betekenen, zodat iedereen dezelfde 
basis heeft. 

 
2. Vertaal naar de praktijk van elke doelgroep (pragmatiek) 

• Vraag je bij elke boodschap af: Wat betekent dit voor IT, beleid, 
uitvoering en inwoners? 

• Gebruik voorbeelden of scenario’s: “Livegang betekent dat 
medewerkers vanaf 1 oktober hun dossiers alleen in het nieuwe 
systeem bijhouden.” 

 
3. Check hoe anderen je boodschap begrijpen 

• Vraag actief terug: “Wat neem jij mee uit dit bericht?” 
• Zo ontdek je snel of semantiek (de letterlijke boodschap) en 

pragmatiek (hoe het wordt opgevat) uit elkaar lopen. 

 
4. Gebruik meervoudige communicatie 

• Combineer korte semantische kernboodschappen (“Livegang 
op 1 oktober”) met pragmatische uitwerking in FAQ’s, 
handleidingen of trainingen. 

• Geef die kernboodschappen duidelijke, uitnodigende titels om 
mensen te helpen de (voor hen) nuttige informatie te vinden. 

 
5. Voorkom ruis door context expliciet te maken 

• Voeg altijd de bedoeling toe: “Het systeem gaat live op 1 
oktober. Voor inwoners verandert er nog niets; dit is eerst een 
interne overgang.” 

 
Zo benut je de kracht van taal dubbel: semantiek voor helderheid, 
pragmatiek voor verbinding en draagvlak. 
 



121 

 
 

 
                                      Do’s & Don’ts Betekenis Wittgenstein  

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

Betekenis van begrippen 
vanuit Wittgenstein bekeken 

 

D
O

’
S 

&
 D

O
N

’
TS

 
    

 

 

 
Do’s 
• Herken en benoem taalspelen.1 Bij de start van een project: leg uit 

dat verschillende partijen (inwoners, ambtenaren, zorgaanbieders) 
elk een ander taalspel spreken. 

• Vertaal tussen contexten. Help partijen hun woorden voor elkaar 
verstaanbaar te maken. Een projectleider fungeert als ‘tolk’ tussen 
leefwereld en systeemwereld. 

• Gebruik voorbeelden en casussen. Illustreer beleidsbegrippen steeds 
met concrete verhalen, zodat ze niet in abstracties blijven hangen. 

• Creëer gezamenlijke spelregels. Zorg dat er afspraken komen over 
hoe bepaalde woorden binnen het project gebruikt worden, zodat 
samenwerking niet spaak loopt. 

• Check regelmatig de betekenis. Vraag tijdens overleggen: “Wat 
verstaan we hier precies onder?” 

 
 
Don’ts 
• Onderschat misverstanden niet. Ga er niet vanuit dat iedereen 

hetzelfde bedoelt met een bepaald begrip. 

• Vermijd dat een project alleen in termen van meetbare indicatoren 
wordt gestuurd zonder ruimte voor taal en ervaring. 

• Doorbreek stilte rond botsende taal. Als partijen elkaars taalspel niet 
begrijpen, benoem dat expliciet in plaats van het te laten sudderen. 

• Vermijd eenzijdige vertaling. Vermijd dat alleen het beleidsmatige 
taalspel de boventoon voert; geef de leefwereldtaal evenveel 
gewicht. 

 

 
1  Het begrip ‘Taalspel’ komt van de filosoof Wittgenstein. Met ‘Taalspel’ 

bedoelt hij dat de betekenis ontstaat uit het concrete gebruik van taal 
binnen een bepaalde groep, die met elkaar die taal gebruikt. 

 



122 

 
 
 

                                                Do’s & Don’ts Betekenis Bergson  

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

Betekenis van begrippen 
vanuit Bergson bekeken 

 

D
O

’
S 

&
 D

O
N

’
TS

 
    

 

 

 
 
 
 
Do’s 
 
• Luister achter de woorden. Probeer te horen welke ervaring of welk 

verhaal schuilgaat achter een beleidslabel. 

• Verzamel verhalen als data. Gebruik narratieve methoden 
(casusbesprekingen, storytelling) naast kwantitatieve indicatoren. 

• Let op verandering door tijd. Volg hoe een situatie zich ontwikkelt, in 
plaats van alleen een momentopname te nemen. 

• Creëer ruimte voor nuance. Gebruik taal als richting, niet als 
absolute waarheid. Zie begrippen als hulpmiddelen, niet als 
sluitende omschrijvingen. 

• Vertaal ervaringen naar beleidstaal én terug. Leg uit hoe een 
verhaal in beleidstaal is gevangen, en spiegel dat terug aan de 
betrokkenen. 

 
 
Don’ts 
 
• Vermijd oversimplificatie. Vermijd woorden die complexe levens 

reduceren tot één categorie (bijv. Multiproblem gezin).  

• Vertrouw niet blind op labels. Zie diagnoses of beleidsbegrippen niet 
als de werkelijkheid zelf, maar als vereenvoudigde weergave.  

• Vermijd standaardoplossingen die voorbijgaan aan de unieke duur 
van iemands leven. 

• Maak geen haastige samenvattingen. Een te snelle vertaling van 
verhaal naar categorie doet afbreuk aan de ervaring. 

• Beleidswoorden neutraliseren vaak emoties; wees alert dat deze 
toch een plaats krijgen. 

 



123 

 
 
 

                                                          Do’s & Don’ts Interpretatie Gadamer  

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

Interpretatie van teksten 
vanuit Gadamer bekeken 

 

D
O

’
S 

&
 D

O
N

’
TS

 
    

 

 

 
 
 
 
Do’s 
 
• Maak interpretaties expliciet. Vraag in bijeenkomsten: “Wat lees jij in 

deze tekst?” en leg de verschillen naast elkaar. 

• Organiseer momenten om met elkaar over de tekst in gesprek te 
gaan. Betrek belangengroepen, uitvoerders en beleidsmakers 
samen bij het duiden van projectteksten. 

• Gebruik werkvormen voor het uitleggen en begrijpen van 
teksten. Laat kleine groepen dezelfde zin of doelstelling 
interpreteren en bespreek de verschillen. 

• Vertaal resultaten terug naar de praktijk. Toets of projectproducten 
ook daar betekenisvol worden ervaren. 

 
 
 
 
 
Don’ts 
 
• Veronderstel niet  dat een tekst eenduidig gelezen zal worden. 

• Organiseer geen bijeenkomsten waarin alleen experts of managers 
spreken – betrek ook de uitvoeringspraktijk en belangengroepen. 

• Ga niet te snel door naar de volgende projectfase zonder dialoog 
over interpretatie. Niet wachten met dialoog tot ná besluitvorming. 

• Neutraliseer interpretatieverschillen niet door één “juiste” lezing op 
te leggen. 

• Reduceren het project niet tot alleen producten en deadlines – 
betekenisgeving hoort bij het proces. 

 



124 

 
 
 

                                                   Do’s & Don’ts Interpretatie Ricoeur  

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

Interpretatie van teksten 
vanuit Ricoeur bekeken 

 

D
O

’
S 

&
 D

O
N

’
TS

 
    

 

 

 
 
 
 
Do’s 
 
• Erken dat documenten meervoudige betekenissen hebben en 

bespreek dit in de projectgroep. 

• Gebruik interpretatieve werkvormen: laat deelnemers vertellen wat 
een tekst bij hen oproept. 

• Toets projectresultaten niet alleen op inhoud, maar ook 
op betekeniservaring bij de verschillende betrokken 
belangengroepen. 

• Organiseer iteratieve feedbackrondes waarin de tekst telkens 
opnieuw gelezen en geduid wordt. 

• Zie interpretatieverschillen als kans voor verdieping, niet als obstakel. 

 
 
 
 
 
Don’ts 
 
• Neem niet aan dat een opgeleverd product één uniforme werking 

heeft in de praktijk. 

• Voer geen tekstwijzigingen door zonder praktijkcheck – anders blijft 
het bij papieren helderheid. 

• Stuur niet alleen op proces en deadlines – betekenisgeving kost tijd 
en hoort bij het project. 

• Manage geen interpretatieverschillen “we”: ze horen bij de kern van 
het werk. 

• Denk niet dat één keer uitleggen volstaat – interpretatie is een 
doorlopend proces. 

 



125 

 
 

 
                                     Do’s & Don’ts Taal, Macht en Beleid - Foucault  

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

Taal, macht en beleid 
vanuit Foucault bekeken 

 

D
O

’
S 

&
 D

O
N

’
TS

 
    

 

 

 
 
 
 
Do’s 
 
• Maak taal bespreekbaar in projectteams: “Wat bedoelen we 

precies met dit woord?” 

• Faciliteer dat zowel professionals als betrokken belangengroepen 
hun eigen woorden kunnen inbrengen. 

• Vertaal technische projecttaal naar begrijpelijke taal voor alle 
betrokkenen. 

• Benoem expliciet dat taal keuzes maakt en groepen kan 
marginaliseren. 

• Gebruik taal als middel om samenwerking gelijkwaardiger te maken. 

 

 
 
 
 
 
Don’ts 
 
• Vermijd om teksten vol te zetten met jargon of technische termen. 

• Wuif interpretatieverschillen niet weg, maar onderzoek ze juist. 

• Neem dominante termen uit landelijke kaders niet kritiekloos over. 

• Vergeet niet dat de projectgroep zélf deelneemt aan de 
machtsdynamiek van taal. De projectgroep oefent zelf ook macht 
uit. 

• Lever geen document op dat alleen voor managers leesbaar is. 

 



126 

 
 
 

                                   Do’s & Don’ts Taal, macht en Beleid - Habermas  

   

© 2025 Mijn project en  -  www.mijnprojctenik.nl   

Taal, macht en beleid 
vanuit Habermas bekeken 

 

D
O

’
S 

&
 D

O
N

’
TS

 
    

 

 

 
 
 
 
Do’s 
 
• Zorg dat bijeenkomsten worden ingericht als echte 

dialoogmomenten, niet alleen als voortgangs-overleggen. 

• Gebruik taal die gelijkwaardigheid benadrukt, bijvoorbeeld door 
open vragen te stellen in plaats van beleidskaders op te leggen. 

• Laat deelnemers gezamenlijk begrippen definiëren die in het project 
centraal staan. 

• Benoem expliciet de waarden en uitgangspunten die bespreekbaar 
moeten blijven. 

• Stimuleer reflectie: vraag steeds opnieuw of taal in het project 
verbindt of juist uitsluit. 

 

 
 
 
Don’ts 
 
• Schrijf geen documenten die alleen top-down verwachtingen 

communiceren. 

• Neem niet aan dat alle deelnemers dezelfde taal en begrippen 
delen. 

• Gebruik geen termen die machtsverschillen versterken zonder dat 
expliciet te bespreken. Bespreek het effect hiervan op het succesvol 
maken van het project. 

• Reduceer participatie niet tot verplicht nummertje of “meedenken” 
zonder echte gezamenlijke besluitvorming. Wees duidelijk over wat 
voor participatie je biedt? 

• Rond geen proces af zonder toetsing of alle partijen zich gehoord 
en begrepen voelen. 

 



127 

Aanhangsel – Compendium Taaldierenkunde 

 

 
Compendium 
Taaldierenkunde 
 
 
De Familie der Semantische Onrustigen 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Samenstelling en veldwerk: Rob van Renen 
  



128 

Hoofdstuk I – De Familie der Semantische Onrustigen 
 
Binnen het rijk der Homo Verbalis is de familie der Semantische Onrustigen van uit-
zonderlijk belang. Hun gedrag is grillig, hun habitat instabiel, maar hun nut voor het 
taal-ecosysteem onmiskenbaar: zij houden de taal levend door eraan te trekken, te 
wringen, te twijfelen en soms zacht te giechelen. 
 
 
Soorten en subsoorten 
- De Taalwriemelaar — de oersoort, de bron van alle onrust. 
- De Betekenisbijter — de letterlijke gelovige van de taal. 
- De Praatverdrager — de martelaar van het gesprek. 
- De Logomorfist — de taalwetenschapper in ballingschap. 
- De Zinsverstrooier — de poëtische anarchist. 
- De Taalpurist — de nostalgische grensbewaker. 
- De Taalslijper — de estheet van helderheid. 
- De Kommaneuker — de grammaticus van de kleinste macht. 
 
 
Habitat 
De familie der Semantische Onrustigen gedijt het best in de systeemwereld van de 
landelijke, provinciale en gemeentelijke overheid. Daar, tussen beleidsparagrafen en 
kernwaarden, vinden zij hun voedsel in de eindeloze recycling van woorden. 
 
Vooral in gemeenteland floreert de soort: 
- De taalwriemelaar herformuleert, de betekenisbijter corrigeert, 
- De taalslijper vereenvoudigt, de logomorfist analyseert, 
- De praatverdrager zwijgt instemmend, en  
- De kommaneuker sluit het document af. 

Hun natuurlijke vijanden — duidelijkheid en efficiëntie — komen er wel voor, 
maar zelden tot bloei. 

 
 
Ecologische balans 
Het ecosysteem van de taal blijft vitaal zolang deze soorten in evenwicht blijven. 
Wanneer één soort overheerst, ontstaat stilstand — of erger: beleid. Samen vormen 
zij de levende kringloop van de taal, waarin elk woord langzaam, liefdevol en onbe-
doeld verdwijnt in zijn eigen nuance. 
 
 
Kernschets 
De familie der Semantische Onrustigen toont aan dat taal niet bedoeld is om iets 
duidelijk te maken, maar om iets levend te houden. Wie goed luistert, hoort onder 
elk beleidsdocument het zachte geritsel van het wriemelen; de taal die zich her-
schikt, alsof ze lacht. 
 
  



129 

Taalwriemelaar (de; m/v/x; meervoud: taalwriemelaars) 
 
Latijnse naam: Homo verbalis inquietus 
 
Een taalwriemelaar is iemand die niet in de taal schrijft, maar er met de vingers door-
heen gaat. Hij woelt, schuift, tast en laat de woorden net lang genoeg liggen tot ze 
een eigen wil beginnen te tonen. Zijn doel is zelden duidelijk, maar altijd voelbaar. 
 
De taalwriemelaar is geen dichter, geen denker en geen prater — hij is een tussen-
vorm. Een wezen dat zinnen maakt om ze daarna weer te ontwrichten, op zoek 
naar dat kleine zindelijke ritseltje betekenis dat alleen hoorbaar is tussen de regels 
door. 
 
Beschrijving: 
- Knikt langzaam bij eigen zinnen. 
- Schrikt van synoniemen. 
- Denkt in komma’s. 
- Vindt het woord betekenis te eenduidig. 
 
Voorbeeld: 
“Hij schreef een zin, haalde hem weer weg, en glimlachte. De taal had bewogen.” 
 
Voorkomen: 
Komt veel voor in gemeentelijke beleidsafdelingen, poëziepodia en stiltewerkplek-
ken met gratis koffie. Verdwijnt spoorloos zodra iemand ‘resultaatgericht’ zegt. 
 
Levensmotto: 
“Ik zeg niet wat ik bedoel, ik bedoel wat ik zeg — ongeveer.” 
 

 
 
Veldnotitie: de taalwriemelaar in diens natuurlijke habitat 
 
De taalwriemelaar is een rusteloze figuur met een pen in de hand en twijfel in de 
ogen. Hij beweegt langzaam, maar innerlijk gonst het. Bij het horen van een goed 
gekozen woord sluit hij kort de ogen — niet om te bidden, maar om de smaak te 
behouden. 
 
Voeding: koffie, zinnen van anderen en het eigen schuldgevoel. 
Vijanden: spellingscontrole, eindredacteur, efficiency-denkers. 
 
Conclusie: hij leeft van de beweging van taal — niet om iets te zeggen, maar om 
niet te hoeven zwijgen. 
  



130 

Betekenisbijter (de; m/v/x; meervoud: betekenisbijters) 
 
Latijnse naam: Canis semantica dogmaticus 
 
Een betekenisbijter is een taalgebruiker die zich vastbijt in woorden alsof ze botten 
zijn. Hij gelooft dat elk woord één ware betekenis heeft — en dat híj die weet. 
 
Beschrijving: 
De betekenisbijter is de fundamentalist van de taal. Hij duldt geen dubbelzinnigheid 
en vreest ironie als een moreel risico. Zijn favoriete bezigheid is corrigeren wat niet 
fout was. 
 
Voorbeeld: 
“Wat je eigenlijk bedoelt is…” — de klassieker onder betekenisbijters. 
 
Voorkomen: 
Veelvuldig in vergaderingen, redactieraden en gemeentelijke projectgroepen. Zijn 
natuurlijke habitat is de systeemwereld van de overheid, waar taal nog als instru-
ment wordt beschouwd. 
 
Vijanden: 
De taalwriemelaar, de dichter, de nuance. 
 

 
 
Veldnotitie: De Betekenisbijter in vergadering 
 
Tijdens een beleidsvergadering beet het mannetje driemaal in dezelfde zin. Toen de 
voorzitter “ongeveer” zei, sloeg hij met de vuist op tafel. Na afloop likte hij de notulen 
schoon van ambiguïteit. 
  



131 

Praatverdrager (de; m/v/x; meervoud: praatverdragers) 
 
Latijnse naam: Silentia communicativa municipalis 
 
Een praatverdrager is iemand die gesprekken niet voert, maar verdraagt. 
Hij is de stille drager van collectieve verbale overlast. 
 
Beschrijving: 
Tijdens vergaderingen zit hij roerloos, met de blik van iemand die innerlijk verhuisd 
is. Hij spreekt weinig, maar denkt alles. Zijn knikken zijn symbolisch, zijn zuchten 
structureel. 
 
Voorbeeld: 
“Laten we dit even parkeren.” — zijn liturgische formule. 
 
Voorkomen: 
Veelvuldig in gemeentelijke overlegstructuren. De praatverdrager fungeert daar als 
moreel ankerpunt tussen lawaai en besluiteloosheid. 
 
Levenshouding: 
Zwijgen is lijden, maar met stijl. 
 

 
 
Veldnotitie – De Praatverdrager in zijn habitat 
 
Waargenomen in een overlegzaal met slechte akoestiek. Het dier bleef twee uur 
roerloos; alleen zijn pen bewoog soms in cirkels. Toen men besloot een nieuwe 
werkgroep op te richten, sloot hij de ogen: een teken van instemming. 
  



132 

Logomorfist (de; m/v/x; meervoud: logomorfisten) 
 
Latijnse naam: Morphologicus perplexus 
 
Een logomorfist observeert taalveranderingen alsof het vulkanische verschijnselen 
zijn. Hij noteert woorden in transformatie met religieuze ernst. 
 
Beschrijving: 
De logomorfist gelooft dat taal leeft, maar vermoedt dat ze hem persoonlijk voor de 
gek houdt. Hij maakt tabellen van betekenis-schuivingen, meestal onleesbaar, soms 
briljant. 
 
Voorbeeld: 
“Het woord participatie is inmiddels volledig semantisch uitgewoond.” 
 
Voorkomen: 
Te vinden op beleidsafdelingen, universiteiten en adviesbureaus. Binnen gemeen-
teland floreert hij als strategisch denker: hij herkent taaltrillingen nog vóór ze beleids-
doel worden. 
 
Kenmerk: 
Spreekt uitsluitend in jargon dat hij zelf wantrouwt. 
 

 
 
Veldnotitie – De Logomorfist aan het werk 
 
Geobserveerd in een open-office-jungle. Hij tekende grafieken van woorden die 
‘versleten aanvoelden’. Toen ik vroeg wat hij bedoelde met betekenisvermoeidheid 
glimlachte hij en schreef het op als bewijs. 
  



133 

Zinsverstrooier (de; m/v/x; meervoud: zinsverstrooiers) 
 
Latijnse naam: Verbalis dispersus poeticus 
 
Een zinsverstrooier laat woorden los als confetti in de wind, in de hoop dat er ergens 
betekenis landt. 
 
Beschrijving: 
De zinsverstrooier schrijft niet om te zeggen, maar om te zien wat er gebeurt als hij 
iets zegt. Zijn zinnen zijn pogingen tot communicatie die onderweg een eigen leven 
beginnen. 
 
Voorbeeld: 
“Ik was bezig iets te zeggen, maar de zin ging er met de betekenis vandoor.” 
 
Voorkomen: 
Veelvuldig aangetroffen in poëzie, gemeentelijke beleidsstukken en strategische no-
tities. 
De zinsverstrooier gelooft dat elke vergadering een literair experiment is. 
 
Levenshouding: 
Zinnen zijn om te laten waaien, niet om vast te spijkeren. 
 

 
 
Veldnotitie – De Zinsverstrooier tijdens storm 
 
Waargenomen buiten, waar hij papieren losliet in de wind. Hij beweerde dat de wind 
beter kon redigeren dan hijzelf. En inderdaad: de restanten op de grond vormden 
een verrassend coherent gedicht. 
  



134 

Taalpurist (de; m/v/x; meervoud: taalpuristen) 
 
Latijnse naam: Purista retroverbalis 
 
De taalpurist bewaakt de heiligheid van gisteren. 
 
Beschrijving: 
Hij ziet elke nieuwvorming als een persoonlijk verlies. Zijn ideale tekst is een ansicht-
kaart uit 1957. 
 
Voorbeeld: 
“Dat zeg je toch niet meer, tenminste — dat hóóp ik niet.” 
 
Voorkomen: 
In redactieraden, gemeentelijke communicatie-afdelingen en ingezonden brieven. 
 

 
 
Veldnotitie – De Taalpurist in defensieve houding 
 
Geobserveerd bij het horen van het woord impactvol. Hij trok bleek weg, bladerde 
driftig in het Groene Boekje en mompelde: “Niet zolang ik leef.” 
  



135 

Taalslijper (de; m/v/x; meervoud: taalslijpers) 
 
Latijnse naam: Clarificator municipalus 
 
De taalslijper polijst woorden tot ze glimmen, ook als de betekenis eraf slijt. 
 
Beschrijving: 
Hij houdt van strak proza, helder taalgebruik en de geur van PowerPoint. 
 
Voorbeeld: 
“Kun je dat wat aanscherpen?” 
 
Voorkomen: 
In beleidsland en managementsamenvattingen. 
 

 
 
Veldnotitie – De Taalslijper bij volle maan 
 
Tijdens nachtelijk veldwerk gehoord hoe hij de zin “mensen helpen” verving door 
“burgers faciliteren in hun participatietraject”. Toen hij tevreden knikte, viel een ster 
uit de taalhemel. 
  



136 

Kommaneuker (de; m/v/x; meervoud: kommaneukers) 
 
Latijnse naam: Interpunctus obsessivus 
 
De kommaneuker is de grammaticus van de kleinste macht. 
 
Beschrijving: 
Hij gelooft dat correctheid de hoogste vorm van betekenis is. Zijn wereldbeeld past 
tussen twee komma’s. 
 
Voorbeeld: 
“Er hoort geen komma vóór en.” 
 
Voorkomen: 
Overal waar tekst gecorrigeerd wordt, vooral in ambtelijke revisierondes. 
 

 
 
Veldnotitie – De Kommaneuker in gevangenschap 
 
Aangetroffen in een redactiehok, omringd door stijlgidsen. Toen ik een zin zonder 
punt liet zien, begon hij te trillen van opwinding en fluisterde: “Laat mij hem afma-
ken.” 
 
 

 
 

<einde> 
  



137 

 

 

 

 
 

Ook verschenen bij ‘Mijn project en…’: 
 
- Mijn project en ik (2016) 
- Mijn project en Sun-tzu (2018) 
- Mijn project en vriendschap (2023) 
- Mijn project en Nietzsche (2025) 
- Mijn project en taal (2025) 

 
- Dubbelnummer: mijn project en falen/ mijn project en rituelen (begin 2026) 

 
Zie onze website www.mijnprojectenik.nl  
 
Voor meer informatie over de boeken en de manier om deze titels te bestellen. 

 

http://www.mijnprojectenik.nl/

