Faire savoir I'expérience

Chargée de recherche,
psychiatrie et sciences

de I'éducation
Patiente-experte

Centre hospitalier universitaire
vaudois (CHUV) - Service
de psychiatrie communautaire

Chargé de recherche,
anthropologue de la santé
Patient-expert

Centre hospitalier universitaire
vaudois (CHUV) - Service de
psychiatrie communautaire

Psychiatre-psychothérapeute,
chercheuse en anthropologie
médicale

Centre hospitalier universitaire
vaudois (CHUV) - Service de
psychiatrie communautaire -
Unité psy & migrants

Personnes expertes par expérience, chercheurs en sciences de [I'éducation, en
anthropologie médicale, en psychiatrie transculturelle, psychiatres. .. Nous nous posons
des questions sur ce que cette expérience de la maladie fait de certaines personnes.
Comment se transforme-t-elle en savoir d'expert ? Comment cette expertise est
validée sur le plan social ?

Nous avons décidé d'écrire ce texte comme un trialogue qui témoigne de nos échanges

stimulants et riches autour de la question de 'expertise du vécu de la maladie.

Au début : I'expérience...

Felicia Dutray: Pour commencer cette réflexion, je propose de partir en voyage en
pays seereer ou jai rencontré des guérisseurs lors d'un travail en anthropologie
médicale il y a plus de vingt ans. Les guérisseurs que j'ai pu rencontrer m'ont tous
parlé du cheminement initiatique qui les a amenés a étre guérisseurs. Ce chemine-
ment vers cette position sociale singuliere de guérisseur, expert en soins tradition-
nels, suit des étapes qui se retrouvent dans chaque parcours individuel. Tout jeune,
le futur guérisseur est repéré par ses ainés comme une personne avec un don et
il est familiarisé non seulement avec les plantes et les gestes soignants par imita-
tion, mais il apprend aussi comment apprivoiser le monde spirituel des esprits des
ancétres. Ce chemin qui semble tout tracé inquiétera le futur guérisseur qui refuse
cette charge sociale lourde qu'il n'a pas choisie. Ce refus le rend malade, il traverse
ce que les anthropologues appellent une « maladie initiatique ». Il regoit alors des
soins qui ne le guériront qu'a partir du moment ot il choisit d'accepter son don et

la charge sociale qui y est attachée.




«CAHERS-RHIZOME #ano

Un rituel initiatique parfait cette guérison et instaure le guérisseur dans son réle
social et spirituel. Il traverse donc une maladie grave pour devenir expert en soins
(Heidenreich, 2002).

Mizué Bachelard: Ce cheminement initiatique dont tu parles me fait vraiment pen-
ser a mon propre parcours de patiente et au chemin qui meéne du réle de patiente
au role de pair-experte chercheuse. En effet, 'ai vécu ce que 'on appelle un « délire
mystique » (Bachelard, 2019, 2020). Cette expérience a laissé une empreinte trés
forte au niveau sensible et corporel. J'ai vraiment expérimenté une autre réalité
qui m'a completement transformée. Il y avait également ce refus, au départ, de me
conformer au désir « des esprits » et la souffrance de devoir passer par la. Je suis
sortie du délire mystique par une autre traversée, tout aussi douloureuse, qui est
celle, insidieuse, de la dépression. Cette absence de sens, ce vide, tu les traverses
et tu ne sais pas vraiment comment tu en sors. Tout ce parcours est initiatique car
tu te retrouves a devoir réfléchir sur ta trajectoire biographique, a y construire un
sens qui te convient et qui te porte. Cela te permet d’étre plus sensible a l'autre, de
percevoir de maniere empathique ce qu'il vit. Il y a un phénoméne de résonance qui
s'établit avec le monde qui t'entoure, une ouverture intérieure. Tu ne deviens pas un
« expert » par ta volonté, mais parce que les autres (soignants, patients, citoyens)
commencent a reconnaitre dans ce que tu dis, ce que tu ressens, quelque chose

qui agit a travers toi, de 'ordre d'un enseignement.

Francois Kaech : Vos paroles me font penser & ce que j'ai pu vivre en tant que jeune
anthropologue en lien avec une initiation et ce qui a suivi. Mon immersion volontaire
dans une « cérémonie de médecine traditionnelle Huichol dirigée par le chaman
— mara’akame — Casciano du Mexique » en Suisse en 2004 (Kaech, 2013, 2022)
m'a tout d'abord projeté dans une profonde incertitude et dans une appréhension
des effets du peyotl (Rouhier, 1975) sur mon vécu ordinaire. Progressivement, I'ac-
tion de la plante sur ma personne a défocalisé mon regard, participant a me faire
entrevoir le caractere insoupgonné et inexploré du « monde-autre » (Perrin, 1995),
au-dela du visible. Mon étre-au-monde a été bouleversé sensoriellement, a tel point
que j'ai ressenti a plusieurs reprises le « sentiment océanique » décrit par Romain
Rolland (1967), c'est-a-dire le ressenti de ne faire pleinement qu'un, avec amour et
bienveillance, avec le tout cosmique. Tout en étant agnostique, la force d'une telle
expérience sur ma personne m'a ouvert psychologiquement et spirituellement. Dés
lors, il y a un « avant » et un « aprés » dans ma fagon d’envisager la vie en général.
Il s'agit bel et bien d'une expérience liminale qui laisse des traces mémorielles
indélébiles. En ce sens, j'ai vécu une expérience extraordinaire qui continue de

m'accompagner, avec une intensité du souvenir a la hauteur de ce que j'ai éprouvé.




Faire savoir I'expérience

Dans les sociétés
dites « traditionnelles >,
|e rite de passage est
un moment qui marque,
par exemple, 'entrée
de l'enfant dans I'4ge
adulte. 11 est institué sous
|a responsabilité de la
communauté et vise a
assurer la transmission
sociale (filiation) et
[intégration dans la
classe d'age (affiliation).
Dans le contexte des
S0ci6tés occidentales
contemporaines, le
rite de passage est dit
«indviduel », car il
reléve avant tout d'une
initiative personnelle ol e
sens et la valeur de l'acte
sont autoréférencés.
La notion de « rite de
passage individuel » est
évoquée par David Le
Breton (2002).

Une telle expérience n'aurait jamais pu advenir sans la maitrise du dispositif rituel,
du chant et de la plante qui fait les « yeux émerveillés » (Rouhier, 1975) par le
mara’akame Casciano, appris au cours de quinze ans de formation. Il est clair que
mon expérience differe de celle d’'un individu huichol, étant donné mon inscription
individuelle et collective dans notre société occidentale. Pour expliciter cette réalité,
David Le Breton (2002) parle de « rite de passage individuel* » pour signifier ce
genre d'expériences paroxystiques qui comporte « une mise a 'épreuve de soi », de
ses propres limites par la confrontation imaginaire ou réelle avec la mort.

Vie singuliére et choix de parcours

Felicia Dutray: Recueillir les histoires de vie singulieres des guérisseurs, hommes
et femmes, a été une expérience transformatrice qui a laissé un impact trés pro-
fond sur moi en tant que personne, mais aussi sur moi en tant que médecin. Je
ne crois pas avoir vécu une « maladie initiatique » & proprement parler, mais j'ai
traversé des moments de doute et de désespoir par rapport & ce choix de devenir
médecin. Choix qui ressemblait par moment trop & un destin tout tracé pour une
jeune femme née dans une famille de médecins. Mes doutes et mon détour par
I'anthropologie médicale m'ont finalement amenée a faire, de maniere délibérée, le
choix de devenir médecin psychiatre. Il s'agit donc toujours de réflexions sur nos

parcours pour en trouver le sens...

Mizué Bachelard: Pour ma part, la question du choix de devenir expert par expé-
rience ne se pose pas vraiment. Je dirais qu'il a fallu plutét « accepter » cette posi-
tion par un détour non délibéré du vécu de la maladie psychique. Le plus délicat
a été de construire une sorte de double posture : chercheuse-patiente experte,
qui n'est pas additionnelle. Le vécu de la patiente-experte a alimenté et enrichi la
connaissance de la chercheuse (Bachelard, 20292). Je suis donc une chercheuse
qui aborde l'objet « maladie psychique » de maniére différente, puisque je I'ai vé-
cue de lintérieur. Je me pose d'autres questions. Mes hypothéses se nourrissent
des récits d'autres patients (Bachelard, 2022). Les entretiens réalisés pour des
recherches se situent davantage dans un partage que dans une relation rigide
intervieweur/interviewé. Je pense que ce qui donne un sens est cet échange rela-
tionnel, fait de dialogue et de questionnements. J'utilise souvent le « nous » quand
je fais une présentation parce que j'ai le sentiment de participer & une action com-

mune qui va au-dela de mes propres intéréts.

Francgois Kaech: Au moment ou s'est présentée a moi l'occasion de participer a

cette cérémonie, l'idée de prendre pour objet d'étude le phénoméne du néo-cha-




~CAHIERS-RHIZOME e

manisme dans le cadre d'un mémoire de master en anthropologie était encore en
suspens. J'ai été poussé a revenir, au cours de ce travail, sur le parcours qui m'a
amené a m'intéresser au néo-chamanisme. Ce mouvement réflexif répondait & un
double objectif. Premiérement, il s'agissait de situer mon rapport a l'objet d'étude
et, deuxiemement, d'éclairer certaines dimensions présentes dans les récits de vie
des néo-chamanes a partir des résonances avec mon vécu personnel. Autrement
dit, il s'agissait de s'interroger sur la quéte de sens des participants a ces activités
néo-chamaniques tout en gardant a 'esprit que la quéte de I'altérité pouvait parfois
se confondre avec la quéte de soi. Mon intérét pour le néo-chamanisme a pris le

chemin de l'errance avant de s'exprimer sous la forme d'un travail académique.

Faire sens de la maladie et de I’expérience ?

Felicia Dutray: Quand je discute avec les patients que je rencontre, dans le cadre
des consultations psychothérapeutiques a destination des personnes migrantes,
de leurs expériences de la maladie? je suis sensible & leur besoin de faire sens
de cette expérience singuliére. « Pourquoi cela m'arrive ? Pourquoi maintenant ?
Pourquoi de cette fagon ? » En psychiatrie transculturelle, la recherche de sens
se fait & partir des représentations de la maladie du patient. Les narratifs qui se
coconstruisent alors, sont imprégnés de figures culturelles de la souffrance et de
la guérison, tres souvent en lien avec des mondes invisibles. Ces contenus peuvent
facilement étre mal compris comme étant « délirants » par des personnes occiden-
tales pas ou peu familiéres avec ces représentations.

Parmi les différentes étiologies traditionnelles et les représentations culturelles
évoquées, certaines sont mortiferes et anxiogenes. D'autres, cependant, ouvrent
vers une autonomie de la personne et vers un véritable choix de vie. Les récits de
maladies initiatiques en font partie et constituent des histoires qui soulignent le

pouvoir transformateur de la maladie vers un autre statut social.

Mizué Bachelard: Si seulement j'avais eu le sentiment d'une coconstruction dans
la narration de mon histoire... Dans mon parcours de patiente, je me suis heurtée
a l'interprétation exclusive de la psychiatrie occidentale qui rejetait I'interprétation
d'une possibilité en lien avec les mondes invisibles. Je trouve que les outils de la
AA'?SS”D‘HUUC . psychiatrie transculturelle devraient faire partie de la formation de tout psychiatre.
gﬁ%a;itzngzje; Nﬁ;rasm Car nombreux sont les patients qui vivent des phénomenes qu'ils ressentent ap-
- Senioe dte_psyﬁh‘ame partenir & une réalité transcendante. lls utilisent une multitude de références de
Eﬂemﬁg;{;er significations comme un bricolage de sens, empruntant des mots venant du cha-
universitalre vaudois manisme, du bouddhisme, de I'hindouisme en les mélangeant & un vocabulaire

- Service de psychiatrie
communautare G, Plus chrétien sans y voir de contradiction (Bachelard, 2022). Pourtant, dés que




Faire savoir I'expérience

nous nous retrouvons en face d'un psychiatre qui est convaincu de l'irréalité de
nos expériences, nous abordons nos expériences sous l'angle du pouvoir. Celui
qui détient le pouvoir de 'explication narrative est celui qui est reconnu comme
hiérarchiquement supérieur a l'autre. C'est pourquoi un grand nombre de patients

taisent leurs véritables ressentis.

Francois Kaech : C'est dans les interstices, les marges et les creux de notre
société — dans la perspective d'une anthropologie at home — que je suis parti a
la rencontre de personnes investies symboliquement et pratiquement dans un
parcours de vie et des expériences personnelles dites « chamaniques », selon leur
point de vue (émic). Dans cette optique, je ressens la nécessité de faire un retour
sur ce choix, parce qu'il m'a profondément sensibilisé & d'autres maniéres de
penser et d'agir qui méritent bien autre chose que le mépris ou la disqualification,
ou encore la perception en termes d'authenticité et d'inauthenticité entre le cha-
manisme et le néo-chamanisme. Ces précautions méthodologiques et éthiques
conduisaient a m'initier au regard anthropologique. Respecter les témoins, tout
en participant & leurs activités. A linstar des récits recueillis auprés de mes inter-
locuteurs évoquant « leur découverte » du « chamanisme », ces rencontres firent
événement, toucherent mon affectivité et mon intuition, participant ainsi a fonder

mon intérét pour le monde mystérieux et provoquant du néo-chamanisme.

La réinterprétation de I’expérience comme expertise

Felicia Dutray: Quand j'essaie de faire un parallele entre les parcours des guéris-
seurs et ceux des experts par expérience, je me pose la question de la validation
sociale du parcours. La société reconnait le guérisseur dans ses nouvelles fonc-
tions a travers le processus de l'initiation qui est clos par un rituel public, souvent
avec mise & mort et re-naissance symboliques. Quels sont donc les rituels occi-
dentaux qui font passer des « malades » a des « experts par expérience » ? Est-ce
que le fait de créer des parcours de formation, des universités et des diplémes
qui valident cette expérience de « pairs », représenterait de nouveaux rituels de

validation sociale du nouveau statut d'expert ?

Mizué Bachelard: Effectivement, je pense que tu as raison. La validation du réle
d'expert passe beaucoup par les formations diplémantes. Il y a la formation pour
devenir pair-praticien, il y a 'Université des patients. Personnellement, je trouve
que c'est bénéfique pour quiconque a besoin de passer par un processus de for-
mation structuré, réfléchi, aux concepts étudiés scientifiquement. Que la société

|égitime uniquement ce parcours institutionnel comme garantie d'une pratique




~CAHIERS-RHIZOME e

experte me parait, en revanche, réducteur. Ce n'est pas linstitution qui garantit
I'expertise, mais ce que la personne dans sa singularité « fait » de sa maladie. Je
trouverais dommage de former uniquement des patients-partenaires suivant un
méme chemin de reconnaissance. Il y a plusieurs chemins de reconnaissance.
Personnellement, mon chemin d’expertise est passé par I'art : la danse, la pein-
ture, I'écriture créative, la poterie et la céramique. J'y ai expérimenté un proces-
sus de guérison en lien avec la psychose qui n'est explicité nulle part dans la
littérature mais qui gagnerait & étre exploré (Bachelard, 2022). J'utilise ce que

j'ai appris par I'art méme dans un entretien avec un patient.

Francois Kaech : Pourquoi mentionner cette expérience personnelle, sinon pour
mettre en évidence que les raisons profondes qui motivent le choix du theme et
donc du terrain d'étude sont le fruit d’'une savante alchimie & l'issue incertaine, ou
convergent la personnalité et le vécu du chercheur, son parcours académique, le
hasard des rencontres et de la vie. Sophie Caratini (2004, p. 64-65) problématise
cette question du choix et propose de s'interroger sur « le non-dit & soi-méme
[...] un savoir que I'on porte en soi sans le savoir » pour montrer en quoi et com-
ment il participe du processus de recherche. Sur le terrain, I'apprenti-chercheur
se doit d'étre a I'écoute de ses réactions émotionnelles pour les entendre comme
une donnée a part entiére, source d'intuitions et de réflexions plutét qu'obstacle

a l'analyse.

L’art d’étre expert. Conclusion ou plutét ouverture...

En réfléchissant sur ce « devenir expert », il nous semblait important de se pen-
cher sur le terme choisi qui de plus est le méme dans plusieurs langues. L'éty-
mologie du mot « expert » vient du mot latin « ex-periri », « periri » étant un radical
qu'on retrouve dans le mot « péril » ou « periculum » On pourrait donc dire que
I'expert est celle ou celui qui est sorti du danger, celle ou celui dont la vie était en
danger et qui a appris un savoir en lien avec sa capacité de s'en sortir. Lexpert

est celui « qui a essayé, qui a éprouvé, qui a reconnu » (Le Robert, 2005).

Aussi bien dans les récits des experts par expérience que dans ceux des gué-
risseurs, on retrouve cette notion d'avoir traversé une expérience extraordinaire,
une expérience touchant aux limites des perceptions, aux liens entre le monde
des humains et celui de la spiritualité, et enfin aux questionnements essentiels

sur la vie et son sens.




Faire savoir I'expérience

Actuellement, d'un cété, de plus en plus de personnes se tournent vers des
pratiques néo-chamaniques pour créer des expériences extraordinaires pro-
mettant des ouvertures vers d’autres mondes et pour aider a faire sens de leur
vie. De l'autre cbté, il y a I'expérience du délire mystique qui ouvre d'une autre
maniéere vers un univers autrement inquiétant, surtout pour celles et ceux qui ne
partagent pas I'expérience en elle-méme mais qui voient la souffrance qui y est
attachée. Il en résulte des questions sur l'interaction entre celles et ceux qui ont
vécu une telle expérience et celles et ceux qui sont restés a I'extérieur de cela.
Quel type de pouvoir procure le fait d'avoir eu cette expérience, de posséder un
savoir qui y est attaché ? Que fait la société de celles et ceux qui possedent ce
savoir expérientiel, notamment quand il défie les savoirs officiels tels que celui
de la biomédecine ?

Notre réflexion commune améne donc plus de questions que de réponses, mais
nous pensons qu'elle ouvre un débat utile et nécessaire dans le champ de
I'expertise par expérience en santé mentale.




BIBLIOGRAPHIE

Bachelard, M. (2019). Délire
mystique et psychiatrie. Swiss
Archives of Neurology, Psychiatry
and Psychotherapy.

Bachelard, M. (2020). La
contrainte en psychiatrie. Swiss
Archives of Neurology, Psychiatry
and Psychotherapy.

Bachelard, M,, Silva, B., Garcia
Gonzalez De Ara, C., Bonnarel, V.
et Bonsack, C. (2023). Dialogue
entre expérience vécue et
saillance aberrante dans la
psychose : une étude qualitative.
Swiss Archives of Neurology,
Psychiatry and Psychotherapy.
Peer-reviewed.

Bachelard, M., Bonsack, C.,
Benedetta, S., Morandi, S. et
Golay, P. (2023). Une patiente-
chercheuse en psychiatrie : le
role de 'expérience vécue dans la
production de savoirs [document
en préparation]. Revue médicale
suisse.

«<CAHERS:RHIZOME #86-69

Bachelard, M. (2023). Sacrée
Psychose ! [document en
préparation]. Swiss Archives
of Neurology, Psychiatry and
Psychotherapy.

Bachelard, M. (2022). Dépression
et cheminement artistique.
Journal. Regards sur l'art-
thérapie. ARAET et APSAT.

Caratini, S. (2004). Les non-dits
de I'anthropologie. Presses
universitaires de France.

Heidenreich, F. (2002). Le savoir
de la nuit : la transmission

des pangool. Champs
Psychosomatique, 25, 69-73.

Kaech, F. (2013). Néo-

chamanisme et usages de peyotl.

Une ressource symbolique
et pratique, entre soins et
spiritualité. Dans S. Baud et
C. Ghasarian (dir.), Plantes
psychotropes. Initiations,
thérapies et quétes de soi (2¢
édition, p. 337-362). Editions
Imago.

Kaech, F. (2022). Au-dela du
visible. Le néo-chamanisme,
une ressource symbolique entre
soins et spiritualité, a travers
quelques récits de vie. Editions
universitaires européennes.

Le Breton, D. (2002). Conduites
a risques. Presses universitaires
de France.

Le Robert (2005). Le dictionnaire
culturel en langue francgaise.

Perrin, M. (1995). Le chamanisme.
Presses universitaires de France.

Romain, R. (1967). Un beau
visage a tous sens. Choix de
lettres de Romain Rolland
(1866-1944). Albin Michel.

Rouhier, A. (1975). La plante
qui fait les yeux émerveillés

- le peyotl : suivi des plantes
divinatoires. Editions Trédaniel.




