Lniversitat RT
wien 4l

Raligion and Transformation
in Contemporary Socisty

Forschungszentrum Religion and
Transformation in Contemporary Society
(RaT)

Sprecher: Univ.-Prof. DDr. Kurt Appel
Universitat Wien

Schenkenstrale 8-10

A- 1010 Wien
kurt.appel@univie.ac.at

http://www.religionandtransformation.at

Gutachten Wien, 17.11.2025
Adrian Fleisch, Exzessive Ontologie. Formen des Exzesses in Deleuzes Differenz und Wiederholung

Kant fuhrt in seiner Kritik der Urteilskraft die von ihm sogenannte dsthetische Idee ein, unter der er ,eine
Vorstellung der Einbildungskraft® versteht, ,die viel zu denken veranlasst, ohne dass ihr doch irgendein
bestimmter Gedanke, d.i. Begriff, adaquat sein kann, die folglich keine Sprache vollig erreicht und verstandlich
machen kann“ und von der man ,,leicht“ sieht, ,,dass sie das Gegenstulick (Pendant) von einer Vernunftidee sei,
welche umgekehrt ein Begriff ist, dem keine Anschauung (Vorstellung der Einbildungskraft) adaquat sein kann“
(Kant, KdU, 192f.). Hegels Philosophie wiederum, von der noch die Rede sein muss, steht nicht zuletzt unter
dem Anspruch, asthetische Ideen und Vernunftideen in seiner Konzeption des Begriffs vereinigt zu haben.
Deleuze dagegen wird Kants asthetische Idee gegen Hegel zu rehabilitieren suchen und dahingehend
reformulieren, dass es der ,,ExzeB der Idee [...] ist, der den Mangel des [Konzepts] erklart” (Deleuze, Differenz
und Wiederholung, 278).

Die hervorragende Masterarbeit von Adrian Fleisch (F.) setzt sich mit Deleuze auseinander, vor allem mit
dessen Hauptwerk Differenz und Wiederholung. Dabei wahlt F. die Figur des Exzesses als Schlissel fir ein
Verstandnis des transzendentalen Empirismus von Deleuze und erdffnet damit nicht nur einen luziden Zugang
zur Philosophie des franzdsischen Denkers, sondern tritt auch in eine tiefe Auseinandersetzung mit Hegels
Denken ein, welches Deleuze nicht endgliltig loswerden kann (genauso wenig wie Gott), aber auszuhdhlen und
zu entsubstantialisieren trachtet. Gott und das Denken Hegels sind nicht nur tot, sondern substanzlos und -
im tiefsten Sinne des Wortes — sinnlos, wie F. im Anschluss an Deleuze in Bezug auf Gott in § 18 seiner Arbeit
formuliert; die Figur des Exzesses hat dabei deshalb schon Giberragende Bedeutung, weil ,,die Idee Gottes nicht
im Exzessiv formulierbar zu sein scheint“ (vgl. § 14), denn es mag zwar einen Ubermenschen geben, aber einen
Ubergott gibt es nicht. Damit ist angezeigt, dass mit Gott (und Hegels Denken) auch die iiberbordende
Kreativitat des Seins stillgelegt wird. Es ist dabei aber auch zu betonen, dass nicht eine schlichte Abgrenzung,
die wiederum den gedanklichen Weg des Abgegrenzten fast zwangslaufig in die Bahnen Hegels lenkte, das Ziel

der Arbeit ist. Vielmehr geht es um eine — exzessive — Gegenverwirklichung einer Welt, in der Begriffe


mailto:kurt.appel@univie.ac.at

geschaffen werden, die alternativ zu den Sinnpotentialen funktionieren, die mit Gott, Subjekt, Dialektik, Alteritat
oder Substanz zusammenhangen und Hierarchien schaffen, die einer Entfaltung des Lebens entgegenstiinden.
F. teilt auf seinem Pfad des Exzesses, der ihn immer wieder zum Koérper und zu einer begrifflosen Differenz
fuhren wird, die Masterarbeit ein in eine Einleitung, ein Vorspiel, einen ersten Satz uber die ,,exzessive
Ontologie“, ein Zwischenspiel mit Spinoza, einen zweiten Satz liber den ,transzendentalen Exzess“ und ein
Endspiel, ,,Altruizid“ betitelt, wobei diese Ausfiuihrungen auf 27 Paragraphen verteilt sind. Je naher sich die
Leser:in dabei in die Lektlre einlasst, desto konsistenter zeigt sich deren Anordnung, die grosso modo mit einer
Auseinandersetzung mit Hegels Denken auf hohem Niveau einsetzt, dann zu Spinoza, Nietzsche und
schlieBlich zu Deleuze ibergeht und mit einer Kritik an einem ,,starken® Alteritadtsdenken a la Levinas endet,
um dieses von seinem begrifflichen Anerkennungsrahmen zu befreien, damit ein Denken radikaler Differenz
ohne begrifflichen Uberbau erdffnet werden kann.

In seiner Einleitung legt F. die wichtigsten Motive der Arbeit dar: Es geht darum, gegen Hegel eine begrifflose
Differenz zu denken, von einer Wiederholung her, die in sich eine Differenz impliziert. An die Stelle der
handelnden Agenten ,Ich“ oder ,,Gott“ tritt das ,,es wiederholt (sich in) immer neue(n) Differenzen®.

An die Einleitung schlieBt sich ein ,Vorspiel: notion imprimé, concept expressif (§§ 1-5) an, in dem wichtige
Begriffsklarungen folgen. Die Welt folgt nicht im Letzten einer Logizitat und von daher gilt es, vom Gedanken
Abschied zu nehmen, philosophisch-metaphysisch eine letztgiltige sprachliche Vermittlung der Wirklichkeit
vornehmen zu kdnnen; aber gerade in den die Welt konstituierenden Differenzen zeigt sich eine Alteritat, die
keiner Begrifflichkeit folgt, womit ein Gedanke auftritt, der am Ende der Arbeit wieder aufgenommen wird.
Entscheidend sind, wie F. im Vorspiel darlegt, zwei Uberlegungen: Einerseits muss der Ausgangspunkt vom
Korper genommen werden. In ihm liegt gegenliber jeder anderen Form von gedanklicher Wirklichkeit ein Exzess
vor, der sich in alle Uberlegungen und Beobachtungen einschreibt. Es gibt so viel Vernunft, wie es Gegenwart
gibt und diese Gegenwart ist eine solche der organlosen Korper, die jeder Strukturierung vorausliegen, die
sozusagen eine reine Vergangenheit im Sinne eines nichtkonzeptualisierbaren Seins bilden. Die zweite
Uberlegung betrifft die Reichweite des Begriffs, bei dem zwischen Notion und Konzept zu trennen ist, was im
Deutschen, v.a. bei Hegel verwischt werde: Ausgangspunkt ist das sentiendum, die Eindrucksnotion, auf die
erst das bei Hegel allein bericksichtigte Ausdruckskonzept (cogitandum) folgt. Erfahrungen vermitteln sich
nicht durch Eindricke von auBen, sondern Uber den Eindruck, d.h. vermittelt durch die korperliche(n)
Begegnung(en).

Der Eindruck verwehrt also im letzten das Wort, und die Begriffe, die sich auf ihn beziehen, sind verganglich.
Dies betrifft auch den hochsten Begriff des Seins Gottes, an dessen Stelle parallele, d.h. gleichgewichtige
Singularitaten treten, die jede Hierarchie aushohlen, womit bereits im Vorspiel der Anschluss an Spinozas
Univozitat erfolgt ist. Ein das Vorspiel gewissermaBen abschlieBender Gedanke betrifft den Exzess der
Eindriicke: Dieser Exzess drangt sich in den Erinnerungen auf, die sich nicht von den Eindrlicken befreien

koénnen und er schreibt in den Begriff eine unhintergehbare Instabilitat ein.



An die Einleitung schlieBt F. den ,,Ersten Satz: exzessive Ontologie“ (8§ 6-13) an: In diesem Teil der Arbeit
erfolgt eine wiederholte, immer wiederkehrende Auseinandersetzung mit Hegel. Hervorzuheben ist dabei, dass
F. diese Auseinandersetzung aus einer profunden Kenntnis der hegelschen Philosophie her flhrt, die manche
Einseitigkeiten von Deleuze verstandlich zu machen in der Lage ist. Schlissel fur Deleuzes Hegelkritik ist seine
Kritik an der Negativitat Hegels, die zwar auf Begriffe angewendet werden kann, aber nicht der Realitat der
Korper entspricht. Sie verlangen eine negationslose Betrachtungsweise, welche nicht einfach positiv oder gar
positivistisch ist, sondern exzessiv in Bezug auf jede Begriffsbildung. Sobald man etwa vom Grlinen spricht,
abstrahiert man von den konkreten Eindrucksnotionen, was allerdings auch Hegel so sehen wirde. Wichtig ist
auf alle Falle, dass im Sinne der organlosen Korper das anarchische Moment gegenuber jeder Struktur gewahrt
bleibt. Eine besondere Signifikanz findet die Zugangsweise von Deleuze in Bezug auf zwei Spharen, die in der
klassischen Philosophie unterbelichtet bleiben und die Deleuze Hegel provokant an den Kopf wirft, wenn er ihn
»Dummkopf“ nennt und seine Philosophie als ,,.ScheiBe® bezeichnet. Es handelt sich dabei nicht einfach um
einen philosophischen Kontrollverlust angesichts eines ubermachtigen Gegners (wie man dies vielleicht
Schopenhauer nachsagen konnte), sondern um gezielte Provokationen: Die Dummheit bringt begrifflich
Zusammenhangloses in Verbindung, oftmals aus korperlichen Eindricken und Begegnungen heraus. Die
Fakalien wiederum sind sozusagen am untersten Ende der Begriffsbildung angesiedelt, sie bilden das akephale
Element unserer Kultur par excellence, welches idealistische Philosophien veredeln und aufheben. Deleuze
spricht daher nicht Urteile Gber Hegel, sondern stellt ihn in eine Reihe mit seinem Anderen gemaB dem Prinzip
des univoken Parallelismus, der, wenn nicht vom Primat der Substanz, sondern von einer Parallelitdt von
Substanz und Modi aus gedacht, Gott eben auch mit den Fakalien (und dem Ungeziefer, z.B. der Zecke) dieser
Welt in Verbindung bringen kann. Auf diese Weise sind Bedeutungen nicht hierarchisiert (von der Idee bis zur
sinnlichen Gewissheit der Fakalie), sondern gleiten. Ob Deleuze damit nicht wiederum in groBe Nahe zum
spekulativen Satz Hegels gerat, ware sicher eine spannende Frage, die den Rahmen der vorliegenden Arbeit
allerdings gesprengt hatte.

Spinoza und sein Gedanke der Univozitat bilden den zentralen Inhalt des Kapitels ,,Zwischenspiel: Spinoza und
der Pickel, oder: Wie man einen Gott totet” (88 14-18). F. wendet sich in diesem Abschnitt emphatisch gegen
Substantialisierungen aller Art, somit auch gegen die ublichen Revolutionen der Denkungsart, wo sozusagen
ein Herrensignifikant den anderen ablost. Die Gegenverwirklichung gegen dieses Substanzdenken kann daher
nicht dabei stehenbleiben, Gott zu toéten, sondern muss jedes substantialistische Denken — und man konnte
erganzen: selbst den eigenen Denkgestus — immer wieder substanzlos machen. Es bleiben in
nietzscheanischer Manier gesagt tanzende Korper und ein substanzloses Delirium und das Wissen, dass das
Sein Unsinn, oder vielleicht: Un-Sinn ist.

Die Radikalitat von Deleuzes Ansatz findet sowohl Ausdruck als auch Erklarung und Probierstein in der Frage
des Todes, die an ein groBes Tabu der abendlandischen Gesellschaft ruhrt. Wenn diese keinen

metaphysischen Trost mehr zu bieten hat, bleibt dann nur die Verdrangung oder der Nihilismus? Das groBe



Verdienst von Deleuze besteht vielleicht darin, dass der Tod Gottes auch mit der existentiellen Frage
sterblichen Daseins verbunden wird. Hinter der emphatischen Aussage, dass Gott nicht tot, sondern
substanzlos geworden ist, steht wohl letztlich die Auffassung, dass es darum gilt, auch den Tod zu
entsubstantialisieren (vgl. besonders § 18). Dies vollzieht sich in der Anerkennung der Ereignishaftigkeit des
unpersonlichen Todes: Die christliche Tradition legte ihr Augenmerk auf das ,,Ich sterbe“ (oder ,,du stirbst®).
Dahinter aber steht der unpersonliche Tod, der in Bezug auf jede begriffliche und sinnstiftende Einfassung
exzessiven Charakter aufweist. Vor allem aber bringt sich auch im ,,Sterben” die Univozitat des Seins zum
Ausdruck: Man konnte an dieser Stelle vielleicht anmerken, dass Deleuze, wie sich auch im letzten Kapitel,
dem Altruizid, zeigt, eine groBe Zartlichkeit flir das Sein zum Ausdruck bringt, in der vielleicht der Aspekt der
Liebe unterbelichtetist, die niemals univok sein kann; damit bringt er auch eine Gegenbewegung zum Ausdruck
gegenuber einer Tradition, in der es viel Liebe und manchmal wenig Zartlichkeit gibt.

An das Zwischenspiel schlie3t sich der ,,Zweite Satz: transzendentaler Exzess“ an (88 19-23). In diesem
gegenuber dem ersten Satz deutlich kiirzeren Kapitel setzt sich F. mit Deleuzes Kritik am Urteil auseinander
und entfaltet die verschiedenen aktiven und passiven Synthesen und die ihnen korrelierenden Zeitformen. An
die Stelle des transzendentalen Ich-Begleiters Kants treten viele kleine Ichs, hinter denen wieder passive
Synthesen der Gewohnheit stehen, die reflexiv nicht im Letzten zuganglich sind und sich in den Disparitaten
am Ding ausdriicken. Wichtig ist auch hier der Begriff des Exzesses, denn die Gegenwart ist nicht koextensiv
mit der Zeit, vielmehr ist immer Nicht-Gegenwartiges, das sich quasi andrangt und den Gegenwartsfluss
exzessiv sprengt, Bedingung der passiven Synthese des Gedachtnisses. Diese kontrahiert die Vergangenheit
zu einem Punkt, in dem sie sich hin zu einer Aktualitat Uberschreitet. Daneben tritt die reine Vergangenheit, die
nie aktuell werden kann. Das dritte Moment, die Zukunft, weist auf ein exzessiv Formloses hin, welches auf
uns zukommt und in jede Synthese eine Differenz einschreibt, die sich permanent wiederholt. Die Welt des
Begriffs ist auf diese Weise ruckverwiesen auf einen ,,Chaosmos® des Unbegreiflichen, Unvordenklichen,
Differentiellen und Exzessiven.

Mit diesem Gedanken kann F. in den letzten Abschnitt, das ,,Endspiel: der Altruizid® Gberleiten. Wie bereits
eingangs angedeutet, weist Deleuzes Denken nicht nur eine zutiefst existentielle Note auf, insofern dem Tod
nichtmetaphysisch begegnet wird, sondern auch eine ethisch-politische. Die Philosophie von Deleuze ist
anarchistisch-antisubstantialistisch und dadurch kritisch gegeniber jeder Gewalt. Ihr Denken der Differenz
weist auch den Weg zur Begegnung des Anderen, die freilich nicht verurteilt und zwingt, den Anderen auch nicht
konzipiert — insofern ist der Andere Niemand -, sondern immer neue Begriffe und Potentiale freisetzt.
Besonders interessant ist der Gedanke des Mordes am Maoglichen (Deleuze, Logik des Sinns, 385), mit dem F.
seine Arbeit abschlieBt: Das Mogliche schafft immer neue Forderungen, ldeen und Hierarchisierungen; der
Mangel an Moglichkeit bzw. die damit verbundene Notwendigkeit entsubstantialisiert das Sein und lasst es

dadurch in tausend Stimmen erklingen.



F.s Masterarbeit stellt eine Uberragende Einfuhrung in das Werk von Deleuze und eine ebenso produktive
Auseinandersetzung mit demselben dar. Es ist die Frucht jahrelanger Beschaftigung in Lesekreisen, in denen
sich das Denken von Deleuze konkretisiert hat. Besonders wertzuschéatzen ist, dass F. daruber hinaus auch
immer wieder die Perspektive des groBen Deleuze-Widersachers Hegel auf sachkundige Art zu Wort kommen
lasst, was freilich nichts daran andert, dass die Arbeit dazu einladt, sich auf die Philosophie von Deleuze
einzulassen. Resultat ist eine Masterarbeit auf Dissertationsniveau, die es verdiente, der Offentlichkeit auch in

gedruckter Form zuganglich gemacht zu werden.

Py W

Univ.-Prof. DDr. Kurt Appel



