
ISSN 2007-3232

Tanatología del Siglo XXIThanatosTanatología del Siglo XXIThanatos

De la Tanatología 

                
a  la Psicotanatología



Contenido

EDITOR RESPONSABLE  

Marco Antonio Polo Scott

DIRECTORA DE PUBLICIDAD

DISEÑO Y EDICIÓN

Ana María Rico Cárdenas

DISEÑO GRÁFICO       

Ivonne Cabrera Déciga

CORRECCIÓN DE CONTENIDOS     

Leticia Salinas Hernández

Laura Báez Galindo

DIRECTORIO

OPINIONES Y SUGERENCIAS 

INFORMES Y SUSCRIPCIONES 

difusion.impo@hotmail.com

Tels.: 5752 – 7860     5243 – 0643

DERECHOS RESERVADOS

Marca Registrada  THANATOS

ISSN   2007-3232   

VOLUMEN  16

TANATOLOGÍA DEL SIGLO XXI THANATOS, Año 4, No.16, ENERO -

ABRIL 2014, es una publicación cuatrimestral, editada por el 

Instituto Mexicano de Psicooncología S.C., Av. Montevideo  No. 

635, 1er. Piso, Col. San Bartolo Atepehuacan, Delegación 

Gustavo A. Madero, C.P. 07730, México, D.F., teléfono 5752 7860, 

marcoapolos@hotmail.com, www.impo.org.mx, Editor 

responsable: Marco Antonio Polo Scott. Reservas de Derechos al 

Uso Exclusivo No. 04-2009-120113514900-102. Licitud de Título y 

Contenido No. 14808, ambos otorgados por la Comisión 

Calificadora de Publicaciones y Revistas Ilustradas de la 

Secretaria de Gobernación. Impresa por  REGRADI, S.A. de C.V., 

Mendelssohn No. 142, Col. Vallejo, Delegación Gustavo A. 

Madero, C.P. 07870, México, D.F., éste número se terminó de 

imprimir el 20 de enero del 2014 con un tiraje de 5,000 

ejemplares.

Las opiniones expresadas por los autores no necesariamente 

reflejan la postura del editor de la publicación.

Queda estrictamente prohibida la reproducción total o parcial, 

por cualquier medio de los contenidos e imágenes de la 

publicación sin previa autorización del editor.

El editor considera sus fuentes como confiables, sin embargo 

puede haber errores en la exactitud de los datos, por lo que sus 

lectores utilizan su información bajo su propio riesgo.

El editor, la casa editorial, los empleados, los colaboradores o los 

asesores no asumen responsabilidad alguna por el uso del 

contenido editorial o de los anuncios que se publiquen dentro de 

la revista.

Todo material empleado para su publicación no será devuelto, y 

se entiende que se puede utilizar en cualquier publicación, y que 

cede todo su derecho para utilizarlo, editarlo, citarlo y 

comentarlo, en cualquier tipo de publicación.   Tanatología del Siglo XXI Thanatos 3

4 De la 
Tanatología a la
Psicotanatología.

Vínculo y relación.
Naturaleza primordial
de la construcción 
conjunta.

16

marcoapolos@hotmail.com

•Psicología

Plantel  Tlalpan

Calzada de T lalpan número 1471, 

Colonia Portales,  Delegación Benito 

Juárez, C.P. 03300, México, Distrito Federal.

 

Plantel  Montevideo

Avenida Montevideo número 625 y 635, 

Colonia San Bartolo Atepehuacan, 

Delegación Gustavo A. Madero, 

C.P. 07730, México, Distrito Federal.  

Tels. 5119 - 5950 / 5752 - 7860

Tels. 5243 - 0643 / 2594 - 4902

www.impo.org.mx

Una Licenciatura

 
Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos RVOE 20100719 de fecha 20/Mayo/2010 y RVOE 20110681de fecha 18/Julio/2011

•Trabajo Social
Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos RVOE 20110520 de fecha 22/Junio/2011 y RVOE 20130335 de fecha 29/Agosto/2013

DURANTE EL MES DE ABRIL

•Descuento del en la inscripción50% 

NUESTRAS  PROMOCIONES

DURANTE EL MES DE MARZO

•Sin pago de inscripción

Inscripción:        $ 1,350.-

Mensualidad:     $ 1,350.-

Duración:  3 años

Instituto 
Mexicano de 
Psicooncología

1 De lunes a jueves

2 Un día a la semana

3 En sábado

4
Ahora también en 
DOMINGO

Con nosotros... 
¡es posible!

¿Estudiar en 
domingo?

•Derecho
Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdo RVOE 20121222 de fecha 23/Julio/2012 www.estudiosdeposgrado.org.mx



Tanatología del Siglo XXI Thanatos 5Tanatología del Siglo XXI Thanatos4

Por: Dra. Adriana Martínez Ramos

   De la Tanatología a 

                    la Psicotanatología

¿Acaso de veras se vive con raíz en la tierra? 

No para siempre en la tierra: sólo un poco 

aquí. 

Aunque sea de Jade se Quiebra, 

Aunque sea de Oro se Rompe, 

Aunque sea Plumaje de Quetzal se Desgarra. 

No para siempre en la tierra: sólo un poco 

aquí.

Nezahualcóyotl. 

l desarrollo de las ciencias a lo largo Ede la historia de la humanidad ha ido 
determinando la forma en que se 

abordan sus contenidos, ya inmersos en el siglo 
XXI y desde finales del siglo XX la tanatología es 
parte  de  un proceso  de  transición,  que 
paulatinamente va construyéndose a partir de su 
carácter disciplinar para configurarse como una 

Sobre el quehacer científico y la tanatología

 Sabemos bien que nuestra sociedad actual, inmersa 
en la globalización, representada por las posturas 
postmodernas y neoliberales, de algún modo permite el 
continuo desarrollo industrial, tecnológico y científico que 
se inició ya en el siglo pasado; ahora se comienza a retomar 
la importancia de la fundamentación de los avances 
obtenidos, en donde la creación y el sustento a partir de la 
información y los conocimientos brindará una mayor 
comprensión de lo planteado, aunado con una mayor 
formalidad para el desarrollo de los quehaceres científicos 
(Gergen, 2006; Ramírez, 2001).

Es la tarde gris y triste. 

Viste el mar de terciopelo 

y el cielo profundo viste de duelo. 

Rubén Darío



 La ciencia es cíclica y cambiante de acuerdo con la concepción de Kuhn 

(1971) adecuándose y respondiendo a los diferentes momentos, necesidades y 

procesos que atraviesa la humanidad para poderla concebir a partir de proposiciones 

creativas e innovadoras de una forma particular y diferente; es entonces concebible 

para el mundo actual, considerar que nos encontramos en un momento de construcción 

del paradigma científico de la tanatología del siglo XXI; incluyéndose, desde esta 

perspectiva, como parte también de la ciencia y sus fenómenos, surgido de las 

necesidades en la realidad humana experiencial ante los procesos de duelo de 

diferentes índoles.

 Por lo tanto, si consideramos a la ciencia como parte de un continuo 

acontecer de paradigmas; inmersa en el dinamismo de la realidad, contexto social y 

necesidades individuales, la tanatología de nuestros días, que responde a las continuas 

y cambiantes necesidades de las diversas sociedades, manteniendo sus objetivos 

fundamentales de comprensión y manejo de duelos ante las pérdidas significativas, se 

encuentra, por supuesto, en este camino hacia su conceptualización como ciencia.

 Todo paradigma científico emergente moderno, como ya se ha mencionado, 

parte de la historia dinámica de la humanidad, siendo comprendido así como 

consecuencia de la racionalidad e inteligencia del hombre, quien es, a su vez, el único 

capaz de resignificar sus interpretaciones de la realidad (Martínez, 1997).  Por lo tanto, 

es quizá la tanatología ya parte de esta construcción de las ciencias modernas, ya que al 

retomar, desde la perspectiva humanista, al ser humano como eje central de sus 

cambios y elaboraciones en los duelos, permite crear y recrear las intersubjetividades 

en torno a la muerte y el duelo.

 Freud (2000) opinaba que para lograr el conocimiento de la realidad exterior 

al ser humano  sólo existía el camino de la labor científica, ahora bien es necesario 

considerar que no sólo se trata de la realidad exterior, sino del mundo interior del ser el 

que se manifiesta en cada proceso que transitamos tanto en lo social como en lo 

emocional, cognitivo y espiritual, todo ello en conjunto con la interrelación con el 

entorno, dando así un contexto más pleno, tanto subjetivo como intersubjetivo. Por lo 

tanto, el trabajo integrador de la experiencia del Ser durante los procesos de duelo y su 

atención tanatológica y psicotanatológica sin duda es una manera de lograr ese 

conocimiento de manera científica.

De disciplina a ciencia

 Para abordar y comprender la transición de la que la tanatología hoy parece 

ser objeto, es importante considerar cómo es que la ciencia al estar relacionada con los 

valores humanos, hoy puede ser considerada en un espectro continuo de desarrollo en 

el que intervienen tanto la historicidad como las transformaciones de las sociedades en 

su transcurso, y es que la ciencia no es sólo un cúmulo de descubrimientos o 

investigaciones, sino aquel resultado que a lo largo del tiempo permite al ser humano 

establecer los llamados paradigmas científicos a partir de la construcción e influencia 

de los paradigmas disciplinares.

Tanatología del Siglo XXI Thanatos 7Tanatología del Siglo XXI Thanatos6

 Si tomamos en consideración el planteamiento que nos permitirá 

comprender el aterrizaje científico de la disciplina que nos compete, puede 

sernos de utilidad tomar en cuenta que para Braunstein (2003) existen tres 

caminos para ello: aquel que progresivamente permite conocer lo 

desconocido a partir de lo evidente, aquel en que se considera una facultad 

intelectual especial para aprender la esencia de las cosas a partir de su 

búsqueda, y aquel que más bien le construye a partir de la producción de 

conceptos que integran los datos de la experiencia con las convicciones 

espontáneas.

 Por supuesto, las necesidades en que se ha visto la humanidad a 

lo largo de sus diferentes etapas históricas, son el primer referente en el 

camino de la contextualización de toda ciencia; de algún modo los avances 

científicos y tecnológicos que emergen en nuestros días forman parte de 

dicha respuesta, de tal manera que la ciencia también surge como parte de 

las nuevas formas de producir del ser humano, en la búsqueda de 

descubrimientos y respuestas.  (Kuhn, 1971)

 La ciencia es considerada como una actividad particular del 

hombre, orientada hacia el estudio de la realidad, fundamentada por 

conocimientos próximos a la verdad, constituyéndose así como un pilar 

fundamental para entender tanto nuestro mundo como nuestras realidades 

(Del Grosso, 2000). Junto con ello podemos entonces comprender que si la 

ciencia nos permite explorar, estudiar y transformar al mundo, disciplinas 

como la tanatología, en el momento en que nos enfocamos en fundamentar 

las diferentes partes, conceptos y contextos que la compone, bien puede 

consolidarse como una ciencia. 

 Tal y como en muchas ocasiones nos encontramos en la vida 

cotidiana, la práctica y la teoría no son lo mismo, ¿cuál surge de cuál? Es en 

realidad un proceso dialéctico, pues ambas partes, necesariamente están en 

constante transformación y desarrollo; el quehacer de la ciencia es 

plantearse las preguntas que, con el transcurrir del tiempo, dan forma a 

nuevas respuestas, y también a nuevas preguntas, convirtiéndose su 

proceso en un asunto prácticamente infinito, cuestión que sin embargo, 

brinda toda posibilidad de evolución científica. Y por supuesto que en el 

desarrollo de los planteamiento propios de cualquier ciencia 

encontraremos léxico perteneciente a otras diversas disciplinas y/o 

ciencias, ya que se construye a partir de ellas e incorpora sus 

planteamientos para constituirse a sí misma observando lo que es, 

analizando su actuar, estableciendo supuestos a corroborar, integrando 

planteamientos a su propio desarrollo y dando así, forma a su 

contextualización (Braunstein, 2003); en la tanatología y sus campos de 

aplicación, aún hoy, en construcción. 



Tanatología del Siglo XXI Thanatos8

 Cuando surge un paradigma, éste influye de manera directa en el grupo de personas en que tiene lugar, 

cuando más y más miembros del grupo se unen a tal sistema de creencias, les provee de perspectivas nuevas y 

diferentes ante la recepción del mismo por parte de los individuos, lo que le convierte en una disciplina. El 

establecimiento de un paradigma brinda entonces de una relativa plenitud de comunicación profesional y ciertos 

acuerdos generales en cuanto al juicio profesional de quienes le son afines; a lo anterior, Kuhn le llamó matriz 

disciplinaria, puesto que incorpora todos aquellos saberes prácticos compartidos por los profesionales y que les 

permite clasificar el mundo, o algo en él (Fourez, 2006; Kuhn, 1971).

 Los conceptos y los elementos culturales que como sociedad vamos construyendo, constituyen la base de 

las disciplinas, y aun cuando parezcan evidentes, permiten incorporar lo necesario para atender las necesidades 

humanas ante lo que dicha disciplina se refiera; y en un proceso continuo de praxis e incorporación de 

conocimientos sobre lo que le competa, una matriz disciplinar o paradigma disciplinar se va convirtiendo en un 

paradigma científico, siendo éste aquel que fundamente el desarrollo de las nociones teóricas que puedan ser 

establecidas como teorías o paradigmas teóricos (idem).

 Para brindar el carácter científico a la tanatología, en éste camino de búsqueda se habrá de considerar una 

clara distinción entre la práctica constructiva teórica y la simple repetición de lo ya establecido, pues la formalidad 

requerida exige que no sólo se hable de lo que ya se ha dicho o de lo que se ha dado por hecho, sino que se actualice 

aquello ya realizado en función de la experiencia y la fundamentación, lo cual brinda validez tanto humana como 

teórica a los nuevos planteamientos, que sin duda, estarán basados en lo ya acontecido. Por lo tanto, una disciplina 

(en este caso, la tanatología) puede llegar a ser considerada ciencia cuando es capaz de actualizar conceptos para 

explicar fenómenos, actualizarlos y aplicarlos de manera funcional en el quehacer que le competa (Braunstein, 

2003; Martínez, 1971).

 Nestor  Braunstein (2003) plantea que no hay manera de constituir una ciencia si no es que se realiza a 

partir de planteamientos, propuestas, paradigmas e ideologías previas, criticándolas, analizándolas, 

incorporándolas e integrando aquello que constituya parte del conocimiento actual y permita su transformación. Si 

bien Braunstein considera que las ideologías son de corte pre-científico y que para la construcción del 

conocimiento científico siempre existe una lucha con dichas ideologías, desalojándolas; es quizá factible, tal y 

como comenta Thomas Kuhn (1971), siendo la ciencia parte de la respuesta a las necesidades humanas, que pueda 

ser considerada como la integración de la manifestación de las necesidades del Ser en una época específica, 

manifestadas a través de su ideología, sin necesidad de ser considerada una lucha; más aún, cuando el desarrollo de 

ambas partes pertenece a un mismo paradigma, ya sea de pensamiento, cultural o teórico. 

 Por lo tanto, para efectos de nuestro análisis y recorrido, podemos considerar que la disciplina está 

desarrollada a partir de la necesidad de atender a su objeto, mismo que la constituye, y la ciencia toma sentido y 

lugar a partir del momento en que se adquiere una clara representación intelectual de sus fenómenos a partir de 

procesos sistematizados susceptibles de cierto grado de generalización y aplicación a partir de modelos propuestos 

y propuestas paradigmáticas específicas.

La acción de la tanatología

 De acuerdo con Fourez (2006, p.77), “en la base de toda disciplina hay una ruptura, una acción humana 

que 'separa' y que impide la confusión, siempre en función de un proyecto”, en su aterrizaje hacia la psicología, 

comenta que dicha acción permite distinguir entre el individuo y todo lo que se encuentra en su entorno, aquí es 

posible considerar entonces tanto los aspectos socioculturales, como políticos, económicos, laborales y las

 

Centro de 

Tanatología y 

Terapia de Duelo Talleres

VIVIENDO MI

PROPIA MUERTE

APRENDIENDO 

A PERDONAR

PLANTEL  MONTEVIDEO: Avenida Montevideo número 625, 
Colonia San Bartolo Atepehuacan, Delegación Gustavo 

A. Madero, C.P. 07730, México, Distrito Federal.  

PLANTEL ACOXPA: Avenida Acoxpa, No.524, interior 207, 
Col. Prado Coapa 2da. sección, Delegación Tlalpan,

 C.P. 14350, México, Distrito Federal.   

Teléfonos: 5119 - 5950  /  5752 - 7860

Teléfono: 6363 - 3690  /  6589 - 2867  

www.impo.org.mx

www.centrodetanatologia.com

Inversión por taller: $ 250.-

Plantel Montevideo

Lunes 30 de junio

16:00 a 20:00 hrs.

Martes 20 de mayo de 16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Acoxpa

DUELO

Sábado 21 de junio de 10:00 a 14:00 hrs.

Plantel Montevideo

Lunes 12 de mayo 

de 17:00 a 20:00 hrs.

Plantel Montevideo

Lunes 19 de mayo 

de 16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Montevideo

Lunes 21 de abril 

de 16:00 a 20:00 hrs.

ALIVIANDO TU DOLOR

CON HIPNOSIS

Plantel Montevideo

RESILIENCIA

 Y DUELO

Lunes 14 de abril 

de 16:00 a 20:00 hrs.
ENFRENTANDO A LA

ANSIEDAD CON HIPNOSIS

Plantel Montevideo

Lunes 16 de junio 

de 16:00 a 20:00 hrs.

Martes 8 de abril de 16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Montevideo

Lunes 28 de abril 

de 16:00 a 20:00 hrs.

REENCONTRANDO A

MI NIÑO INTERIOR

 

Plantel Acoxpa

Martes 29 de abril 

de 16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Acoxpa

Martes 27 de mayo

de 16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Acoxpa

Martes 6 de mayo

de 16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Acoxpa

GRAFOLOGÍA

Martes1de abril 

de 

16:00 a 20:00 hrs.

AUTOESTIMA

Martes 10 de junio

de 

16:00 a 20:00 hrs.

RELACIONES 

DESTRUCTIVAS

Martes 28 de junio

de 

16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Acoxpa

Plantel Acoxpa



Tanatología del Siglo XXI Thanatos 11Tanatología del Siglo XXI Thanatos10

situaciones de duelo, que en cuanto a la intervención 

tanatológica en distintos campos de acción se 

atienden.

 

 Si bien la tanatología es una disciplina que 

surgió a partir de la necesidad de estudiar los 

procesos de la muerte y el morir, el camino del 

campo se ha redirigido hacia el estudio también del 

que vive, de la manera en que vive y el modo en que 

se enfrenta a las pérdidas significativas cotidianas, 

pues la vivencia del duelo no es exclusiva del que 

está muriendo, o del que ha perdido por  muerte a un 

ser querido, sino es propia de todos aquellos que 

transitamos por la vida en la vivencia de múltiples 

pérdidas y duelos, ya que cualquier pérdida que 

enfrentamos a lo largo de la vida nos vuelve sujetos 

de apoyo clínico psicoterapéutico de tipo 

tanatológico.   (Vargas, s.f.)

 Bravo (2006), comenta que existe un gran 

temor en el mundo occidental dirigido hacia la 

incertidumbre de la muerte; bien podríamos quizás, 

plantearnos dicho miedo en función de la certeza de 

la muerte y de la incertidumbre de su modo de 

acontecer, precisamente por el temor a la finitud; ya 

que el darse cuenta de que el andar de vida es en un 

sólo sentido, y su dirección es nuestro fin, el tiempo 

se convierte en la línea que une la vida con la 

muerte, situación que  por supuesto, genera temor 

en el ser humano, vinculada con la amenaza de 

destrucción o aniquilación (Carmona y Bracho, 

2008)

 Entonces pues, atreviéndonos a hablar de 

la vida y de la muerte como parte integral del propio 

proceso y acontecer de la vida, nos será posible 

comprender que en el mismo hay declives, términos 

y nuevos comienzos, y no todos ellos relacionados 

únicamente con la muerte física (Bravo,2006). A lo 

largo de la evolución del hombre, la vivencia de 

múltiples pérdidas, siempre ha estado presente, y sin 

embargo, la muerte se ha presentado como uno de 

los mayores misterios para el ser, dado su carácter de 

inexplicable. Y en cuanto a todo ello, habremos de 

plantearnos la manera en que el ser se confronta y se 

prepara con la muerte si en su propio proceso de vida 

y considerando la experiencia de las tantas pérdidas 

de su cotidiano acontecer. 

 Nestor Braunstein (2003), considera que 

las postura de la práctica y construcción teórica es 

en realidad la más funcional, certera y correcta, ya 

que para comprender y postular los planteamientos 

propios de la ciencia en construcción de que se trate, 

realiza la importación, utilización o construcción de 

conceptos teóricos, ninguno surgido de la nada, sino 

basado en planteamientos previos de otros 

científicos y/o estudiosos. Así pues, aplicando dicha 

idea a la tanatología es posible considerar la 

incorporación de la experiencia con aquellos 

(previos o alternos) propios de otras doctrinas, 

disciplinas o ciencias que le pueden permitir a ésta, 

el desarrollo de su quehacer científico.

 “Las ciencias emergen poco a poco del 

discurso cotidiano” (Fourez, 2006, p. 77) y hasta la 

ruptura del mismo, y es que en el transcurso de su 

habitual andar, los aspectos relevantes de un 

momento dado que necesitan ser atendidos por las 

disciplinas se van transformando también para dar 

lugar a nuevas respuestas, nuevas acciones, nuevas 

percepciones, nuevos planteamientos y nuevos 

saberes, que cuando son asentados como 

conocimientos comprendidos y representados 

teórica e intelectualmente toman sentido de ciencia. 

Asimismo la tanatología ha realizado o está 

realizando ese recorrido hasta tal punto que los 

conocimientos que pugnan por ser asentados para 

fundamentar su práctica parecieran estar 

permitiendo esa transición.  

La psicotanatología en la historia de la 

tanatología 

 Si bien los comienzos de la tanatología 

tienen su origen en el ámbito de lo médico, lo 

forense, estrechamente relacionado con las guerras 

y los avances tecnológicos, poco a poco se fue 

evolucionando hacia la atención disciplinar de la 

tanatología hacia lo humano, desde aquellas épocas 

propias de la primera mitad del siglo XX, en que se 

escondía a la muerte en los hospitales, quizás 

obedeciendo al profundo pesar ante los horrores de

las guerras o de las enfermedades; ya en la segunda 

mitad de dicho siglo, Inglaterra fue el escenario de 

múltiples avances en cuanto a la presencia e 

importancia de la ausencia de los familiares en los 

procesos de muerte de los enfermos en hospitales y 

hospices; fueron Kurt Robert Eissler y Elisabeth 

Kubler-Ross, ambos psiquiatras, quienes de algún 

modo por sus trabajos y planteamientos dieron un 

giro a la atención tanatológica hacia la atención más 

enfocada en aspectos de tipo psíquico-psicológico y 

emocional. Y es que si bien Kubler-Ross comenzó a 

considerar los aspectos psicológicos en cuanto a la 

muerte,  se enfocaba directamente en los 

moribundos, dado ello, la tanatología se erigió como 

un actuar de atención al enfermo moribundo, siendo 

que  no es el único ser humano que enfrenta y vive 

pérdidas, sin embargo, representó un gran avance y 

pilar para el desarrollo de la tanatología. Ahora bien, 

muchos avances ha habido desde entonces, ahora ya 

existe la mirada integral al ser humano como sujeto 

que vivencia pérdidas, y por lo tanto sujeto/objeto 

de atención tanatológica. (Bravo, 2006)

 A lo largo del transcurso de la segunda 

mitad del siglo XX, los  cambios y avances sociales,  

médicos, científicos y tecnológicos dieron un 

vuelco en cuanto a la salud humana, lo cual permitió 

que la mirada tanatológica se ampliara hacia un 

mayor número de personas con distintas vivencias 

no siempre vinculadas con la muerte, y si, con 

innumerables pérdidas que le repercutían en 

distintos aspectos, tales como lo físico, lo 

psicológico, lo social y lo espiritual; las necesidades 

de los individuos, a lo largo del transcurso del 

tiempo, fueron las que representaron para la 

tanatología el modo de abordar dichas situaciones y 

le permitieron reestructurarse, contando con la 

aparición de nuevas disciplinas y modos de 

intervención tanatológica. (Beltrán y Torre, 2011; 

Bravo, 2006; Polo Scott, 2006)

 Y es a partir de este punto en donde se 

configura la psicotanatología como uno de los 

campos de la tanatología,  que junto con 

planteamientos actuales de la psicología y la 

psicoterapia, forman parte del movimiento 

humanístico-existencial, y que en este trabajo se 

define a partir de ahora como la atención 

tanatológica de corte psicoterapéutico para la 

atención de los desajustes bio-psico-socio-

espirituales ante las pérdidas acontecidas cuando 

al individuo, familia o grupo social le representan 

dificultades en la percepción subjetiva de su 

bienestar y en el actuar social en sus diferentes 

contextos de acción.

 Para retomar la vertiente psicotanatológica 

de la tanatología clínica, será necesario entonces 

centrarse en la atención terapéutica psicológica que, a 

lo largo de la historia de la tanatología ha ido 

atendiendo las necesidades de la humanidad; 

Menciona García (2010), que durante la década de 

1960, tiempo en que en los hospitales ya se ofrecía 

atención psicológica a los familiares de enfermos 

terminales, fue el psicólogo con orientación terapéutica 

quien les atendía, limitándose en esa época a escuchar 

sus lamentos. Los diagnósticos psicoterapéuticos de 

esa época se delineaban hacia “problemas de estrés”, y 

poco a poco se fue profundizando y complejizando 

más el diagnóstico, llegándose a hablar incluso del 

síndrome de Burnout, y ya no sólo en familiares, sino 

en el personal de salud, situación que, incluso en 

nuestros días sigue considerándose. Fue entonces 

cuando la importancia de la atención terapéutica en la 

tanatología permitió ampliar la perspectiva de la 

población sujeto de atención.

 Aún en nuestros días, existe la creencia de 

que la tanatología tan sólo aborda los aspectos 

relacionados con la muerte; y aun cuando en un 

principio fue así dado el desarrollo histórico de la 

tanatología, actualmente la tanatología aborda todo 

aquello relacionado con los procesos relacionados con 

la vivencia de duelo ante la pérdida significativa, sea 

cual sea su naturaleza. (Chavarría, 2011; Polo, 2006; 

Reyes, 1996)

 Reyes Zubiría (1996) considera que el ser 

humano es capaz de curar y ser curado del sufrimiento 

que ocasiona la pérdida de un ser amado, por lo que 

resulta indispensable conocer la totalidad del hombre 

tanto en su naturaleza Biológica como psicológica 



Tanatología del Siglo XXI Thanatos12

y social; por su parte Polo Scott (2006), incorpora de 

la psicoterapia gestalt, la importancia del cierre de 

asuntos inconclusos para el trabajo de los duelos, 

propio de la terapia tanatológica, trabajando así con 

la reacción de la persona en duelo ante la pérdida de 

lo significativo, considerando también la dimensión 

espiritual del individuo y del duelo. Para Beltrán y 

Torres (2011), el duelo es una respuesta natural ante 

una pérdida, y el proceso depende de su importancia 

e irreversibilidad, que incorpora tanto la emoción y 

el sentimiento como el pensamiento, pudiendo 

llegar incluso hasta la afectación de la dignidad 

personal.

 De acuerdo con Ana María Chavarría 

Álvarez (2011), la tanatología clínica estudia la muerte 

desde el punto de vista filosófico y cultural, trabajando 

la terapia tanatológica tanto con enfermos como con 

sus familiares para la intervención en el manejo del 

duelo. Ahora bien, si consideramos que las reacciones 

de duelo no sólo corresponden a situaciones de 

muerte, la terapia tanatológica puede extenderse a los 

procesos desencadenados por todo tipo de pérdidas.

 Consideremos al tanatólogo como el 

profesional de la salud que brinda atención de los 

pacientes tanatológicos, ya no sólo entonces se 

considera a los médicos, trabajadores sociales y 

enfermeros quienes les atienden; si bien García (2010) 

comenta que el impacto de la vivencia del paciente en el 

profesional de salud determinó un enfoque 

biopsicosocial en donde se incluyan los aspectos 

psicológicos y sociales, Tizón (2004) refiere que en 

realidad se atienden cuatro dimensiones en cuanto a 

duelo se refiere: Física, psicológica, social y espiritual; 

dimensiones que Polo (2006) retoma en cuanto a la 

atención propia de la tanatología del siglo XXI se 

refiere.

 Al considerar la atención terapéutica 

tanatológica, desde hace algún tiempo, tanto en 

México como quizá en otros países, se puede escuchar 

el término de psicotanatología, quizás hasta ahora 

desde un terreno hasta cierto punto informal, pues en 

realidad se menciona en la práctica de la terapéutica e 

incluso los profesionales de la psicología y tanatología 

pueden ser nombrados psicotanatólogos; sin embargo, 

poco hay escrito aún sobre de ello, ya mencionan 

Quintanar-Olguín y García-Reyes-Lira (2010) la 

necesidad de establecer criterios generados por la 

investigación e intervención psicológica que permitan 

establecer una referencia crítica y reflexiva que permita 

fundamentar, enriquecer y crear nuevas propuestas de 

intervención  que  incorporen  la  atención 

psicoterapéutica con el campo disciplinar tanatológico, 

pudiendo así establecer bases sólidas de un trabajo y 

enfoque psicotanatológico. 

 García (2010) menciona la importancia de 

brindar una atención biopsicosocial que permita una 

intervención terapéutica ante la situación vivida de 

estrés en momentos en que la pérdida significativa y el 

duelo desencadenan en el sujeto percepciones de riesgo, 

enfermedad y muerte; este planteamiento  se constituye 

como uno de los fundamentos de la psicotanatología, 

pues permiten configurar una intervención que 

considere lo integral no sólo del ser humano sino 

tomando en cuenta todo su contexto, incluyendo la 

relación que establece con el entorno en los casos en 

que se viven las percepciones mencionadas, sean en lo 

abstracto o en la realidad social. 

 Es entonces que podemos permitirnos hablar 

acerca del enfoque psicotanatológico, que brinde mayor 

claridad al sentido y la finalidad a la atención 

tanatológica desde sus fundamentos psicológicos y 

psicoterapéuticos, al mismo tiempo que provea con 

bases metodológicas el actuar del profesional 

psicotanatólogo a partir de planteamientos humanistas 

que aborden el comportamiento durante el duelo. 

(Quintanar-Olguín y García-Reyes-Lira, 2010)

 De tal manera, considerando lo anterior, es 

factible considerar a la psicotanatología como uno de 

los actuales campos de la tanatología, que brinda la 

atención psicoterapéutica en los procesos de duelo del 

ser humano a lo largo de todo su ciclo vital.

La acción  de la psicotanatología

 Sobre Psicotanatología no existe mucho 

escrito aún, por lo que en el presente desarrollo se 

establecerá la vinculación y aplicación de los 

planteamientos de diferentes autores que sustentan la 

Estimados Alumnos 
de Licenciatura:

• Como una forma de Titulación

 

Plantel  Tlalpan

Calzada  de  T la lpan  número  1471 , 

Colonia Portales,  Delegación Benito 

Juárez, C.P. 03300, México, Distrito Federal.

 

Inscripción:       $ 1,950.-

Mensualidad:   $ 1,950.-

Plantel  Montevideo

Avenida Montevideo número 625 y 635, 

Colonia San Bartolo Atepehuacan, 

Delegación Gustavo A. Madero, 

C.P. 07730, México, Distrito Federal.  

Tels. 5119 - 5950 / 5752 - 7860 Tels. 5243 - 0643 / 2594 - 4902www.impo.org.mx

El Instituto Mexicano de Psicooncología, te invita a seguirte 
desarrollando profesionalmente, estudiando una Maestría.

Maestría

• Tanatología 

•Psicoterapia 
   Transpersonal 
   Integrativa 

•Psicooncología
 

•  de Descuento en tu 20%
   mensualidad durante toda 

   la

• Sin pago de Inscripción

(29 y 31 de Mayo)

(31 de Mayo)

(28 y 30 de Mayo)



histórico; en realidad es posible considerar que la 

psicotanatología ha existido ya desde hace tiempo, 

sólo que desmembrada en distintos planteamientos, 

modos de trabajo e intervenciones que no recibían 

dicho nombre y que no se especializaban con el 

nivel de profundidad con que la tanatología actual se 

encuentra desarrollando. Como ya se ha visto, cada 

momento histórico demanda la estructuración de 

nuevos planteamientos y acciones que satisfagan las 

necesidades predominantes, así pues, es éste tan 

sólo un acercamiento a ello. A partir de ahora, se 

realiza una integración de diversos planteamientos 

de teoría, aplicación y práctica, actualizándolos a su 

aterrizaje en la psicotanatología a modo de vía de 

fundamentación para la misma. 

 Desde el punto de vista psicológico, 

Menciona García (2010), retomando estudios y 

planteamientos propios del área con respecto a las 

actitudes, pensamientos y comportamientos, que es 

necesario tomar en consideración los diferentes factores 

que inciden en el modo de reacción de las personas en 

situaciones de duelo, tales como la evaluación (de la 

situación) y el afecto; sin embargo plantea que es 

importante tomar en cuenta también el factor 

intencional de la actitud, pues puede ser incluso un 

determinante esencial del comportamiento del doliente.

 En su quehacer, tanto disciplinar como 

científico, la psicotanatología desarrolló acciones de 

intervención que respondieran a necesidades 

inmediatas de la población, buscando dar solución o 

favorecer que los individuos encontraran soluciones a 

través de la presencia de la tanatología y el tanatólogo 

en momentos clave dentro de los proceso de duelo 

experimentados por los seres humanos. Una vez 

desarrollado lo anterior, en el momento actual, desde el 

campo o la búsqueda científica, se vuelve necesario 

defender, construir y conceptualizar la fundamentación 

de dichas intervenciones para poder permitir que de 

manera más formal y responsable se explique y 

transforme el quehacer práctico desde los aspectos 

teóricos que respalden su transcurrir. De tal manera que 

el carácter científico de tanatología y psicotanatología 

sustente las aplicaciones prácticas. (Braunstein, 2003; 

García, 2010; Kuhn, 1971; Polo, 2006)

 La forma en que se desenvuelve el 

profesional tanatólogo que implementa la atención 

psicotanatológica fundamentando su actuar estratégico 

sustentado en bases psicológicas y psicoterapéuticas, en 

realidad difiere de cómo abordan la tanatología otros 

profesionales tanto de la salud como de acción social, 

pues sus entornos bien pueden ser médicos, 

hospitalarios, religiosos, históricos, jurídicos, 

educativos, entre otros, y sus fundamentos profesionales 

por supuesto, se refieren a dichas áreas. Ante lo anterior, 

podemos retomar el término que menciona Ana María 

Chavarría con el nombre de Proceso tanatológico, 

como aquel más de orden psicológico que permite al 

tanatólogo la intervención ante el doliente y su vivencia 

de angustia, miedo, frustración, enojo, tristeza, etc., 

propia del proceso de duelo. Es gracias a ello que de 

manera crítica y reflexiva, aquel profesional que 

implementa la atención terapéutico-tanatológica será 

nombrado psicotanatólogo, considerando además que 

su marco de referencia corresponde a una metodología 

psicoterapéutica de intervención. (Chavarría, 2011; 

Quintanar-Olguín y García-Reyes-Lira, 2010)

 De tal manera que hoy en día, considerando 

la intervención psicotanatológica y la estructuración de 

vínculos resignificadores dentro de la misma entre 

paciente-psicotanatólogo, no sólo se toma en cuenta lo 

meramente tanatológico, ni sólo lo psicoterapéutico, lo 

humano, lo social, lo cultural, lo económico, etc., sino 

que involucra todo el conjunto para permitir la 

focalización de sus planteamientos de manera tal que 

puedan ser utilizados de manera práctica en una relación 

terapéutica tanatológica. (Braunstein, 2003; García, 

2010; Kuhn, 1971)

 Es posible también, incorporando distintas 

líneas de pensamiento que sin duda fundamentan y 

complementan a la vez los planteamientos que 

construyen a la psicotanatología, retomar algunas de las 

ideas de Carl Rogers (2000) acerca de la integración 

entre los aspectos terapéuticos y los científicos; ante ello 

menciona que tal pareciera existir una distancia entre la 

objetividad científica y la subjetividad psicoterapéutica. 

En cuanto al ámbito científico, o por lo menos en 

aproximación al mismo, de alguna manera, se pretende 

alcanzar la comprensión de los fenómenos, lo cual 

Tanatología del Siglo XXI Thanatos 15Tanatología del Siglo XXI Thanatos14

“representa un conocimiento objetivo de los acontecimientos y las relaciones funcionales existentes entre ellos” 

(p. 184), permitiendo lograr un cierto grado de control y predicción. A partir de ello, en semejanza al 

cuestionamiento del autor mencionado, en el ámbito de la psicotanatología es válido plantear el hecho de que no 

existe una única y absoluta verdad y que en el ámbito de la intervención de corte psicológico, psicoterapéutico y 

psicotanatológico, los aspectos científicos nos permitirán comprender como ciertas circunstancias tales como la 

relación entre los actores del proceso, influyen para la obtención de ciertos resultados, como la resignificación del 

duelo, la capacidad de revinculación y el logro de la adaptación por parte del paciente en el caso que nos concierne.

 Así pues, podemos afianzar los planteamientos anteriores tomando en consideración el desarrollo 

histórico tanto de las ciencias como de las necesidades humanas. Las personas viven en una constante cascada de 

pérdidas cotidianas, de las cuales muchas, al ser significativas, desencadenan procesos de duelo, que si bien no tienen 

por qué ser atendidas todas en intervención tanatológica, si son parte de su objeto de estudio. Si de esta experiencia 

surge entonces la incorporación de la construcción teórica, sea a través de nuevos conceptos o de la adecuación de 

otros ya existentes con el debido profesionalismo que el hecho requiere, la instauración del carácter científico brinda 

pues, mayor formalidad al quehacer tanatológico y psicotanatológico. (Braunstein, 2003. Kuhn, 1971)

 Sabemos bien que los hombres se organizan en sociedades, cuya población comparte creencias y, de 

manera subjetiva, experiencias; parte de los acontecimientos vividos que comparten los seres humanos están 

compuestos por los vínculos que establecen entre ellos, cuya naturaleza es en esencia emocional y se ve reflejada en 

lo social, estos lazos que unen a los individuos tienen una significación psicológica importante en el desarrollo de 

sus vidas, y si en lo social se establecen mandatos acerca de cómo comportarse dentro del mismo grupo del que se 

forma parte, el actuar de los individuos dentro de aquél se ve en gran medida determinado por las expectativas a que 

se encuentra sujeto; por supuesto, ello brinda estructura y organización dentro del grupo, así también podemos 

conocer distintos aspectos de la construcción y significación de sus experiencias (Braunstein, 2003)

 Cuando las experiencias del ser humano son tocantes al desarrollo de los procesos de duelo y las pérdidas 

significativas que estudia la tanatología, encontramos que, por supuesto la influencia del grupo social determina en 

gran parte comportamientos ligados no sólo con lo individual, sino también con lo intersubjetivo construido 

socialmente. Por supuesto, aspectos tales como lo antropológico y cultural se encuentran presentes en ello. 

(Braunstein, 2003; Tizón, 2004)

 Si a lo anterior le agregamos las diferentes expectativas sociales que recaen en el individuo, es posible 

considerar el gran peso y repercusión emocional que de modo individual tiene para la persona cuando por alguna 

razón no se cumple con lo establecido, o simplemente cuando lo exigido socialmente no se corresponde con lo 

vivido emocionalmente; por supuesto que esto puede ocurrir en cualquier momento, sin embargo en el presente 

planteamiento, enfocado en la vivencia de la pérdida significativa y el proceso de duelo, el individuo ante los 

mandatos sociales, tales como “ser fuerte”, “mantener la calma”, “llorarlo en su momento”, “dar vuelta a la página” 

y muchos más que buscan regir su actuar incluso ante situaciones dolorosas, al dolor por lo acontecido se suma la 

experiencia del sufrimiento ante la imposibilidad introyectada de manifestar su sentir de manera libre y congruente; 

la tanatología, desde su actuar psicotanatológico ha atendido, junto con la necesidad del tránsito del ser humano a 

través de su proceso de duelo, la necesidad de ser visto como un individuo sensible y poder despojarse de las 

etiquetas que se autoimpone a partir de lo impuesto por la sociedad. (Gergen, 2006; Martínez, 2012. Tizón, 2004)

 Entonces pues, la psicotanatología en su intervención fundamentada trabaja sobre la liberación del ser 

humano de aquellos yugos que tanto impuestos por la sociedad como por sí mismo les significan limitantes ante su 

propio ser en la elaboración de sus duelos; por lo tanto, favoreciendo el encuentro entre paciente-psicotanatólogo es 

posible favorecer el espacio nutritivo para la adecuada resignificación que le permitirá al individuo liberarse de 



Tanatología del Siglo XXI Thanatos 17Tanatología del Siglo XXI Thanatos16

aquellas ataduras necesarias para la readaptación a 

su realidad. (Braunstein, 2003; Gergen, 2006; Tizón, 

2004)

 Ya que toda ciencia incorpora conceptos 

que de alguna manera están basados en la 

experiencia, en la evidencia, en la práctica…, es 

importante la incorporación en la psicotanatología 

de todo lo que la enriquece; desde los planteamientos 

históricos propios de la tanatología hasta los 

correspondientes al trabajo psicoterapéutico en los 

procesos de resignificación, pérdida afectiva, 

desvinculación, etc., que si bien forman parte de 

otras áreas, nutren el quehacer práctico y científico 

que nos compete. (Bravo, 2006; García Lirios, 2010; 

Kuhn, 1971)

 De tal manera que por supuesto en el 

trabajo psicotanatológico, tanto en su ámbito de 

investigación como de la praxis, es posible generar 

ciertas hipótesis, que sin duda habrán, como en todos 

los casos, de ser comprobadas o refutadas durante el 

proceso y que permitirán su libre curso, verificando 

si el doliente al transcurrir su duelo, va realizando la 

resignificación del mismo, cómo es que el encuentro 

con el psicotanatólogo es un elemento favorecedor 

para ello y cómo se permite adaptarse a su nueva 

realidad vivida.

 Si  consideramos que el  paciente 

psicotanatológico se encuentra en el transcurso de un 

duelo, a pesar de que éste no necesariamente es una 

crisis, algunas de las consideraciones de Kuhn 

(1971) acerca de la respuesta a la crisis, pueden 

sernos de utilidad para comprender la construcción 

de la psicotanatología ante situaciones que favorecen 

el desajuste del individuo en distintas esferas o 

dimensiones; dicho autor comenta que los 

científicos:

  Aun cuando pueden comenzar a 

perder su fe y, a continuación a tomar en consideración 

otras alternativas, no renuncian al paradigma que los 

ha conducido a la crisis(…) una teoría se declara 

valida sólo cuando se dispone de un candidato 

alternativo para que ocupe su lugar. (p. 128)

 En dicho planteamiento podemos rescatar 

desde la psicotanatología la importancia que ha tenido 

el papel de la tanatología y la psicotanatología para el 

ser humano, como ya se ha mencionado antes en este 

texto, y aunado a ello, consideremos incluso la 

similitud que la idea anteriormente presentada guarda 

con la vivencia del individuo en duelo, ¿no acaso 

también el individuo en duelo de algún modo en 

primera instancia se resiste a despedirse de lo perdido? 

¿no acaso también necesita adaptarse a la nueva 

realidad alternativa que es parte de su vida? Y no es 

que por eso el proceso de duelo o la vivencia del 

doliente sean en sí mismas científicas, sino que son 

una clara muestra de que la connotación de la ciencia y 

su construcción en realidad parten de las realidades 

vividas por los seres humanos, tomando en 

consideración su vivencia tanto externa como interna, 

la función readaptativa del duelo y la capacidad que el 

mismo brinda a la persona para una nueva re-

vinculación, sea con personas, objetos o situaciones, 

todos ellos parte de su contexto y situación actual, 

favorecidos en el proceso psicotanatológico con la 

naturaleza del encuentro humano, primera condición 

que favorecerá el trabajo terapéutico tanatológico 

focalizado ya en la experiencia del paciente (Bowlby, 

1980; Kuhn, 1971; Rogers; 2000).

 Vínculo y Relación.  
Naturaleza primordial 

de la construcción
 conjunta

El conocimiento es la centella 
que brota del choque de dos espadas

 que son las necesidades. 
Nietzche

Toda vida verdadera es encuentro
                              Martin Buber

Todos estamos apresados por un 

    entrelazamiento de historias, 

           para mejor o para peor.

                    Jean -Marie Delacroix

a construcción conjunta en que participamos los seres humanos será entendida en el presente 

Ltrabajo como aquel proceso en que la interacción de los unos con los otros es pieza fundamental 

para la comprensión, el otorgamiento de significados, construcción de los pensamientos 

compartidos, acciones, relaciones y por ende, individualidades, mismas que no son independientes de los demás, 

sino contextualizadas por nuestro entorno: Lo otro que incluye personas, objetos, lugares, situaciones y 

pensamientos compartidos, mismos que pueden volverse comprensibles para el individuo y la colectividad sólo 

por medio de las relaciones que establecemos con ese mundo de el afuera de nosotros, que al mismo tiempo permite 

dar forma a nuestro interior individual.

    Ahora bien, no se trata sólo de cualquier  otro en nuestras vidas, sino que en ese entorno que nos 

contextualiza surgen las relaciones con aquellas personas que son importantes en la dimensión emocional del ser 

humano, con quienes establecemos lazos afectivos que nos permiten interiorizar aspectos de ellos, de tal modo que 

nos co-influimos, es decir, la influencia es conjunta, de uno a otro y del otro al uno, estableciendo así la 

“comprensión de los 'otros adentro'” (McNamee, 1996. p. 16), mas no solamente ello, sino la propia comprensión y 

significación de experiencias, pensamientos, emociones y situaciones que nos conforman, brindándonos la 

oportunidad de actuar de la manera en la que actuamos en el mundo, sentir tal y como hacemos, significar de 

manera tal que brindemos un sentido a nuestro mundo experiencial para comprenderlo, sea cual sea la índole de las 

vivencias.

 Por lo tanto, construirnos en conjunto es un acontecimiento dado en nuestro andar humano, es desde esta 

perspectiva que se le nombra aquí como Naturaleza Primordial, sin que medien en ello visiones religiosas o 

plenamente filosóficas, que bien pueden llevar a pensar en ello e incluso a conformar aspectos claramente 

aterrizados en tales aspectos; sin embargo en el presente planteamiento, se refiere a ese cotidiano intercambio de 

miradas del mundo, en donde se comparten vivencias y significados, se construyen, destruyen y reconstruyen en el 

más básico y principal proceso del ser humano de relacionarse con otros, de explorar y comprender al mundo que 

nos permite la vivencia de esa influencia mutua que tiene lugar gracias a nuestra natural búsqueda del vínculo con 

otro individuo, con cuya relación nos permitimos incorporarnos al mundo y de esa manera conformarnos y 

transformarnos ante y con ese otro.

La necesidad humana de la vinculación en un mundo de relaciones

La vinculación es común no sólo en los seres humanos, aves y mamíferos, mantiene vínculos fuertes y constantes, 

generalmente entre padres e hijos y con las parejas. Los primeros vínculos que establecen los seres humanos, 

suelen ser con la madre debido a la propensión natural a establecer solidas vinculaciones afectivas que son, a la vez, 

resultado del comportamiento socialmente establecido en una especie, permitiendo la proximidad entre los 

individuos vinculados y favoreciendo la búsqueda de su manutención y en el momento de haber una separación, 

ambas partes buscarán el restablecimiento de la proximidad entre ellos (Bowlby, 1986).

 El establecimiento de los vínculos afectivos, permite al ser humano la vivencia intensa de las emociones, que 

se hacen presentes “durante la formación, el mantenimiento, la ruptura y la renovación de lazos afectivos” (Bowlby, 

1986, p. 92); ante la separación, se vive la amenaza de la pérdida afectiva, lo cual provoca ansiedad, y si la pérdida fuera 

efectiva y duradera, aparece la pena, mientras que aún después de la separación, el mantenimiento de firmes vínculos, 

proporciona seguridad al individuo. Así pues, para experimentar la sensación de seguridad, el ser humano buscará no 

sólo mantener sus vínculos afectivos, sino constituir nuevos, y la vivencia de la pérdida ya sea efectiva o en su amenaza 

puede llegar a ser vivenciada como una desgracia que desequilibra su ser (Bowlby 1986; Cyrulnyk, 2001).



TEMA

18:00  a  18:30 hrs.

HORARIO

11:30  a  12:00 hrs.

12:00  a  14:30 hrs.

14:30  a  17:00 hrs.

ACTIVIDAD

17:00  a  19:30 hrs.

SÁBADO 24 

9:00  a  11:30 hrs. Talleres Consultar Tabla Anexa

TEMA
CONFERENCIA 
INTERACTIVA

12:30  a  13:30 hrs.

HORARIO

9:00  a  10:00 hrs.

10:00  a  11:00 hrs.

11:00  a  11:30 hrs.

PONENTE PAIS

Receso

11:30  a  12:30 hrs.

Domingo 25 

Dra. Rita Hernández Cuba  Medicina Natural y la
Hipnosis

Dr. Marco Antonio
Polo Scott

México
Taller de hipnosis 

transpersonal
13:30  a  14:30 hrs.

Dr. Rafael Guevara
García

México
Tratamiento del colon irritable 

a través de la hipnosis

Dr. Joao Jorge 
Cabral

Brasil Hipnosis y espiritualidad

Dr. Alberto Cobián
Mena

Cuba
 La práctica clínica de 

la hipnosis

Todos los talleres se repetirán tres veces.

Receso

Talleres Consultar Tabla Anexa

Comida

Talleres Consultar Tabla Anexa

NOTA:   Deberán elegir 3 Talleres al momento de inscribirse.

TEMA
CONFERENCIA 
INTERACTIVA

17:00  a  18:00 hrs.

13:00  a  14:00 hrs.

HORARIO

14:00  a  15:00 hrs.

15:00  a  15:30 hrs.

15:30  a  16:30 hrs.

Registro

PONENTE PAIS

Receso16:30  a  17:00 hrs.

Inauguración

VIERNES 23 

Dra. Adriana Shaick de 
Sandoval

Panamá  Hipnosis y estrés 
post traumático

Dr. Marco Antonio
Polo Scott

México
 Presentación del libro:
El código de la Bioética 

en la hipnosis

18:00  a  19:00 hrs.

19:00  a  20:00 hrs.

 La hipnosis y su influencia 
en la salud

Lic. Yuri Montalvo 
Velázquez 

Cuba
 Estrategias hipnoterapéuticas en 
pacientes mastectomizadas con 

dolor fantasma

Dr. Andrés Pereira 
Garzón

Colombia  Hipno-Pediatría

Los temas y ponentes están sujetos a cambios sin previo aviso.

México
Mtro. Ernesto Burela

  Anaya

TALLERES 

Congreso Internacional
de Hipnosis Psicoterapéutica

del 19 al 25 de mayo 2014

 
www.hipnosisterapeutica.com.mx

Sede: Avenida Montevideo número 625 y 635, Colonia San Bartolo Atepehuacan, Delegación Gustavo A. Madero C.P. 07730,

México, Distrito Federal. Tels.   5119 - 5950  /  2594 - 4902 / 6394 - 9035

 “Hipnosis para la vida profesional” 

Hipno
México
 



Tanatología del Siglo XXI Thanatos 21Tanatología del Siglo XXI Thanatos20

 Felipe Lecannelier (2010), habla acerca de una visión evolucionista-

vincular, que si bien la refiere en el plano epistemológico, toma en 

consideración la importancia del desarrollo socioafectivo del niño y la 

influencia del mundo social en la construcción del individuo. Ahora bien, no es 

sólo el niño quien se ve influido por el mundo social y el entorno alrededor, sino 

todo ser humano, por lo que es posible considerar algunos de los 

planteamientos de Lecannelier como parte del desarrollo de todo individuo, 

conforme crecemos y nos desarrollamos los procesos de apego se vuelven más 

complejos y flexibles; la persona es capaz de vincularse con más individuos en 

conjunto con un desarrollo simbólico más coherente si desde temprana edad 

contaron con una base segura (Bowlby, 1980).

 Una de las tareas del desarrollo para todo ser humano es el continuo 

proceso en búsqueda de adaptación, en un constante proceso de ajuste ante lo 

nuevo que acontece en nuestras historias y ante los desajustes vividos 

permitiendo que nos incorporemos a nuestras realidades presentes. En realidad 

no podemos hacerlo si no es a través de la vinculación con otros, pues el 

establecimiento de relaciones en nuestra vida nos permite co-construirnos y 

favorece la transformación y aparición de nuevas formas y significados 

(Delacroix, 2008).

 Los planteamientos referidos a la naturaleza intrínseca de las 

relaciones manifiestan que los seres humanos nos atraemos unos a otros de tal 

modo que inevitablemente buscamos establecer relaciones con los demás, las 

cuáles pueden ser consideradas como fundamento de la estructuración de la 

afectividad a partir de la interrelación con los otros, permitiendo la vivencia de 

la individualidad gracias a la existencia de los demás alrededor. Las 

experiencias en el mundo social impregnan la individualidad, y la existencia 

individual reconfigura al mundo social, realizando una especie de proceso 

alterno bidireccional conformador de una intersubjetividad y nuevas 

subjetividades que permiten llegar a comprender y adoptar perspectivas 

diferentes a las ya conocidas e inclusive, propias del otro; el mundo será 

entendido a través de la percepción que puede se captada del mismo, 

contrastando la realidad vivida con la conocida, se estructura a través de los 

intercambios directos o no entre las personas, pueden mediar objetos y 

significados, historias y transformaciones (Crego, 2003; Merleu-Ponty, 1994; 

Mitchell, 1993; Sassenfeld, 2011).

 

 Establecer relaciones vinculares permite que el ser humano adquiera 

la noción de su propia existencia pues en función de la interacción con el 

entorno, sus situaciones y personas es que se adquiere; cierto es que 

frecuentemente las primeras relaciones vinculares se dan con los padres, y sin 

embargo tienden a mantenerse como modelo de trabajo durante el resto de la 

vida, pues su influencia se incorpora como parte de la autoafirmación, a final de 

cuentas, la necesidad y capacidad de vinculación incluye componentes 

afectivos experimentados en la infancia que se actualizan constantemente 

a lo largo del tiempo y sin embargo ser genuina en función de la relación real del momento presente, y sin olvidar que este 

proceso se encuentra íntimamente ligado con las experiencias sensoriales (olfativa, auditiva, visual, gustativa y táctil), se 

garantiza que el encuentro, en primera instancia del bebé con la madre y posteriormente del individuo con otros seres en el 

mundo es un suceso para el cual el ser humano ha sido preparado desde su vida intrauterina (López y León, 2003).

 Existen, desde la mirada de Mitchell (1993), dos planteamientos más acerca de la construcción y búsqueda de 

relaciones, además de la ya mencionada naturaleza biológico-genética, menciona que también existen los dos siguientes 

planteamientos: Nos relacionamos a propósito (o por intención) y nos relacionamos por implicación. El primero de ellos propone 

que el establecimiento de relaciones es una respuesta a la manifestación del deseo, inevitable e irresistible del ser humano, de 

estar en contacto con los demás, en donde se dice que incluso cada individuo busca mantener sus relaciones y mantenerse en 

relación con los otros a toda costa, no necesariamente de manera armónica y placentera, pues sean relaciones placenteras o 

displacenteras, se buscarán de acuerdo con los modos establecidos a lo largo de su actuar de vida con aquellos con quienes se 

relaciona. En el segundo planteamiento, se propone que el ser humano se construye como individuo tanto de manera natural 

como por la búsqueda y conservación de sus relaciones, mismas que le brindan el reflejo de sí mismo y por lo tanto favorecen el 

otorgamiento del sentido a quien se es, lo cual “nos lleva poderosa e inevitablemente a la relación con los demás” (p.45).



Tanatología del Siglo XXI Thanatos22

 Es pues en la implicación en nuestras relaciones que se conjunta esa 

naturaleza primordial, no sólo de manera biológico-genética, sino también 

subjetiva de la conformación de la persona como individuo que no está 

separado del otro a su alrededor, pues cada ser humano en contacto y 

compromiso emocional con otro, da significado a su propia vida a través de las 

historias compartidas y las narraciones que de ella se van haciendo, por lo que 

el significado que nos otorgamos es en realidad un logro conjunto, 

internalizamos al otro, nos invocamos mutuamente en un llamado desde el 

interior para configurarnos a través del lazo que establecemos, así creamos la 

colectividad que nos representa y que siempre podemos transformar a través de 

la acción conjunta y relatamos nuestras historias, y es correcto con base en ello 

decir no sólo que nuestra historia la conformamos a partir de un relato o 

narración, sino también del argumento que escribimos y reconfiguramos a 

través de dichas narraciones, mismas que podemos reestructurar en tanto 

nuestras relaciones con implicación emocional se encuentren presentes en 

nuestra vida, de tal modo que no podemos prescindir ni del otro, ni de nuestras 

narraciones y mucho menos del vínculo que se establece en la relación 

(Gergen, 2007; McNamee, 1996).

 Martin Bubber menciona tres esferas en el mundo de la relación: la 

vida con la naturaleza, la vida con el ser humano y la vida con los seres 

espirituales, en donde la relación es dada en función de un Yo-Tú, no de un Yo y 

un Tú o un Ello por separado, sino incluidos, completamente integrados, pues 

lo/el otro “tiene que ver conmigo como yo con él, aunque de forma distinta” (p. 

10), y si vivimos en una constante relación que se realiza, se crea, se encuentra 

constantemente, en una relación autentica co-actuamos en reciprocidad, así es 

como desvelamos al mundo, gracias a la relación; y sin embargo ésta se 

necesita crear, que nos entreguemos a ella para construirnos en el encuentro, “la 

relación significa ser elegido y elegir” (p.13) y no puede ser dada solamente 

desde mí, sino en el conjunto; Bubber dice: “Yo llego a ser Yo en el Tú; al llegar 

a ser Yo, digo Tú” (p. 13) al referirse a la inmediatez y a la profundidad de la 

relación, de tal modo que es posible comprender que solamente llegamos a ser 

genuinamente nosotros cuando nos entregamos a la relación con lo otro y a 

mayor profundidad con el otro. (Bubber, 1995).

 

 Por otro lado, Mitchell (1993), al hacer su recorrido analítico por la 

naturaleza relacional del ser humano, comenta que las relaciones con los demás, 

son en realidad fundamentales en el desarrollo del ser humano, identificando 

raíces biológicas que son en sí mismas un recurso que nos llevan a la búsqueda 

del establecimiento de lazos afectivos, o vínculos por medio de los cuales 

conformamos relaciones que nos brindan un significado que se interiorizará de 

manera subjetiva en nuestra mente a lo largo de toda nuestra vida. Este mismo 

autor considera que en realidad no es posible establecer el camino de la 

construcción individual si no es a partir de la relación entre un yo y un otro.

Curso de 
Investigación
para trabajos

de REDACCIÓN

Lunes 21 
de abril

16:00 a 20:00 hrs.

Duración: 4 meses

PLANTEL MONTEVIDEO: Av. Montevideo número 625 y 635

Colonia San Bartolo Atepehuacan, Delegación 

Gustavo A. Madero,  C.P. 07730, México, Distrito Federal.

      

www.centrodetanatologia.comTeléfonos: 5119 - 5950 / 5752 - 7860

Mensualidad:  $   750.-

Inscripción:  $   750.-

Centro de 

Tanatología y 

Terapia de Duelo

 



  Tanatología del Siglo XXI Thanatos28 Tanatología del Siglo XXIThanatos 29
Tanatología del Siglo XXI Thanatos 25Tanatología del Siglo XXI Thanatos24

 Pichón-Riviere (1985) menciona que un vínculo es un tipo particular de 

relación de objeto que incluye factores instintivos, motivaciones psicológicas y 

conductas, estableciéndose una relación particular con el objeto que se manifiesta 

con patrones repetitivos de conducta; considera que contiene un campo psicológico 

interno y uno externo en los cuales se econstruye dicho vínculo, en cuanto al 

desarrollo psicosocial y socioafectivo, es clara la influencia del objeto externo, 

representado tanto por personas como objetos en el mundo del afuera del sujeto; sin 

embargo dicha influencia no se encuentra desligada de lo interno, aquello que 

permite significar en lo subjetivo la forma particular de relacionarse con dicha 

relación y construir su significación.

 Para el ser humano, el contacto y el vínculo afectivo con los otros 

representa un espacio de coordinación intra e interpsíquica, permite no sólo 

contener y brindar protección física y emocionalmente, sino que además permite 

alcanzar adecuados niveles de organización cerebral y social; para que ello ocurra 

es necesario contar con vínculos afectivos estables, coherentes y selectivos, pues 

“mientras más desorganizado es el espacio vincular, más dificultad (se) tendrá… 

para ir integrando los procesos” (Lecannelier, 2010. p. 30, 31).

 Los modelos de apego y posteriormente de las pérdidas y los 

consecuentes procesos de duelo que comienzan su trayectoria desde la etapa 

infantil se desarrollan a lo largo de toda la vida. La Relación Vincular se establece 

de forma bidireccional, por lo cual es posible considerarla relacional, dado que los 

intercambios son siempre interactivos y fundamentan la realidad vivida de los 

implicados en la misma (Prada, 1998; Spinelli, 2000).

 Para Pichón-Riviere (1985), el vínculo es siempre un vínculo social, 

proceso en el cual, a lo largo del tiempo la persona va repitiendo su historia de 

vínculos. Nosotros podemos considerar que aquello que dicho autor menciona 

como la influencia del vínculo hacia la noción de rol, status y comunicación, 

también se refiere a los procesos actualizantes tanto intra como intersubjetivos 

permitiendo configurar algunos lazos semejantes y otros diferentes tanto con otros 

individuos como con cosas y situaciones, cada uno con una significación particular.

 De acuerdo con Cyrulnyk, nuestra capacidad de restablecernos ante 

experiencias adversas es una parte natural de un proceso en el que “lo que somos en 

un momento dado necesariamente debe entretejerse con los medios ecológicos, 

afectivos y verbales” (2001, p. 15) en donde si uno de los elementos o recursos con 

que contamos falla, hay gran riesgo de resquebrajamiento; de tal modo que si 

cualquiera de dichos medios se ve desestabilizado ante el impacto de una vivencia 

desagradable como puede serlo la aparentemente simple amenaza de pérdida, 

sobreviene el desequilibrio, por lo que la posibilidad de angustia y desesperación 

puede hacerse presente si no se cuenta con los medios para la reestructuración ante 

lo acontecido; ello, de acuerdo con estos planteamientos, podrá lograrse mediante 

la construcción de relaciones en las cuales los vínculos afectivos puedan estar

y perdurar en el tiempo, gracias al 

encuentro y aún en presencia de la 

separación.

La fenomenología de la percepción y 

construcción de otredades  

 

El ser humano conforma una estructura intra 

e interpsíquica que le contiene y constituye 

gracias a la presencia de otros en su vida con 

quienes establece relaciones significativas, 

formándose y transformándose a partir de la 

pertenencia incorporada con su medio social 

(Los Otros) tanto en los espacios físicos 

como simbólicos compartidos, de  manera 

que cada ser humano puede sentir 

considerado y existente ante los demás  

(Gutierrez 2010; Lecannelier, 2010). 

 El ser humano, se confronta con 

un mundo al que ha sido arrojado sin 

previo conocimiento, en donde se han de 

construir las estructuras que le permitan 

aprehender al mundo, y apropiarse de sí; el 

mundo es el escenario, las relaciones y los 

vínculos son construidos en él gracias al 

encuentro entre los individuos, sin ellos no 

habría relaciones que favorezcan la 

vinculación; ahora bien, no se trata tan sólo 

de individuos en relación, sino que hemos 

de considerar que nos relacionamos en este 

escenario que nos contextualiza, el cual será 

nombrado entorno, constituido también por 

ese mundo de el afuera, lleno de objetos, 

ahí en donde se encuentran depositados un 

sinnúmero de significados, impregnado de 

la subjetividad cargada de historias, de 

referencias del mismo mundo que permiten 

que éste sea interpretado y constituya parte 

de la historia del ser humano  (Yalom, 

2000; Merleau-Ponty, 1994). 

 Sin duda la manera de percibir 

al mundo se estructura de acuerdo con la 

historicidad del ser y las transformaciones a 

cada momento; de acuerdo con los 

aconteceres alrededor del individuo y el 

mundo de relaciones que le circunde y del 

que forme parte, le permite comprenderse 

de un modo específico que sea quizá sólo 

válido para ese momento de vida. Los 

momentos trascienden, por lo que las 

percepciones cambian, y las certezas se 

difuminan de tal manera que nada puede 

ser comprendido en su totalidad y ante la 

necesidad de estructura, el individuo 

emprende una y otra vez procesos de 

búsqueda que le permitan autoafirmarse 

(ídem).

 Por supuesto existen una serie 

de fenómenos de naturaleza interaccional, 

misma que permitirá a cada ser humano 

una constante construcción de la propia 

identidad que no puede ser dada si no es en 

la interrelación tanto con los demás como 

con los eventos que acontecen en su 

transcurrir de vida; así pues, el encuentro 

con lo otro le permitirá dar significado a lo 

que le sucede y de esta manera busca 

comprender y encontrar sentido a quien es.

 E l  e n t o r n o  p e r m i t e  l a 

contextualización, dentro de ella una 

multiplicidad de objetos, personas, sucesos 

y significaciones se configuran como 

fuertes núcleos de influencia que proveen 

de una oportunidad humanizadora, mas 

para tal fin, es necesario que sean 

percibidos de manera constante, coherente 

y definida a pesar de su ambigüedad, pues 

no todo será siempre conocido, mas en la 

presencia de lo diferente se encuentra la 

oportunidad de aprehender e integrar cada 

vez más aspectos que formarán parte de la 

construcción propia; el mundo de los 

objetos muestra la promesa de la 

existencia del otro, el mundo de las 

relaciones abre la oportunidad de la 

estructuración de vínculos, la experiencia 

vincular permite la experiencia de 

relaciones vinculares  que brinden 



Tanatología del Siglo XXI Thanatos 27Tanatología del Siglo XXI Thanatos26

 Para Edgar Morin (en Gutiérrez, 2010), 

la noción del individuo como sujeto en el mundo, 

e s t á  c o n f o r m a d a  p o r  “ u n a  l ó g i c a  d e 

autoafirmación del individuo viviente al ocupar el 

centro de su mundo” (p. 43),  desde esta 

perspectiva egocéntrica, podría parecer que el 

individuo excluye a su mundo, mas en realidad su 

punto de partida es incluyente a y en el mismo, 

dado que para poder estructurarse y buscarse a sí 

mismo estableciéndose como eje central, ha de 

tomar en consideración a lo que le rodea, que en 

última instancia, le brindará la oportunidad de 

afirmarse como sujeto individual en el mundo de 

los otros, para así desarrollar la habilidad de 

integrarse tanto física como simbólicamente con 

ellos y configurarse en un mundo compartido. 

 P a r a  e x p l i c a r  l a  e x i s t e n c i a  y 

constitución de los significados y acontecimientos 

compartidos, conocido como alteridad, de algún 

modo se ha entendido entre el Yo y el Vosotros, 

entre el Nosotros y el Otro, ese otro diferente, que 

nos muestra también la diversidad, misma en la 

que nos conocemos y en donde también 

encontramos las similitudes que nos unen, las 

discrepancias que nos interrelacionan; es pues, a 

partir de lo compartido, que interiorizamos y 

construimos individualidades, mas esto implica 

también que es gracias a ello que se favorece que 

en el encuentro con ese Otro para que se formen y 

transformen las configuraciones sociales e 

históricas, tanto personales como colectivas que 

serán siempre nuevas y sustentan el proceso de 

interiorización de estos que somos en diferencia 

con el otro, gracias a su existencia y su aparición en 

nuestro andar, y por supuesto, es también aquí en 

donde surgen las similitudes, lo compartido, lo que 

nos vuelve significativos dentro del Nosotros. 

(Gergen 2006, Gergen, 2007)

 Y si en la otredad se construyen los 

Otros, y en la alteridad se simboliza lo compartido, 

en realidad el Otro se mantiene siempre presente 

desde su interiorización, en cada momento, en el 

pensamiento y a través de la acción, en su 

presencia y también en su ausencia, pues se 

mantiene siempre en nosotros cuando somos ese 

Otro construido gracias a su influencia en nuestra 

vida, no vivimos en aislamiento, ni siquiera en los 

momentos en que nos encontramos solos o ante la 

vivencia del aislamiento existencias, es incluso en 

esos momentos en que el Otro

a la existencia, y es que en realidad no es posible separar el establecimiento de las relaciones en la vivencia del 

vínculo con el otro/lo otro, ya que la manera de interiorizar, favorecida por la contextualización permitida por el 

ambiente integral del ser humano se configura y afianza tanto de manera intrapersonal como interpersonal como 

parte de los procesos de construcción de la identidad personal (Merleau-Ponty, 1994; Sassenfeld, 2011).

 Nuestras historias personales están sin lugar a dudas en continua e inevitable interacción con los demás, 

aquellos a los que Paul Ricoeur (2004) nombra compañeros de existencia, si estamos conformados por nuestras 

historias experienciales, lo que decimos nos brinda un sentido, y si lo reconstituimos hacemos uso de nuestra 

capacidad de adaptación y reconstrucción, mas no puede ser si no es en conjunto con los demás a nuestro alrededor, 

pues es con ellos con quienes creamos nuestras historias, a quienes se las narramos, con quienes recibimos el espejo 

que quienes somos y tenemos la oportunidad de recrearnos; así, los acontecimientos los comprendemos en el 

encuentro con el otro y el compartir de nuestras historias (Gergen, 2007; Mc Namee, 1996; Ricoeur, 2004). 

 El mundo de relaciones en que se vive, permite la construcción que de sí mismo hace cada ser humano, 

mas no se trata sólo de la construcción de una individualidad, sino de una identidad favorecida por el otro y la 

intersubjetividad entretejida entre todos los actores, tomando en consideración también en el contexto en que las 

relaciones tienen lugar, de tal modo que más allá de una individualidad o proceso de construcción de mismidades, 

la percepción de y en el entorno no solamente construye al individuo, sino que éste construye a su entorno, y en él al 

Otro (Gutiérrez, 2010).



Tanatología del Siglo XXI Thanatos 29

2014

Terapia de 

Juego para niños y 

adolescentes con 

enfoque Humanista 

Tanatología con 

enfoque Humanista 

Manejo de 

Emociones

 Psicoterapia 

Transpersonal 

Integrativa

Duración: 6 meses

Martes 1 de abril

16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Montevideo

 

Habilidades 

Clínicas

 Abordaje 

Psicosocial

 del Suicidio  

www.centrodetanatologia.comMensualidad:  $   750.-Inscripción:  $   750.-

Plantel  Montevideo

 Tels. 6394 - 9035 / 5119 - 4106  
 

Avenida Montevideo número 625 y 635, 

Colonia San Bartolo Atepehuacan, 

Delegación Gustavo A. Madero, 

 

  

C.P. 07730, México, Distrito Federal.

Calzada de Tlalpan número 1471, Colonia 

Portales, Delegación Benito Juárez, 

C.P. 03300, México, Distrito Federal.  

  

 Tels.  5243 - 0643 / 2594 - 4902 
 

Plantel   TlalpanPlantel   Acoxpa

Avenida Acoxpa, No.524, interior 207, 

Colonia  Prado  Coapa  2da.  sección,

 

  

Delegación Tlalpan, C.P. 14350, México, 

 Tels.  6363 - 3690 / 6589 - 2867
 

Duración: 6 meses

Plantel Tlalpan

Jueves 24 de abril

16:00 a 20:00 hrs.

Duración: 8 meses

Martes 1 de abril

16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Tlalpan

Viernes 27 de junio

16:00 a 20:00 hrs.

Plantel Acoxpa

 

Centro de 

Tanatología y 

Terapia de Duelo

Plantel Tlalpan

Duración: 6 meses

Lunes 12 de mayo

16:00 a 20:00 hrs.

Miércoles 14 de mayo

16:00 a 20:00 hrs.

Duración: 6 meses

Plantel Montevideo

Plantel Acoxpa

Duración 6 meses

Jueves 8 de mayo

9:00 a 13:00 hrs.

(Cognitivo Conductual)

Distrito Federal.Tanatología del Siglo XXI Thanatos28

no deja de estar presente, situación que en su ausencia llega a ser muy 

confrontativa, pues quizás físicamente no está, mas interiormente, por 

más esfuerzos que se hagan, no dejará de estar; lo mismo aplica al pensar 

no sólo en la otredad conformada por el ser humano, sino a Lo Otro, 

compuesto por las situaciones, los objetos, pensamientos, ideas y demás 

contenido abstracto, puede existir por naturaleza o por construcción 

humana, mas su significado ha sido construido en el encuentro, a través de 

las historias y nuestras vivencias, en nuestro acto de pensar y de construir 

el pensamiento, de movernos y de encontrarnos con el Otro; de tal manera 

que no sólo es el encuentro de conciencias o de pensamientos o de 

individuos, sino la conformación de uno ante el otro. Entonces el otro ya 

está ahí con nosotros, interiorizado, sí, mas recordemos que también le 

buscamos, precisamente porque le necesitamos interiorizar, no es tan sólo 

invisible, no está ya interiorizado y se acabó el proceso, se trata de un 

constante fluir a través del encuentro que su ocurrencia sigue aconteciendo  

(McNamee, 1993; Merleau-Ponty, 1994; Trilles, 2002; Yalom, 2000).  

 La conformación del Otro por lo tanto puede ser entendida a 

través ya no sólo de la coexistencia de las conciencias como lo menciona 

Merleau-Ponty (1994 p. 360), sino también en la incorporación de la 

interrelación de cuerpos provistos de significado, de individuos que han 

interiorizado dichas significaciones, que han contribuido a su 

configuración y que en el acontecer cotidiano siguen co-construyendo a 

través de la interacción en las relaciones establecidas buscando y 

otorgando significados que permitan comprender las historias, las 

individuales y también las compartidas, construcción que se manifiesta 

tanto en la acción como en la palabra, convirtiéndose así en una 

cimentación transformadora que permite la contextualización tanto del 

individuo como de la colectividad que estructura al individuo en sociedad 

(Gergen, 2006; Gergen 2007; Merleau-Ponty, 1994).

 

 La apertura a la realidad de la relación y el vínculo permite la entrega 

comprometida a la significación conjunta de realidades y conciencias que 

implica la apertura a la internalización del alter construido ante la otredad; por 

supuesto que la vivencia del compromiso confronta al ser humano con la 

responsabilidad de descubrirse y mostrarse tanto ante sí mismo como ante el 

Otro, de ahí quizás la vivencia de un deseo de separase del otro y dirigir el 

énfasis hacia las individualidades, que como ya se ha dicho, no hacen en verdad 

desaparecer al otro interiorizado, a nuestro vínculo con ese que ya forma parte 

de nuestro mundo simbólico a pesar de la invitación de la era de la 

globalización a un alejamiento del compromiso emocional; es por ello que el 

mundo actual se redirige hacia la búsqueda de una nueva personalización que 

aun cuando parte de las individualidades, se vislumbra su dirección hacia 



Tanatología del Siglo XXI Thanatos30 Tanatología del Siglo XXI Thanatos 31

lo colectivo, lo relacional. (Domínguez, 2004; 

Lipovetsky, 1986).

 Ser sujetos, considerarnos individuales y 

diferenciarnos de los otros ha implicado un proceso 

de inclusión con ellos, ser pate de una familia, de 

una comunidad, de una sociedad, de un mundo de 

relaciones que permiten estructurar al ser que somos 

y así establecer no sólo una unicidad singular o 

individual, considerada como el proceso de la 

individualidad, sino que al pertenecer a una 

estructura que nos significa, es posible conformar 

también una unicidad social, en donde el grupo se 

convierte por sí mismo en una entidad de diversos 

otros que al interaccionar dan forma específica la 

construcción de identidades, y cada participante 

construye a los otros, por lo que al mismo tiempo se 

configuran las otredades que entretejen la red de 

acciones, sentimientos y significaciones para cada 

una de las personas involucradas.

La construcción del individuo en Relación 

Vincular a partir del encuentro  

 La conciencia reflexiva del sí mismo 

permite al ser humano constituirse en el que es, 

reconocerse a partir de reinterpretarse a lo largo de 

su historia, cierto es que este proceso conlleva la 

exclusión del entorno ante si y de sí mismo ante el 

entorno, mas no puede ser realizado mediante una 

previa y alterna inclusión con el mismo. Ahora bien, 

dentro del proceso de afirmación personal y 

construcción de ese ser que se es, gran influencia 

tienen tanto los acontecimientos como los seres 

humanos alrededor, pues el proceso de construcción 

individual bien puede ser comprendido como parte 

de la constante co-construcción en el contacto de un 

yo-nosotros, tanto en la relación como dentro del 

entorno que compartimos (Delacroixe, 2008; 

Ricoeur, 2006).

 Para ello habremos de considerar la 

naturaleza relacional del ser humano por 

implicación, como ya se ha mencionado antes, ese 

proceso mediante el cual se favorece la entrega 

afectiva, la formación y consolidación de vínculos 

emocionales  con los demás; en este planteamiento 

se integra también ese proceso de internalización del 

otro, que sin duda se realiza a través del encuentro 

que favorece la relación, y no sólo actuará durante la 

temporalidad de la misma, sino que seguirá 

actuando en ausencia del otro, no sólo en cuanto a 

individualidad se trata, sino en cuanto a capacidad 

de re-vinculaciones y nuevas vinculaciones con el 

mundo de las personas y de los objetos alrededor; a 

este tipo de relaciones, para el presente trabajo se les 

nombra  relaciones vinculares.

 Cada ser humano es partícipe y co-

partícipe de la ocurrencia de aconteceres en la 

realidad compartida con los demás, cada 

experiencia se conforma a través de la continua 

interacción con los otros; en realidad no existe una 

separatividad  real entre este que soy y el Otro, pues 

es en un constante fluir interaccional que ambos nos 

co-influimos en una construcción conjunta de 

quienes somos tanto en lo dual-colectivo, como en 

lo individual.

 La construcción individual es una especie 

de envoltorio de la realidad de interacciones entre 

dos o más individuos que permite organizar tanto el 

conocimiento del mundo como de la individualidad, 

encontrarnos dentro de experiencias conjuntas nos 

permite entonces funcionar más armónicamente en 

nuestro entorno gracias a las relaciones sociales y 

significativas que en él encontramos, establecemos, 

buscamos y transformamos, es por ello que no se 

puede construir el individuo si no es a partir de los 

encuentros, de las relaciones, de los vínculos, de las 

interacciones, a partir de ahora, para connotarle se le 

llamará individuo en Relación Vincular.

 Plantea Fairbairn (en Mitchell, 1993, p. 

40) que “el motivo básico de la experiencia humana 

es la búsqueda y conservación de un fuerte vínculo 

emocional con otra persona”, y en este sentido es 

posible reflexionar y comprender que es gracias al 

establecimiento de las relaciones que podemos 

generar fuertes vínculos que resulten duraderos, en 

un acercamiento a los planteamientos de Bowlby 

(1985), si estamos en búsqueda de una base segura e 

integrándolos a aspectos de construcción social 

(Gergen , 1993) y del encuentro en la psicoterapia 

(Delacroixe, 2008), también podemos considerar el 

proceso de formación identitaria gracias a la 

presencia de otro en nuestra vida, mas no sólo 

representado por un sólo individuo, sino por una 

secuencia natural-social de encuentros relacionales 

que permiten el establecimiento de relaciones 

significativas, en las cuales nos podemos ver  y 

construir no de manera individual, sino en una dupla 

(en el caso de dos) de construcciones propias 

influidas por el otro y participamos del mismo modo 

en la construcción que de sí mismo hace el otro, es 

decir una co-construcción dinámica, inevitable e 

imparable. 

 A lo largo de toda la vida nos vamos dando 

forma por medio de la interacción con el mundo, y en 

ello, el establecimiento de relaciones que provean de 

vínculos afectivos es de suma importancia para el 

devenir de la propia reflexión, y una construcción 

psicológica en dicho encuentro, pues organizamos 

nuestras experiencias gracias al reconocimiento de 

nosotros mismos a través del contacto con los otros 

(Mitchell, 1993).

 Y es en el transitar entre la individualidad y 

la otredad que se va transformando la alteridad 

mediante un proceso que nos permite incluirnos con 

los otros y separarnos en los momentos en que lo 

necesitamos o nos lo demanda el contexto social; al 

incluirnos en conjunto con el otro vamos 

construyendo ese espacio de encuentro de tipo 

relacional que sin duda incorpora el establecimiento 

de los vínculos que nos unen de manera afectiva; 

comenta Edgar Morin (en Gutiérrez, 2010, p. 45) que:

  Hay en la situación de sujeto una 

posibilidad egoísta que va de sacrificar todo a sí 

mismo, y una posibilidad altruista que va hasta el 

sacrificio de sí mismo. La primera posibilidad puede 

llevar al antagonismo en la presencia del 

semejante…. La segunda puede suscitar una 

fraternidad que incita a dar su vida por el amigo, el 

hermano… La calidad de sujeto porta en ella la 

muerte del otro y el amor por el otro.

 Si en los encuentros en que compartimos 

nuestra subjetividad tenemos la oportunidad de 

resignificarnos, podemos entonces apostar por la 

unión vincular con aquellos otros significativos para 

reestructurar estos que somos con la siempre 

tendencia biopositiva que algunos sostienen, 

identifica al ser humano. Los aprendizajes de vida 

que tienen lugar en nuestros aconteceres cotidianos 

serán también una pauta primordial  para 

comprendernos desde nuestro fenomenológico 

actuar; no podemos consagrarnos como sujetos si no 

es gracias a nuestros encuentros constructivos con 

otros; somos verdaderamente capaces de entregarnos 

a nosotros mismos como a los nuestros, esos otros 

significativos que aparecen en nuestro recorrido vital, 

estableciendo también la “relación inter-subjetiva de 

amistad y de amor (ídem, p. 45)

 El individuo en relación vive para sí al 

mismo tiempo que vive para el otro y en su relación 

con él, vive una lucha entre esa entrega y el egoísmo 

de la individualidad que despierta en él el deseo de 

ver por y para sí, Edgar Morin Habla de un Nosotros  

y la entrega que en cuanto a intimidad emocional esto 

conlleva, retomemos la relación Yo-Tú de Martin 

Buber (1995) para comprender más allá de un simple 

nosotros conformado por una individualidad-

alteridad-otredad, sino de un dinámico encuentro con 

el otro como hecho fundamental de la existencia 

humana: el hombre con el hombre; no vamos hacia 

cualquier otro, no nos implicamos con todo individuo 

en una relación que permita vínculos profundos, sino 

que vamos al encuentro de otro ser humano para 

unirnos en una esfera que nos contiene, que nos 

estructura, que nos entrelaza inevitablemente en un 

encuentro de recíproca presencia que no es necesario 

buscar, el encuentro se da por sí mismo y entonces 

nos implicamos, la relación es inmediata, la vida del 

encuentro se da por sí misma y en ese Yo-Tu nos 

influimos de manera recíprocamente fluida (Buber, 

1995; Gutiérrez, 2010; Mitchell, 1993)

 En el encuentro de estas duplas que 

conforman las relaciones Yo-Tu, la interacción 

constante permite la vivencia de ser con el otro un 

ente integrado por dos que coexisten en el momento, 

con participación circular y libre de aislamientos; se 

trata de una entrega plena con el otro, sin 

parcialidades, una totalidad que permite la auto-

regulación de la dupla situada en el mundo de la 

relación que se construye, de ese encuentro que 



Tanatología del Siglo XXI Thanatos 33Tanatología del Siglo XXI Thanatos32

conforma la relación. Al experimentar su mundo, el ser 

humano puede incorporar parte del mundo de los objetos, 

mas es en el encuentro de la relación en donde se conforma 

lo nuevo sin aniquilar la esencia de lo anterior, se crea entre 

los individuos relacionales y no sólo en ellos, sino que es en 

ese espacio relacional que se tiende aquello que también 

les conforma en mutua reciprocidad (Buber, 1995; Ure, 

2001).

 Al estar frente al otro en el encuentro de su 

presencia es que se desvelan los misterios del mero 

individuo y nos permitimos construir la alteridad a partir de 

la relación vivida en la dupla, de tal modo que “únicamente 

cuando el individuo reconozca al otro en toda su alteridad 

como se reconoce a sí mismo… y marche desde este 

reconocimiento a penetrar en el otro, habrá quebrantado su 

soledad en un encuentro riguroso y transformador” (Buber, 

1967. p. 145).

 Así pues consideremos al individuo en Relación 

Vincular no sólo como ese individuo que se conforma 

gracias a las relaciones, menos aun a aquel que pueda 

prescindir de ellas, sino por el contrario, a aquel que gracias 

a las relaciones de implicación, entrega y compromiso 

emocional se permite vincularse y conformar una fuerte 

estructura de significación biopositiva, que involucra la 

construcción de fuertes lazos que constituyen a cada uno de 

los participantes y que se mantendrán a través del tiempo 

aun cuando la separación entre los individuos tenga lugar, 

acontecimiento que sin duda es parte de los procesos 

psicotanatológicos; asímismo,  ambos actores son parte de 

ese espacio entre dos al que pertenece, en donde lo 

interhumano se conforma una y otra vez a través de los 

encuentros, tanto los reales como los simbólicos que no 

separan en realidad a individuos y colectividad en el 

mundo, incluso no sólo reconociendo el encuentro, sino 

relacionándose y vinculándose incesantemente a cada 

momento en su transcurrir.

Hacia la construcción conjunta en psicotanatología.

 A partir de lo ya planteado, es posible 

comprender la importancia que tiene el encuentro con los 

otros a través de la conformación de relaciones con ellos y 

de la influencia que tiene el establecimiento de los vínculos 

emocionales a partir de la interacción con los seres 

significativos en dicha relación; como seres humanos nos

nos conformamos tanto en lo social como en lo 

individual, que en realidad no pueden ser vistos por 

separado desde la presente propuesta; es a partir del 

contexto que construimos nuestra subjetividad, dada 

y favorecida a partir de las significaciones que se han 

ido estableciendo en el espacio de las relaciones, de 

tal manera que si el mundo de interacciones nos 

permite configurar relaciones con las cuales nos 

otorgamos a nosotros mismos un significado, 

también es a través de ellas que nos relacionamos 

c o n  n o s o t r o s  m i s m o s  a  t r a v é s  d e  l a s 

internalizaciones realizadas en nuestro contexto de 

relaciones vinculares.

 Es en el encuentro entre paciente y 

psicotanatólogo se encuentra dado un contexto de 

co-construcción, sin duda nos reunimos gracias a la 

búsqueda en nuestro entorno de aquél que nos 

signifique y que permita que interioricemos aspectos 

interaccionales propios de las relaciones en nuestro 

ser individual, mismo que se ve constantemente 

influenciado por las relaciones en la realidad interna 

y los vínculos emocionales  internos que le 

acompañan; ya se hablará más a fondo sobre ello a lo 

largo de los siguientes capítulos, pues es necesario 

profundizar en ello, por ahora se realizarán algunas 

reflexiones a la importancia de la estructuración de la 

Relación Vincular entre ambos actores de este 

proceso mencionado.

 En la psicotanatología, tal y como se 

mencionó en el capítulo anterior, vista en 

términos de la presente propuesta, siendo uno de 

los campos de aplicación de la tanatología y en 

conjunción con la intervención psicoterapéutica 

y el fundamento psicológico de la misma,  es 

dentro de un contexto terapéutico que tienen 

lugar los encuentros de atención e intervención; 

resulta entonces importante conocer no sólo la 

razón tanatológica o de vivencia de pérdida que 

lleva al paciente a formar parte de dicho proceso, 

y tampoco solamente al fundamento profesional 

que ha de tener el psicotanatólogo, sino a lo que 

ocurre en sus encuentros, en ese espacio en que 

se conforma el encuentro de individualidades, 

construcción de otredades y formación de la 

alteridad que será un escenario importante para 

el trabajo conjunto a realizar. 

 Si como ya se ha dicho antes, nos 

constituimos a través de las historias que nos 

narramos dentro de un entorno conformado por 

objetos y personas con quienes establecemos 

relaciones, varias de las cuales se constituyen 

por sí mismas como relaciones vinculares con 

las que o sólo nos encontramos, sino que estamos 

en constante búsqueda de ellas,  mismas en las 

que depos i tamos un marav i l loso mundo 

s i m b ó l i c o a l c u a l o t o rg a m o s m ú l t i p l e s 

significados a través de nuestro lenguaje; desde 

el plano de la lingüística se considera que la 

mente es producto de la matriz cultural dentro de 

la que se produce el lenguaje con que nos 

comunicamos pues interactuamos a través del 

mismo (Mitchel, 1993), y gracias a ello resulta 

posible comprender que nos permite obtener 

estructura y delimita aquellos significados 

otorgados; sin embargo vayamos un poco más 

allá, hacia el mundo de la interacción social o el 

mundo del otro, aquel con el que a través de 

nuestras interacciones sociales a través del 

lenguaje, desde su aspecto pragmático que 

permite construir los modos de acción en el 

entorno dado, el intercambio social permite la 

construcción tanto del individuo como de lo 

compartido (Gergen, 2007).

 Ahora bien,  centrándonos en el 

p r o c e s o  d e  a t e n c i ó n  e  i n t e r v e n c i ó n 

psicotanatológico, exis te un intercambio 

en t re e l ps ico tana tó logo y ese o t ro que 

l lamamos paciente , y que b ien podemos 

referirlo como doliente o para efectos del 

p r e s e n t e  t r a b a j o  y  s u  p r o p u e s t a  d e 

construcción conjunta, se ha llamado también 

el acompañado significativo, dado que desde 

la tanatología se ha dado gran importancia al 

acompañamiento a los dolientes, y si en esta 

propuesta se dará forma a la construcción del 

Vínculo Relacional, s in duda su carácter 

m u t u a m e n t e s i g n i fi c a t i v o s e e n c u e n t r a 

implícito,  por lo que con dicho término nos 

referiremos a aquel ser humano que ha vivido o 

está viviendo una pérdida significativa que le 

representa un desajuste bio-psico-social-

espiritual, ya sea en una o en varias de dichas 

áreas y que le representa una dificultad en su 

s u b j e t i v o b i e n e s t a r y a c t u a r f u n c i o n a l 

cotidiano; así pues, el lector podrá leer a partir 

de ahora cualquiera de estos tres término, 

sabiendo a quien  nos referimos.



Instituto
Mexicano de
Psicooncología

•Tanatología

•Psicooncología

•Psicoterapia 

Plantel  Tlalpan

Calzada de T lalpan número 1471, 

Colonia Portales,  Delegación Benito 

Juárez, C.P. 03300, México, Distrito Federal.

 

Inscripción:       $ 1,950.-

Mensualidad:   $ 1,950.-

Inversión

Plantel  Montevideo

Avenida Montevideo número 625 y 635, 

Colonia San Bartolo Atepehuacan, 

Delegación Gustavo A. Madero, 

C.P. 07730, México, Distrito Federal.  

Tels. 5119 - 5950 / 5752 - 7860

Tels. 5243 - 0643 / 2594 - 4902 www.impo.org.mx

   
28, 29, 30 y 31

Dirigidas a todas las personas interesadas en el tema con el nivel de estudios de Licenciatura.

Avaladas por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos 

 RVOE 20122008 de fecha 28/Septiembre/2012  y  RVOE 20130336 de fecha 29/Agosto/2013

Avaladas por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos 

RVOE 20101044 de fecha 20/Septiembre/2010 y RVOE 20080221 de fecha 7/Marzo/2008, 

Avaladas por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos  

 RVOE 20081350 de fecha 24/Junio/2008 y RVOE 20090905 de fecha 7/Octubre/2009,

 
 Transpersonal

 Integrativa

M
A
E
S
T
R
Í
A
S 

M
A
E
S
T
R
Í
A
S 

DURANTE EL MES DE ABRIL

•Descuento del 30% 
en la inscripción

NUESTRAS  PROMOCIONES

DURANTE EL MES DE MARZO

•Descuento del 50%
en la inscripción

 Mayo

Tanatología del Siglo XXI Thanatos34

 Entonces pues, es a partir del encuentro y los 

intercambios entre ambos: psicotanatólogo y doliente, 

que  el primero puede conocer las vivencias del segundo, 

si duda, tal y como lo plantea Gergen (2007), una parte 

importante proviene de su narrativa, misma que provee el 

contexto de su experiencia; asimismo, será el 

psicotanatólogo, a partir del uso de sus propias palabras, 

por supuesto acompañadas de acciones, quien brindará 

un clima adecuado y positivo para el trabajo 

psicotanatológico, permitiendo que en ese intangible 

espacio entre ambos se  genere, desde lo profesional una 

Relación Vincular que será muestra manifiesta de las 

previas relaciones vinculares del paciente.

 Germán  Casse ta  ( s . f . )  afi rma  en  su 

reinterpretación particular sobre la teoría de Pichon 

Riviere, que tanto los objetos como los vínculos se 

derivan de la existencia de las relaciones, pues “nada está 

separado y…todo se encuentra en interacción” (parr. 4), 

en donde aun cuando exista relación, que conforma en sí 

misma el desarrollo de un vínculo, no sólo da forma a 

éste, sino que constituye todo aquello que de él se derive; 

de ahí la importancia del planteamiento del presente 

trabajo, no sólo se trata de un vínculo o de una relación, 

sino del establecimiento de ambos en un conjunto que 

trasciende más allá de la presencia y que sigue actuando 

en ambos participantes de la interacción dada, ante lo 

cual se plantea el concepto Vínculo Relacional, que 

conjugará ambos aspectos tanto dentro de la vida misma 

del individuo en su cotidianeidad, como aterrizado 

directamente en la interacción entre el psicotanatólogo y 

el acompañado significativo.  No ha de preocuparse aún 

el lector por dicho concepto, ya que para su construcción 

se dedicarán los siguientes capítulos, pues son los que 

plantean en sí misma, su conformación; sin embargo 

desde este momento es fundamental incorporar la idea de 

que se establece gracias al encuentro entre ambos actores 

en una relación que les vincula y permite una especie de 

abstracción de lo que cada uno es en individualidad, de tal 

manera que el paciente frente al profesional se desvela 

descubriendo aquello que le significa: ideas, 

pensamientos, deseos, acontecimientos, creencias, etc., 

que el psicotanatólogo conoce no sólo desde la escucha, 

sino en un entregado acompañamiento en el cual se 

transforma a sí mismo gracias a la Relación Vincular, 

siempre en pro de la búsqueda de equilibrio de aquel a 

quien acompaña a través de la acción, la escucha y la 

narración conjunta de historias.



•Psicología

•Gerontología
 
Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos RVOE 20100719 de fecha 20/Mayo/2010 y RVOE 20110681de fecha 18/Julio/2011

 
Avalada por la Secretaria de Educación Pública,  según acuerdos RVOE 20100718 de fecha 20/Mayo/2010 y RVOE 20110682 de fecha 18/Julio/2011 

•Trabajo Social
Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos RVOE 20110520 de fecha 22/Junio/2011 y RVOE 20130335 de fecha 29/Agosto/2013

•Psicopedagogía
Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdos RVOE 20081591 de fecha 16/Junio/2008 y RVOE 20090904  de fecha 7/Octubre/2009

•Derecho
Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdo RVOE 20121222 de fecha 23Julio/2012 

R
E

V
IS

T
A

 N
o

. 
1

6
  

 E
N

E
R

O
 -

 A
B

R
IL

 2
0

1
4

1 De lunes a jueves

2 Un día a la semana

3 En sábado

Mayo 26, 27, 
28, 29, 30, 31 
y 1 de junio 

NUESTRAS  PROMOCIONES

¿Estudiar en domingo?

Con nosotros... ¡es posible!

Conoce nuestras opciones 
de estudio...

Licenciaturas

4 Ahora también en 

DOMINGO

Dirigidas a todas las personas interesadas, 

con nivel de estudios Medio Superior.

Calzada de Tlalpan número 1471, Colonia Portales, 

Delegación Benito Juárez, C.P. 03300, México, 

  
 Tels.  5243 - 0643 / 2594 - 4902 

 

Plantel  Montevideo Plantel   Tlalpan

 Tels. 6394 - 9035 / 5119 - 5950  

 

www.impo.org.mx

Avenida Montevideo número 625 y 635, 

Colonia San Bartolo Atepehuacan, Delegación 

Gustavo A. Madero, C.P. 07730, México, 

 

Distrito Federal. 
Distrito Federal. 

Inscripción:        $ 1,350.-

Mensualidad:     $ 1,350.-

Duración:          3 años

DURANTE EL MES DE ABRIL

•Descuento del en la inscripción 50% 

www.estudiosdeposgrado.org.mx

Instituto 
Mexicano de 
Psicooncología


