
Tanatología del Siglo XXIThanatos
ISSN 2007-3232

Tanatología del Siglo XXIThanatos

Deconstrucción 

de JAQUES DERRIDA

Tanatología Médica

 

Transpersonal 
Psicología

animal de compañía

 

Duelo por la muerte de un 



Contenido

EDITOR RESPONSABLE  

Marco Antonio Polo Scott

DIRECTORA DE PUBLICIDAD

DISEÑO Y EDICIÓN

Ana María Rico Cárdenas

DISEÑO GRÁFICO       

Ivonne Cabrera Déciga

CORRECCIÓN DE CONTENIDOS     

Andrea L. Mendoza Medina

Leticia Salinas Hernández

Laura Báez Galindo

DIRECTORIO

OPINIONES Y SUGERENCIAS 

INFORMES Y SUSCRIPCIONES 

difusion.impo@hotmail.com

Tels.: 5119 – 4106     5243 – 0643

DERECHOS RESERVADOS

Marca Registrada  THANATOS

ISSN   2007-3232   

VOLUMEN  14

TANATOLOGÍA DEL SIGLO XXI THANATOS, Año 4, No.14, Enero-

Mayo 2013, es una publicación cuatrimestral, editada por el 

Instituto Mexicano de Psicooncología S.C., Av. Montevideo No. 

635, 1er. Piso, Col. San Bartolo Atepehuacan, Delegación 

Gustavo A. Madero, C.P. 07730, México, D.F., teléfono 5119 4106, 

marcoapolos@hotmail.com, www.impo.org.mx, Editor 

responsable: Marco Antonio Polo Scott. Reservas de Derechos al 

Uso Exclusivo No. 04-2009-120113514900-102. Licitud de Título y 

Contenido No. 14808, ambos otorgados por la Comisión 

Calificadora de Publicaciones y Revistas Ilustradas de la 

Secretaria de Gobernación. Impresa por  REGRADI, S.A. de C.V., 

Mendelssohn No. 142, Col. Vallejo, Delegación Gustavo A. 

Madero, C.P. 07870, México, D.F., éste número se terminó de 

imprimir el 30 de enero del 2013, con un tiraje de 5,000 

ejemplares.

Las opiniones expresadas por los autores no necesariamente 

reflejan la postura del editor de la publicación.

Queda estrictamente prohibida la reproducción total o parcial, 

por cualquier medio de los contenidos e imágenes de la 

publicación sin previa autorización del editor.

El editor considera sus fuentes como confiables, sin embargo 

puede haber errores en la exactitud de los datos, por lo que sus 

lectores utilizan su información bajo su propio riesgo.

El editor, la casa editorial, los empleados, los colaboradores o los 

asesores no asumen responsabilidad alguna por el uso del 

contenido editorial o de los anuncios que se publiquen dentro de 

la revista.

Todo material empleado para su publicación no será devuelto, y 

se entiende que se puede utilizar en cualquier publicación, y que 

cede todo su derecho para utilizarlo, editarlo, citarlo y 

comentarlo, en cualquier tipo de publicación.   

Psicooncología

Psicoterapia 
Transpersonal Integrativa

Tanatología

Tanatología del Siglo XXIThanatos 3

54
Editorial

Introducción a la 

Deconstrucción 

de Jaques Derrida

146

26Bienal de 

Psicología en

Santiago de 

Cuba

 

La Muerte 

de Lucas

Duelo por la 

muerte de 

un animal de 

compañía

 

31

Hablando de

Hipnosis

32

Tanatología

Médica

 

25

 Psicología

 Transpersonal 

Introducción 

a la Deconstrucción 

De Jaques Derrida

Avaladas por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdo: Tanatología RVOE 20101044 de fecha 20/Septiembre/2010 y RVOE 20080221 de fecha 7/Marzo/2008, Psicooncología: RVOE 20081350 de fecha 24/Junio/2008 y 

RVOE 20090905 de fecha 7/Octubre/2009,Psicoterapia Transpersonal Integrativa: RVOE 20122008 de fecha 28/Septiembre/2012

marcoapolos@hotmail.com



El Instituto Mexicano de Psicooncología presentó como participantes 

al Dr. Rafael Guevara García cuya ponencia fue “La Hipnosis y los 

estudios del aparato digestivo” y al Dr. Marco Antonio Polo Scott, quien 

impartió el curso precongreso “La Hipnosis Terapéutica”, el taller 

“Elaboración de Duelos a través de la Hipnosis” y expuso la 

conferencia magistral “La Hipnosis en el ámbito de la Psicoterapia 

Transpersonal”, así mismo, participó en el Panel de “Ética y la 

Hipnosis”.

Cabe resaltar que la evaluación dada a ambos exponentes fue la más 

alta.

En el mismo evento se dio a conocer que el próximo Congreso 

Panamericano y Caribeño de Hipnosis será realizado por el Instituto 

Mexicano de Psicooncología, debido al gran prestigio internacional 

que éste posee, el cual será  denominado Hipno-México 2014. 

n la ciudad de Santiago de Cuba, del 18 al 22 de marzo del presente año se llevó a 

Ecabo el 5to. Congreso Panamericano y Caribeño de Hipnosis Terapéutica con la 
participación de Cuba, país antrión, Panamá, Brasil, Colombia, Argentina, Uruguay, 

Bolivia, Estados Unidos, Costa Rica, Puerto Rico, República Dominicana, España, Perú, 
Venezuela y México.

Hablando de 
HIPNOSIS

1999-2013

Dr. Marco Antonio Polo Scott

        

Tanatología del Siglo XXIThanatos 5Tanatología del Siglo XXIThanatos4

E
d

it
o

ri
a

l

Ya en otro espacio hemos explicado que la tana- 

tología tiene cuatro campos de acción: Tanatolo-

gía Medica, Tanatología Educativa, Tanatología 

Social y  la Psicotanatología.

En el inicio de esta maravillosa ciencia esta vi-

sión no era considerada por los entonces tanató-

logos que en su mayoría eran médicos y consi-

deraban que el trabajo psicoterapéutico no ne-

cesitaba una preparación previa.

Con la llegada de personas de otras profesiones

esto se incrementó, tanatólogos incursionando

en el campo de la Psicotanatología sin prepara-

ción previa.

Los grandes conflictos en la atención psicotana-

tológica  provenían de supuestas terapias de 

tanatólogos sin formación (base específica en la

psicoterapia), lo cual, en algunos casos vino a

desvirtuar el trabajo realizado por psicotanato-

logos serios que estaban abriendo las puertas

que la postura kubleriana había cerrado y que

los seudotanatólogos vuelven a cerrar, con lo

cual la labor profesional del psicotanatólogo se

vuelve más ardua, sin embargo, con todo ello es

hermosa esta práctica. 

Hoy en día, uno de los grandes retos de la Tana- 

tología es que su representante, el tanatólogo, tra-

baje dentro de su campo de acción y respetando

los otros campos, con lo que seguiremos teniendo

la confianza y el prestigio que poco a poco nos he-  

mos ganado.

a Tanatología como ciencia naci-

Lda de la necesidad, ha tropezado 

en distintos momentos y de diferen-

tes formas, una de ellas, la relacionada a

la intervención psicoterapéutica de la Ta-

natología.

Dr. Marco Antonio Polo Scott

        



Tanatología del Siglo XXIThanatos6 Tanatología del Siglo XXIThanatos 7

Dr. Marco  Antonio  Polo Scott

Mtra. María Susana Polo Scott

a psicología transpersonal nació a nales de los años 

Lsesenta en los EEUU a raíz del interés de un grupo de 

psicólogos, psiquiatras y psicoterapeutas (entre los que se 

encontraban Anthony Sutich y Abraham Maslow, fundadores 

de la psicología humanista, y Stan Grof y James Fadiman, entre 

otros), en expandir el marco de la psicología humanista más 

allá de su centro de atención sobre el yo individual, 

interesándose por el estudio de la dimensión espiritual y 

trascendente de la naturaleza humana y de la existencia 

(Ferrer, 2003). Inicialmente A. Sutich propuso la palabra 

<humanisticism>, combinando las palabras humanismo y 

misticismo. Maslow, a su vez, propuso y expresó su preferencia 

por la palabra <transhumanistic>, término acuñado por Julian 

Huxley en 1957. Sutich escribió a Huxley y comenzó a trabajar 

en la terminología y la denición de la nueva <fuerza>. En 

septiembre de 1967 Maslow (invitado por el Instituto Esalen), en 

una charla en la First Unitarian Church de San Francisco titulada 

“The farther reaches of human nature” (Maslow, 1969), y siendo 

presidente de la American Psychology Association, hizo la 

primera presentación pública de la <cuarta fuerza> en el 

campo de la psicología, denominándola <transhumanista>. 

Transpersonal 

Psicología

Transpersonal 

Psicología

Días después, Maslow anunció la creación de la Journal of Transpersonal 

Psychology en un seminario en Esalen. El comité de organización de la 

revista estuvo compuesto por James Fadiman, Maslow, Michael Murphy, 

Miles A. Vich y Anthony Sutich. Posteriormente, en una reunión en la que 

participaron Maslow, Víctor Frankl, Miles Vich, James Fadiman y Stanislav 

Grof, decidieron sustituir el termino <transhumanista> y recomendaron la 

palabra transpersonal (propuesta por Grof) como un término más adecuado 

para el título de la revista. Consideraron que este término expresaba mejor 

la idea que querían transmitir: algo que más allá de la individualidad, del 

desarrollo de la persona, en algo que es más inclusivo que la persona 

individual, o que es mayor que ella (Sutich, 1976). Etimológicamente el 

término transpersonal significa “más allá” o “a través” de lo personal, y se 

emplea para referirse a motivaciones, experiencias, estadíos evolutivos, 

modos de ser, inquietudes y otros fenómenos que incluyen pero al mismo 

tiempo trascienden la esfera de la personalidad individual, el yo o ego 

(Ferrer, 2003). Entre sus intereses centrales se encuentran “los procesos, 

valores y estados transpersonales, la conciencia unitiva, las experiencias 

cumbre, el éxtasis, la experiencia mística, la trascendencia, las teorías y 

prácticas de la meditación, los caminos espirituales, la realización y los 

conceptos, experiencias y actividades con ellas relacionados” (Walsh y 

Vaughan, 1982:14). Una definición breve pero amplia fue ofrecida por 

Rowan, que considera que el objetivo principal de la psicología 

transpersonal sería la delimitación de las fronteras y las variedades de la 



Tanatología del Siglo XXIThanatos 9Tanatología del Siglo XXIThanatos8

experiencia humana consciente (Rowan, 1996). Otra característica de esta orientación es 

que no pretende ser otro enfoque más que se sume a los ya existentes, sino que se plantea 

como una metaperspectiva que pretende “llegar a establecer la contribución e integración de 

las diferentes escuelas” (Almendro, 1995: 65). Walsh y Vaughan (1982) señalan que 

tradicionalmente las diferentes escuelas o modelos en psicología se han considerado 

antagónicos e incompatibles, y creen que la psicología transpersonal puede representar un 

enfoque abarcador que supere estas dicotomías: “un enfoque más amplio lleva a pensar que 

por lo menos algunos modelos pueden ser complementarios, y cabe esperar que una actitud 

lo bastante amplia y libre de prejuicios pueda abarcar e integrar muchos de los modelos 

principales, (un) modelo transpersonal que los sitúe en el marco de un contexto expandido de 

la naturaleza humana” (Walsh y Vaughan, 1982: 18). 

En esta línea, Wilber (1990) plantea la existencia de un “espectro de la consciencia”. Afirma 

que cada escuela de psicología se ocupa principalmente de una banda diferente de ese 

espectro, es decir, cada una de ellas se corresponde con un determinado nivel de la 

experiencia consciente. Posteriormente Wilber (1994; 1996; 2000) ha desarrollado una 

“psicología integral”, situando los diferentes modelos en la Psicología Transpersonal y 

Ciencias de la Complejidad.

Los aspectos psicológicos tratan y trabajan a favor de una concepción extendida de la 

naturaleza humana. Su modelo abarca estados de consciencia y bienestar que 

tradicionalmente han sido malinterpretados y patológizados por la psicología occidental y la 

psiquiatría por falta de un marco de referencia para su adecuado entendimiento.

La psicología transpersonal tiene una orientación interdisciplinaría e intercultural, 

configurándose como una metaperspectiva que intenta estudiar la relación entre diferentes 

cosmovisiones (Vaughan, 1982), y se adscribe a una amplia posición científica y filosófica 

para comprobar sus supuestos. Grof, S. (1994). Sostiene que la psicología transpersonal es 

una aproximación ecléctica, interdisciplinaría e integrativa, y adopta explícitamente una 

epistemología ecléctica para abordar su objeto de estudio. En este sentido, considera que 

cualquier epistemología rigurosa puede ser empleada para estudiar las experiencias y 

fenómenos transpersonales (Walsh y Vaughan, 1993). 

A pesar de que han pasado más de 40 años desde su fundación, y de que se han producido 

avances significativos tanto a nivel teórico como a nivel práctico (desarrollo de metodologías 

adecuadas para su objeto de estudio, desarrollo de psicoterapias de orientación 

transpersonal, investigaciones sobre los efectos y la eficacia de la meditación y otras 

técnicas, etc.,) todavía no ha recibido el reconocimiento que se merece dentro del mundo 

académico y de la psicología ortodoxa. 

Dentro del contexto académico se sigue asociando con algo esotérico, poco riguroso e 

incluso sectario, y en el mejor de los casos suele provocar una sonrisa condescendiente, a 

pesar de que en la actualidad existen diversos programas de postgrado en varias 

universidades de Inglaterra y los EEUU.

Sin embargo, la psicología transpersonal hizo hincapié en el abordaje científico de su objeto 

de estudio desde sus inicios, y ha guardado relaciones estrechas con la vanguardia científica 

desde mucho antes de que se declarara oficialmente el nacimiento de esta corriente. En este

sentido, es destacable el interés hacia las 

filosofías orientales mostrado a principios 

del siglo XX por muchos de los descubri-

dores de la física cuántica, incluyendo a 

Niels Bohr, Heisenberg, Schrodinger y 

Pauli, así como la estrecha colaboración 

que Pauli mantuvo con Jung durante más 

de dos décadas, siendo el propio Pauli 

quien animo a  Jung a publicar sus  descu-

brimientos sobre la sincronicidad, mos-

trándole que esta idea era completamente

compatible con los descubrimientos de la

nueva física que estaba dando sus 

primeros pasos en aquella época (Bohr, 

1964; Heisenberg, 1959; 1974; 2004; 

Meier, 1996; Pauli, 1994; Schrodinger, 

1985; 1988; Wilber, 1987). En junio de  

1969 se publicó el primer número de la  

Journal  of Transpersonal Psychology, 

donde apareció la primera definición de

la psicología transpersonal.  

 Se propuso una definición muy detallada,

con el objetivo de evitar generalizaciones

y simplificaciones, y ya desde entonces se

subrayó el carácter científico de la disci-

plina. La propuesta original aparecida en 

el Journal of Transpersonal Psychology la

definía como:  “La psicología  transperso-

nal” (o Cuarta Fuerza), es el nombre dado a

una fuerza emergente en el campo de la

psicología por un grupo de psicólogos y

profesionales de otros campos que están

interesados en las capacidades y poten-

cialidades humanas últimas que no tie-

nen un lugar sistemático en la Primera 

Fuerza (el psicoanálisis de S. Freud), la 

Segunda Fuerza (teoría positivista o con-

ductista), o la Tercera Fuerza (la  psicolo-

gía humanista).

La emergente Cuarta Fuerza (la Psicología 

Transpersonal) esta específicamente intere-

sada en el estudio científico y la implementa-

ción responsable de las metanecesidades,

los valores últimos, la consciencia de unidad,

las experiencias cumbre, los valores-B, el

éxtasis, las experiencias místicas, el Ser, la

auto-actualización, la esencia, el asombro, 

el sentido último, la trascendencia del self, el

espíritu, la unidad, la consciencia cósmica,

los fenómenos transcendentes y los concep-

tos, experiencias y actividades relacionados.

Esta definición está sujeta a interpretaciones,

en relación a la consideración y aceptación de

sus contenidos como esencialmente naturalis-

tas, teístas, supernaturalistas, o cualquier 

otra clasificación (Sutich, 1969).  

Esta nueva escuela de psicología tuvo muy 

buena acogida en aquella época, y en 1971 se

creó la Association of Transpersonal Psycho-

logy en los EEUU. Dos años después se ce- 

lebró la primera conferencia nacional en Asi-

molar, California, donde se ha venido celebran- 

do anualmente desde entonces (Vaughan, 

1982).  

El interés por la psicología transpersonal se fue 

extendiendo rápidamente dentro y fuera de los

EEUU, y en 1973 se celebró la primera con-

ferencia internacional en Islandia. Las siguien-

tes conferencias internacionales se celebraron

en Finlandia y Brasil. Tras el éxito de estas

conferencias se decidió crear una asociación

internacional, la International Transpersonal

Association (ATI). La ATI fue fundada por Sta-

nislav Grof, en colaboración con Michael Mur-

phy y Richard Price, quienes habían abierto el

Instituto Esalen (el primer centro de desarrollo 

del potencial humano de los EEUU) a princi-

pios de los años sesenta. La ATI puso énfa-

sis explícitamente en la interdisciplinariedad,

ya que la orientación transpersonal estaba

siendo adoptada en otras disciplinas (como 

la antropología, la sociología y la ecología), y

se estaban descubriendo relaciones con otras

disciplinas científicas. Así que en las confe-

rencias de la ITA participaban no solo psicó-

logos, psiquiatras y psicoterapeutas, sino tam-

bién antropólogos, filósofos, sociólogos, mitó-

logos, economistas, físicos, biólogos, matemá-

ticos, médicos, líderes espirituales y chama-



Tanatología del Siglo XXIThanatos 11Tanatología del Siglo XXIThanatos10

persona puede alcanzar mayores grados 

de complejidad y orden. El modelo de ser 

humano que presentan se basa en las

ciencias de la complejidad, de las que adop-

tan diversos conceptos y principios. El

orden a través de las fluctuaciones, la 

irreversibilidad y las estructuras disipati-

vas de Prigogine; las bifurcaciones, los

atractores y el concepto de caos de las

matemáticas de la complejidad, o la teo-

ría de la autopoiesis de Maturana y Vare-

la, son empleados y aplicados a sus mo-

delos por los teóricos transpersonales.

Los teóricos transpersonales plantean que

en estas experiencias se produce un pro-

ceso de caos y autoorganización, concep-

tos y metáforas que les sirve para explicar 

los fenómenos que han observado en la

práctica clínica. También se sirven de la

holografía, la teoría de los fractales y la

teoría general de sistemas para explicar

las sensaciones de unidad y la conexión

entre el todo y la parte que se producen 

en estas experiencias (Puente, 2007). Es- 

ta conexión ha sido señalada por diversos

autores transpersonales en diversas oca- 

siones, y especialmente por Grof, S., (1983;

1988; 1993; 1994; 2002; 2008).

Grof señala que en un primer momento la

corriente de la psicología transpersonal se

encontraba aislada del tronco principal de

la ciencia, pero a partir de los años seten-

ta se establecieron importantes conexio-

nes con descubrimientos revolucionarios

de otras disciplinas, descubrimientos que  

poco a poco comenzaron a perfilar un nue-

vo punto de vista científico. “Aunque la na- 

turaleza de la experiencia transpersonal es

claramente y fundamentalmente incompa-

tible con la ciencia mecanicista, puede ser 

integrada con los desarrollos revolu-

cionarios de diversas disciplinas científi-

ficas a las que se llama el paradigma

emergente. Entre las disciplinas y concep-

tos que han contribuido de manera signi-

ficativa a este espectacular cambio en la

visión del mundo científico se hallan la fí-

sica relativista y de los quantum (Capra,

1975, 1982), la astrofísica (Davies,1983),

la cibernética, la teoría de sistemas e in-

formación (Bateson, 1972, 1979), la teoría

de Sheldrake de la resonancia mórfica (Shel-

drake, 1981), el estudio de Prigogine de

las estructuras disipativas y el orden fluc-

tuante (Prigogine, 1980), la teoría del ho-

lomovimiento de David Bohm (Bohm,1980),

el modelo holográfico del cerebro de Kart

Pribram (Pietcsch, 1981; Pribram, 1971), y

la teoría de procesos de Arthur Young 

(Young, 1976)”  (Grof, 1993: 112). Otro autor 

que ha subrayado esta conexión entre psi-

cología transpersonal y ciencias de la com-

plejidad es Manuel Almendro, propuesta

que desarrolla extensamente en su re- 
ciente libro Psicología del Caos (2002). En

este libro Almendro desarrolla las bases

de lo que denomina una psicología de la

complejidad, usando como soporte teóri-

co diversos conceptos extraídos de las

ciencias de la complejidad para construir

modelos explicativos de los fenómenos

observados y las teorías propuestas por la

psicología transpersonal. Este autor seña-

la de forma explícita haberse basado en

las teorías de la complejidad, especialmente 

en las teorías del caos y en el concepto de

estructura disipativas de Ilya Prigogine.

Almendro afirma, refiriéndose a los proce-

sos observados en su práctica psicotera-

péutica: “Da la impresión de que las teo-

rías del caos se adentran en concebir y

explicar una progresiva alternancia entre

orden y desorden, que precisamente ofre-

cerían una metodología natural de la trans-

formación, nuevos mapas de interpretación

del territorio” (Almendro, 2002:193). 

Concluyendo:

La psicología transpersonal va mas allá del 

ser humano, integrándolo en cuatro gran-

nes de diversas culturas. La ITA ha cele-

brado conferencias en EEUU, Australia, 

India, Suiza, Japón, la República Checa,

Irlanda y Brasil. Entre los científicos de 

otras disciplinas que han participado en 

estos congresos se encuentran David 

Bohm, Karl Pribram, Fritjof Capra, 

Gregory Bateson, Ervin Laszlo, Albert 

Hoffman, Ilya Prigogine, Michael Harner,

Arthur Young, Amit Goswami y Rupert 

Sheldrake, entre otros (Grof, 2009).

A veces impresiona, que la psicología 

transpersonal sea tan desconocida, inclu-

so entre muchos de sus propios miem-

bros. Pero lo cierto es que, se pueden

establecer paralelismos entre diversos

descubrimientos científicos de vanguar-

dia y las observaciones realizadas por los

psicólogos y psicoterapeutas de orienta-

orientación transpersonal. Este es, espe-

cialmente el caso de lo que se conoce

como pensamiento sistémico, pensamien-

to complejo o ciencias de la complejidad.

Bajo este nombre se engloban una serie

de teorías científicas, entre las que se en-

encuentran la teoría general de sistemas

de L. V. Bertalanffy, la cibernética, la teoría

de las estructuras disipativas de I. Prigogine,

la teoría del caos, la teoría de los fractales

y las teorías de la autoorganización, entre

las que destaca la teoría de la autopoiesis

desarrollada por los biólogos H. Maturana

y F. Varela, entre otras. Hayles (1990) seña-

la que se pueden distinguir dos enfoques en

el estudio del caos y la autoorganización.

El primero de ellos centra su atención en la 

emergencia espontánea de orden y nuevas

estructuras a partir del caos en los sistemas 

alejados del equilibrio, en el fenómeno de la

autoorganización propiamente dicho. En pala-

bras de Briggs y Peat (1990), este enfoque se

preocupa de explorar la ruta que va del caos al 

orden. El segundo enfoque centra su foco

de interés en el propio caos, y en los patro-

nes y el orden oculto existe dentro de los

sistemas caóticos. Este enfoque, conocido

como las matemáticas de la complejidad,

engloba la teoría del caos y la teoría de los 

atractores. Sus representantes se encon- 

traron con el hecho de que el caos pueden 

surgir de ecuaciones deterministas y, más 

sorprendente aún, que el orden surge 

intermitentemente en el seno del caos. En 

este caso, se explora la ruta que va del 

orden hacia el caos (Briggs y Peat, 1990).

En los estados modificados de consciencia 

estudiados por psicología transpersonal se

producen cambios en el flujo del pensa-

miento, en la percepción de la realidad y a 

nivel emocional. En estos estados pueden

ocurrir experiencias de catarsis y, sobre

todo, experiencias místicas o extáticas, que

diversos autores han definido como religio- 

sas, trascendentes, transpersonales o expe-

riencias cumbres. En estas vivencias el mun-   

do se percibe como una totalidad, en la que 

el propio individuo está inmerso. Se produ-

ce, al mismo tiempo, una sensación subje-

tiva de unidad, en la que el Yo individual se

diluye, desapareciendo toda distinción signi-

ficativa entre el Yo y el mundo exterior. Esta

experiencia es vivida por la persona Psico-

logía Transpersonal y Ciencias de la Com-

plejidad.

Autores como Maslow o Grof señalan que

puede tener efectos beneficiosos y terapéu-

ticos. Sin embargo, la disolución del Yo pre-

via a la sensación subjetiva de unidad, pue-

de ser vivida por el sujeto como un momen-

to de caos, de desequilibrio y desestructu-

ración, de pérdida de los puntos de referen-

cia habituales. Diversos autores se han refe-

rido a esta experiencia como muerte del ego.

(Grof, 1988; Wilber, 1996; Fericgla, 2006).

Los teóricos de la psicología transpersonal

tienen una visión holística y evolutiva del ser 

humano. Defienden que, a través de estas

experiencias de caos y trascendencia, la 



Tanatología del Siglo XXIThanatos12

Fuerza), es el nombre dado a una fuerza 

emergente en el campo de la psicología 

p o r  u n  g r u p o  d e  p s i c ó l o g o s  y 

profesionales de otros campos que están 

interesados en las capacidades y 

potencialidades humanas últimas que no 

tienen un lugar sistemático en la Primera 

Fuerza (el psicoanálisis de S. Freud ), la 

Segunda Fuerza (teoría positivista o 

conductista), o la Tercera Fuerza (la 

psicología humanista).

La emergente Cuarta Fuerza ( la 

Ps i co log ía  Transpersona l )  es ta 

específicamente interesada en el estudio 

c i e n t í fi c o  y  l a  i m p l e m e n t a c i ó n 

responsable de las metanecesidades, 

los valores últimos, la consciencia de 

unidad, las experiencias cumbre, los 

valores-B, el éxtasis, las experiencias 

místicas, el Ser, la auto-actualización, la 

esencia, el asombro, el sentido último, la 

trascendencia del self, el espíritu, la 

unidad, la consciencia cósmica,  los 

fenómenos transcendentes y los 

conceptos, experiencias y actividades 

relacionados. Esta definición está sujeta 

a interpretaciones, en relación a la 

consideración y aceptación de sus 

conten idos como esenc ia lmente 

naturalistas, teístas, supernaturalistas, o 

cualquier otra clasificación” (Sutich, 

1969).

Esta nueva escuela de psicología tuvo 

muy buena acogida en aquella época, y 

en 1971 se creó la Association of 

Transpersonal Psychology en los EEUU. 

Dos años después se celebró la primera 

conferencia nacional en Asimolar, 

Ca l i fo rn ia ,  donde  se  ha  ven ido 

celebrando anualmente desde entonces 

(Vaughan, 1982).

El interés por la psicología transpersonal 

se fue extendiendo rápidamente dentro y 

fuera de los EEUU, y en 1973 se celebró 

la primera conferencia internacional en 

Islandia. Las siguientes conferencias 

internacionales se celebraron en 

Finlandia y Brasil. Tras el éxito de estas 

conferencias se decidió crear una 

asociación internacional, la International 

Transpersonal Association (ATI). La ATI 

fue fundada por Stanislav Grof, en 

colaboración con Michael Murphy y 

Richard Price, quienes habían abierto el 

Instituto Esalen (el primer centro de 

desarrollo del potencial humano de los 

EEUU) a principios de los años sesenta. 

La ATI puso énfasis explícitamente en la 

in te rd isc ip l ina r iedad ,  ya  que  la 

orientación transpersonal estaba siendo 

adoptada en otras disciplinas (como la 

antropología, la sociología y la ecología), 

y se estaban descubriendo relaciones 

con otras disciplinas científicas. Así que 

e n  l a s  c o n f e r e n c i a s  d e  l a  I TA 

part ic ipaban no solo psicólogos, 

psiquiatras y psicoterapeutas, sino 

también ant ropólogos,  fi lósofos, 

sociólogos, mitólogos, y economistas, y 

varios físicos, biólogos, matemáticos y 

médicos, junto con líderes espirituales y 

chamanes de diversas culturas. La ITA 

ha celebrado conferencias en EEUU, 

Australia, India, Suiza, Japón, la 

República Checa, Irlanda y Brasil. Entre 

los científicos de otras disciplinas que 

han participado en estos congresos se 

encuentran David Bohm, Karl Pribram, 

Fritjof Capra, Gregory Bateson, Ervin 

Laszlo, Albert Hoffman, Ilya Prigogine, 

Michael Harner, Arthur Young, Amit 

Goswami y Rupert Sheldrake, entre otros 

(Grof, 2009).

des estructuras (física, psíquica, social y

espiritual) unificada con un medio ambien-

te que considera como elemento funda-

mental el universo y la posibilidad de la

existencia de un gran ser trascendente.

La evolución clínica de la psicología trans-

personal nos lleva a su explicación dentro

de la psicoterapia. Una psicoterapia que in-

cluye a los ya existentes, integrándola en

una cuarta fuerza (la primera el psicoaná-

lisis, la segunda el conductismo, la terce- 

ra el humanismo y la cuarta transperso-

nal).

BIBLIOGRAFIA

• Ariés, Philippe (1992). El hombre ante la muerte. Madrid: Taurus.

• Armendáriz Ramírez, Rubén (2006). Aprendiendo a acompañar. México: 

Pax. 

• Almendro, Manuel (2006). Psicología y psicoterapia transpersonal. 

Barcelona: Kairós.

• Assagioli, Roberto (2010). Psicosíntesis: ser transpersonal: el nacimiento 

de nuestro ser real. Madrid: Gaia.

• Behar, Daniel (2007). Cuando la vida ya no es vida. México: Pax.

• Behar, Daniel (2003). Un buen morir. México: Pax.

• Bermejo, José Carlos (2006). La muerte enseña a vivir. Madrid: San Pablo.

• Boss, Pauline (2001). La pérdida ambigua. Cómo aprender a vivir con un 

duelo no determinado. Barcelona: Gedisa. 

• Cabodevilla, Losu (2001). En vísperas del morir: psicología, espiritualidad y 

crecimiento personal. Bilbao: Desclee de Brouwer.

• Calle, Ramiro (2001). Enseñanazas para morir en paz. Madrid: Jaguar.

• Carotenuto, Aldo (1994). Eros y pathos. Matices del amor y el sufrimiento. 

Santiago de Chile: Cuatro Vientos.

• Castillo Colomer, Javier (2005). Los sueños en la vida, la enfermedad y la 

muerte. Claves para una hermenéutica. Madrid: Biblioteca Nueva.

• Castro González, María del Carmen (2008). La familia ante la enfermedad y 

la muerte. México: Trillas. 

• Cobo Medina, Carlos (2001). Arsmoriendi: vivir hasta el final. Madrid: Díaz 

de Santos.

• Commelin, P. Nueva mitología griega y romana. México: Ed. Divulgación, 

1955.

•Chavarría Alvarez, Ana María (2011). Términos básicos de la tanatología. 

México: Asociación Méxicana de Tanatología. A.C.

• Daniels, Michael (2005). Sombra, Yo y Espíritu.Barcelona: Kairós. 

• Dávila, Enrique y Guijarro, Maite (2000). Evolución y reforma del sistema de 

salud en México. En: www.bvsde.paho.org/bvsacd/cd67/lcl1314e.pdf

• Del Val, Enrique (2011). Educación superior, ciencia y tecnología en México. 

Tendencias, retos, prospectiva [en línea]. Revista de la Universidad de 

México. Nueva Época. Mayo 2011, No. 87 

• Dieterich, Heinz (2002). Nueva guía para la investigación científica. México: 

Ariel. 

• eduso.files.wordpress.com/.../modelos-de-intervencion-en-o11familia...

<http://www.revistadelauniversidad.unam.mx/8711/delval/87delval.html>  

[Fecha de consulta 23 de marzo de 2012].

• Fericgla, Josep María (2004). Epopteia: avanzar sin olvidar: respuestas a 

las cuestiones más frecuentes tras vivir una experiencia trasformadora: 

experiencias activadoras de estructuras (EXACES). Barcelona: La Liebre de 

Marzo.

• Galindo Cáceres, Jesús (1998). Técnicas de investigación en sociedad, 

cultura y comunicación. México: Pearson. 

• García Hernández, Alfonso Miguel (2010). La pérdida y el duelo. Culiacán: 

Seit.

• Goleman, Daniel (2003). La salud emocional. Conversaciones con el Dalai 

Lama sobre la salud, las emociones y la mente. Barcelona: Kairós. 

• Gómez, Andrés (2010).Tanatología y criticidad, en: Thanatos, Revista de 

Tanatología del Siglo XXI. Enero-febrero de 2010. No. 4 Año 1. México.

• Gómez Urrea, Fernando (2008). El secreto para superar las pérdidas. 

México: Trillas. 

• Grof, Stanislav (1991). Sabiduría antigua y ciencia moderna. Santiago: 

Cuatro Vientos. 

• Grof, Satnislav (1992). En busca del Ser. Buenos Aires: Planeta. 

• GrofStanislav (2002). La psicología del futuro: lecciones de la investigación 

moderna de la consciencia. Barcelona: La Liebre de Marzo.

• GrofStanislav(2008). Psicología Transpersonal. Nacimiento, muerte y 

trascendencia en psicoterapia. Barcelona: Kairos. 

• Grof, Stanislav (2006). La consciencia transpersonal. Barcelona: Kairós.

• Hernández Sampieri, Roberto et al. (2006). Metodología de la investigación. 

México: McGraw-Hill

• Instituto Mexicano de Tanatología (2008). ¿Cómo enfrentar la muerte? 

México: Trillas.

• Instituto Mexicano de Tanatología (2008). ¿Cómo enfrentar la muerte? 

México: Trillas.

• Kübler-Ross, Elisabeth. La rueda de la vida. Bilbao: Grafo Ediciones, 

1998.

• Loffreda. Enrique (2003). La muerte. Buenos Aires: Letras Vivas.

• Morin, Edgar (1999). El hombre y la muerte. Barcelona: Kairós.

Psicología

Curso

Instituto 
Mexicano de 
Psicooncología

Hipnoterapia 

Semana de la Psicología

Regresiva Sanadora
 Facilitador:  Hipnólogo Claudio A. Reyes Díaz (Chile)                         

del 13 al 17 de mayo

Matutino: de 8:00 a 12:00 hrs.

Vespertino: de 16:00 a 20:00 hrs.

Inversión:  $ 500.-

www.centrodetanatologia.com

Plantel  Montevideo
www.impo.org.mx

 5119   5950  
 5243   0643 

Horarios

Hipnoterapia 

Seguimos Creciendo
El Centro de Tanatología y Terapia de Duelo, anuncia la apertura del  “Nuevo Plantel Acoxpa” 

así como la programación de sus Diplomados.

Avenida Acoxpa No. 524 Interior 207, Col. Prado Coapa, 1ra. Sección, Delegación Tlalpan,  México 

D.F.,  C.P. 14350.                     Teléfono: 63 63 36 90                           www.centrodetanatologia.com                                            

MAYO HORARIO

Viernes 31
9:00 a 13:00 hrs.

Tanatología con 
enfoque humanista 

JUNIO HORARIO

Jueves 20
16:00 a 20:00 hrs.

Hipnosis
Natural 

JULIO HORARIO

Sábado 6
9:00 a 13:00 hrs.

Psicopatología 

AGOSTO HORARIO

Miércoles 21
16:00 a 20:00 hrs.

Terapia de juego
para niños y adolescentes
con enfoque humanista 

Inversión por Diplomado: Inscripción: $ 750.- Mensualidad: $ 750.-



Tanatología del Siglo XXIThanatos 15Tanatología del Siglo XXIThanatos14

a muerte es un fenómeno multifacético que afecta a la 

Lvida humana. En la actualidad no es aceptado ni 
asumido como un suceso natural sino como una “crisis” y 

por lo tanto se ha convertido en una problemática personal, 
social y familiar por lo que se ha hecho necesario su estudio 
formal, sistemático y cientíco. La tanatología se encarga del 
estudio integral e interdisciplinario de la muerte (IMT, 2006).

Antecedentes Históricos

El Dr. Elías Metchnikoff (1845 – 1916), microbiólogo ucraniano, fue premio nobel 

de fisiología y Medicina en 1908 por sus trabajos referentes a la fagositosis y a la 

inmunidad. Tuvo siempre un respeto reverencial por la muerte creando disciplinas 

científicas como la gerontología (ciencia de la vejez) y la tanatología (ciencia de la 

muerte). Fue el primero en utilizar el término tanatología denominándola ciencia de 

la muerte ya que era considerada una “rama de la medicina forense encargada de 

todo lo relativo a los cadáveres desde el punto de vista médico legal” (Bonilla, s.f., 

Bravo, 2006, Domínguez, 2009, Hamill, 2009, Historia de la medicina.org, s.f.,  

Polo, 2009).

De 1930 a 1950 se tiene la experiencia de dos guerras mundiales: la primera  

(1914-1918), y la segunda (1939-1945), las cuales trajeron como consecuencia un 

impresionante desarrollo y  avances en la medicina (Amarante, s.f.). Los heridos y 

enfermos eran llevados al hospital donde muchas veces tiempo después morían. 

Se confina a la muerte en los hospitales y el cuidado de los enfermos en fase 

terminal es trasladado de la casa a las instituciones hospitalarias. En este 

momento,  la tanatología se desenvolvió solo en el ámbito hospitalario con la 

finalidad de esconder a la muerte dentro de una institución  (Bonilla, s.f., Bravo, 

2006, Domínguez, 2009, Hamill, 2009, Polo, 2009).

Para los años 60´s  se consideró a la muerte como algo sin importancia ya que al 

ser ocultada se le despojaba de su sentido trágico, convirtiéndola en un hecho 

ordinario, así como también, al tecnificarla y programarla se le relegó y se 

consideró insignificante. Para este tiempo, se realizaron estudios serios sobre todo 

en Inglaterra, los cuales indicaron que la presencia de los familiares durante la 

muerte de un ser querido se vio disminuido a sólo el 25%  (Bonilla, s.f., Bravo, 

2006, Domínguez, 2009). 

Es en este momento y bajo estas condiciones que surgen dos movimientos 

importantes:

El primero de ellos se da en Estados Unidos con dos psiquiatras: La Dra. Elisabeth 

Kübler-Ross (1926-2004), y el Dr. Kurt R. Eissler (1908 – 1999). 

Mtra. Rosa María de la Paz Salgado Espinoza

Tanatología Médica
 

Tanatología y Medicina

Fundamentos y campos
 
de aplicación



Tanatología del Siglo XXIThanatos 17Tanatología del Siglo XXIThanatos16

Fuerza), es el nombre dado a una fuerza 

emergente en el campo de la psicología 

p o r  u n  g r u p o  d e  p s i c ó l o g o s  y 

profesionales de otros campos que están 

interesados en las capacidades y 

potencialidades humanas últimas que no 

tienen un lugar sistemático en la Primera 

Fuerza (el psicoanálisis de S. Freud ), la 

Segunda Fuerza (teoría positivista o 

conductista), o la Tercera Fuerza (la 

psicología humanista).

La emergente Cuarta Fuerza ( la 

Ps ico log ía  Transpersona l )  es ta 

específicamente interesada en el estudio 

c i e n t í fi c o  y  l a  i m p l e m e n t a c i ó n 

responsable de las metanecesidades, 

los valores últimos, la consciencia de 

unidad, las experiencias cumbre, los 

valores-B, el éxtasis, las experiencias 

místicas, el Ser, la auto-actualización, la 

esencia, el asombro, el sentido último, la 

trascendencia del self, el espíritu, la 

unidad, la consciencia cósmica,  los 

fenómenos transcendentes y los 

conceptos, experiencias y actividades 

relacionados. Esta definición está sujeta 

a interpretaciones, en relación a la 

consideración y aceptación de sus 

conten idos como esencia lmente 

naturalistas, teístas, supernaturalistas, o 

cualquier otra clasificación” (Sutich, 

1969).

Esta nueva escuela de psicología tuvo 

muy buena acogida en aquella época, y 

en 1971 se creó la Association of 

Transpersonal Psychology en los EEUU. 

Dos años después se celebró la primera 

conferencia nacional en Asimolar, 

Ca l i fo rn ia ,  donde se  ha  ven ido 

celebrando anualmente desde entonces 

(Vaughan, 1982).

El interés por la psicología transpersonal 

se fue extendiendo rápidamente dentro y 

fuera de los EEUU, y en 1973 se celebró 

la primera conferencia internacional en 

Islandia. Las siguientes conferencias 

internacionales se celebraron en 

Finlandia y Brasil. Tras el éxito de estas 

conferencias se decidió crear una 

asociación internacional, la International 

Transpersonal Association (ATI). La ATI 

fue fundada por Stanislav Grof, en 

colaboración con Michael Murphy y 

Richard Price, quienes habían abierto el 

Instituto Esalen (el primer centro de 

desarrollo del potencial humano de los 

EEUU) a principios de los años sesenta. 

La ATI puso énfasis explícitamente en la 

in te rd isc ip l inar iedad,  ya  que  la 

orientación transpersonal estaba siendo 

adoptada en otras disciplinas (como la 

antropología, la sociología y la ecología), 

y se estaban descubriendo relaciones 

con otras disciplinas científicas. Así que 

e n  l a s  c o n f e r e n c i a s  d e  l a  I TA 

part ic ipaban no solo psicólogos, 

psiquiatras y psicoterapeutas, sino 

también antropólogos,  fi lósofos, 

sociólogos, mitólogos, y economistas, y 

varios físicos, biólogos, matemáticos y 

médicos, junto con líderes espirituales y 

chamanes de diversas culturas. La ITA 

ha celebrado conferencias en EEUU, 

Australia, India, Suiza, Japón, la 

República Checa, Irlanda y Brasil. Entre 

los científicos de otras disciplinas que 

han participado en estos congresos se 

encuentran David Bohm, Karl Pribram, 

Fritjof Capra, Gregory Bateson, Ervin 

Laszlo, Albert Hoffman, Ilya Prigogine, 

Michael Harner, Arthur Young, Amit 

Goswami y Rupert Sheldrake, entre otros 

(Grof, 2009).

Fuerza), es el nombre dado a una fuerza 

emergente en el campo de la psicología 

p o r  u n  g r u p o  d e  p s i c ó l o g o s  y 

profesionales de otros campos que están 

interesados en las capacidades y 

potencialidades humanas últimas que no 

tienen un lugar sistemático en la Primera 

Fuerza (el psicoanálisis de S. Freud ), la 

Segunda Fuerza (teoría positivista o 

conductista), o la Tercera Fuerza (la 

psicología humanista).

La emergente Cuarta Fuerza ( la 

Ps ico log ía  Transpersona l )  es ta 

específicamente interesada en el estudio 

c i e n t í fi c o  y  l a  i m p l e m e n t a c i ó n 

responsable de las metanecesidades, 

los valores últimos, la consciencia de 

unidad, las experiencias cumbre, los 

valores-B, el éxtasis, las experiencias 

místicas, el Ser, la auto-actualización, la 

esencia, el asombro, el sentido último, la 

trascendencia del self, el espíritu, la 

unidad, la consciencia cósmica,  los 

fenómenos transcendentes y los 

conceptos, experiencias y actividades 

relacionados. Esta definición está sujeta 

a interpretaciones, en relación a la 

consideración y aceptación de sus 

conten idos como esencia lmente 

naturalistas, teístas, supernaturalistas, o 

cualquier otra clasificación” (Sutich, 

1969).

Esta nueva escuela de psicología tuvo 

muy buena acogida en aquella época, y 

en 1971 se creó la Association of 

Transpersonal Psychology en los EEUU. 

Dos años después se celebró la primera 

conferencia nacional en Asimolar, 

Ca l i fo rn ia ,  donde se  ha  ven ido 

celebrando anualmente desde entonces 

(Vaughan, 1982).

El interés por la psicología transpersonal 

se fue extendiendo rápidamente dentro y 

fuera de los EEUU, y en 1973 se celebró 

la primera conferencia internacional en 

Islandia. Las siguientes conferencias 

internacionales se celebraron en 

Finlandia y Brasil. Tras el éxito de estas 

conferencias se decidió crear una 

asociación internacional, la International 

Transpersonal Association (ATI). La ATI 

fue fundada por Stanislav Grof, en 

colaboración con Michael Murphy y 

Richard Price, quienes habían abierto el 

Instituto Esalen (el primer centro de 

desarrollo del potencial humano de los 

EEUU) a principios de los años sesenta. 

La ATI puso énfasis explícitamente en la 

in te rd isc ip l inar iedad,  ya  que  la 

orientación transpersonal estaba siendo 

adoptada en otras disciplinas (como la 

antropología, la sociología y la ecología), 

y se estaban descubriendo relaciones 

con otras disciplinas científicas. Así que 

e n  l a s  c o n f e r e n c i a s  d e  l a  I TA 

part ic ipaban no solo psicólogos, 

psiquiatras y psicoterapeutas, sino 

también antropólogos,  fi lósofos, 

sociólogos, mitólogos, y economistas, y 

varios físicos, biólogos, matemáticos y 

médicos, junto con líderes espirituales y 

chamanes de diversas culturas. La ITA 

ha celebrado conferencias en EEUU, 

Australia, India, Suiza, Japón, la 

República Checa, Irlanda y Brasil. Entre 

los científicos de otras disciplinas que 

han participado en estos congresos se 

encuentran David Bohm, Karl Pribram, 

Fritjof Capra, Gregory Bateson, Ervin 

Laszlo, Albert Hoffman, Ilya Prigogine, 

Michael Harner, Arthur Young, Amit 

Goswami y Rupert Sheldrake, entre otros 

(Grof, 2009).

La Dra. Kübler Ross es considerada pionera de la nueva tanatología, en los años 60´s estudió 
los fenómenos emocionales que acompañan a los enfermos terminales durante el proceso de 
muerte y propuso esta disciplina como ayuda a los enfermos terminales o en fase terminal 
para afrontarlo (Bravo, 2006).

Hamill, (2009) menciona que la Dra. KübIer Ross inició su trabajo en el departamento 
psiquiátrico del Hospital Billings, de Chicago dando pláticas semanales a pacientes 
moribundos y cuyo propósito era hacerlos sentir útiles y valiosos a la sociedad; su lema era 
“Ayudar a los enfermos en fase terminal a vivir gratamente y sin dolor, respetando sus 
exigencias éticas”. 

En un inicio, los asistentes a estos seminarios eran alumnos de medicina y teología, 
enfermeras, sacerdotes, pero ningún médico, lo que demostraba la opinión que, hasta hace 
poco, merecía la Tanatología, debido a que se pensaba que el enfermo no tenía más 
necesidad que la atención a su dolor físico. Cuando le cuestionaban cual era el método que 
utilizaba ella contestaba “No hago nada especial, solo trato a los enfermos terminales como 
personas; el conocimiento de la enfermedad no sana a nadie, debe usarse no solo la cabeza, 
sino el alma y el corazón, sin hacer esto no se puede contribuir a sanar ni siquiera a un solo ser 
humano” (Kübler Ross 2004).

Su vida fue una continua lucha para evitar ver la muerte como un proceso mecanizado y 
convertirlo en algo humano, enseñando a afrontar la muerte con dignidad y paz en una 
sociedad que deseaba ocultarla; se opuso al trato despersonalizado hacia pacientes 
terminales y desahuciados por parte del equipo de salud. Esto le causó muchos problemas y 
la sociedad la rechazó por sus planteamientos y su labor humanitaria con enfermos de SIDA, 
principalmente niños, lo que ocasionó que incendiaran su casa en Virginia. (Hamill ,2009, 
Kübler Ross, 2006).

Se dio a conocer mundialmente con su libro titulado “Sobre la muerte y los moribundos”, 
donde expresa que “la tanatología es la ciencia de la muerte y sus manifestaciones. Gira 
alrededor del enfermo terminal y se basa en las descripciones y observaciones que 
sobre él se realizan para ofrecer un diagnóstico y mediante este, determinar las 
acciones a seguir” (Kübler 2004). 

Es considerada por el Times como una de las 100 personas más importantes del siglo XX ya 
que cambió para siempre la percepción de los occidentales sobre muerte y el trato a los 
moribundos.

Polo Scott (2009) menciona que hubo dos momentos bien delimitados en la vida profesional 
de la Dra. Kübler Ross: el primero como científica e investigadora y el segundo en el que se 
inclina por el esoterismo y la metafísica perdiendo con ello credibilidad.

Por otro lado, también en Estados Unidos,  el Dr. Kurt R. Eissler (1908-1999), autor del libro “El 
psiquiatra y el paciente moribundo”, hace referencia a la diaria convivencia con el miedo a la 
muerte, lo que condiciona que como mecanismo de defensa ante la ansiedad que genera, se 
posponga su planteamiento. También menciona que el personal de salud que trabaja con 
moribundos, continuamente enfrenta la realidad de la muerte de otras personas, siendo esta 
situación dolorosa y difícil, ante lo cual,  debe tomar una actitud serena y equilibrada para 
aliviar esos sentimientos y al mismo tiempo cubrir las necesidades del paciente terminal 
(Yagüe  y García, s.f.).

Eissler decía: “¿Qué es lo realmente difícil morir o presenciar la muerte? A algunos esta 
pregunta les puede parecer cínica o hipócrita, sin embargo, tiene su justificación cuando se 
mantiene un contacto íntimo con los moribundos”.

Aceptar la muerte del paciente contradice el objetivo esencial de las profesiones sanitarias, 
que es conservar la salud y la vida, por ello, de manera errónea, al enfermo terminal se le cuida 
para que se cure y no para que viva con calidad el tiempo que le queda, en algunos casos se le 
oculta la realidad o bien se le niega la oportunidad de ser el mismo hasta el final.

Ambos psiquiatras (Kübler y Eissler), trabajaron con enfermos moribundos o en fase terminal 
(Polo Scott 2009).

El segundo movimiento se da en Inglaterra con la Dra. Cicely Saunders (1918 – 2005) quien 
fundó el hospicio moderno e inició un movimiento mundial para proveer de un cuidado 
compasivo al moribundo (Field, s.f., González, 2012, Martínez, 2008, Montes de Oca, 2006). 

Enfermera, trabajadora social y doctora, ella estableció nuevos métodos para el control del 
dolor y un acercamiento multifacético y holístico del cuidado a los enfermos terminales. Esto 
condujo al desarrollo de una nueva especialidad médica “Cuidados Paliativos”, así como 
también dio origen al movimiento hospicio contemporáneo. 

Cook (s.f.) menciona que lo anterior se dio posterior al divorcio de sus padres (1945), situación 
que la afectó mucho al grado de convertirla de agnóstica en cristiana evangélica y fue durante 
unas vacaciones cuando expresado por ella misma dice: “Recé para saber cómo servir mejor 
a Dios”. Tiempo después (1948) tuvo la respuesta cuando siendo trabajadora social, se 
enamoró de un judío polaco moribundo llamado David Tasma a quien visitó y cuidó durante su 
enfermedad terminal, fue entonces cuando juntos hablaron sobre la necesidad de contar con 
un sitio adecuado para el cuidado de los enfermos terminales donde pudieran recibir la mejor 
atención médica junto con afecto y comprensión. Cuando él murió legó a Saunders 500 libras 
con lo que empezó un hospicio (Field,s.f., González 2012). 

Comprometida con su misión, ingresó como voluntaria al hospicio de St Joseph en Londres 
donde una de sus prioridades fue el manejo del dolor, ante lo cual, un cirujano amigo suyo le 
aconsejó que si se iba a dedicar al manejo del dolor y al cuidado del enfermo terminal la gente 
no la escucharía siendo enfermera, es entonces, cuando entra a la escuela de medicina 
terminando sus estudios en 1957 y durante siete años se dedica a la investigación del cuidado 
a pacientes terminales con la finalidad de hacer algo para solucionar la situación de abandono 
en la que se encontraban estos enfermos en los grandes hospitales (Montes de Oca, 2006).

Trabajando aún en el St Joseph conoce al segundo polaco de su vida Antoni Michniewicz 
quien fue su inspiración para nombrar a su propio hospicio para la gente en la etapa final de 
sus vidas. Él le sugirió que lo nombrara en nombre del santo patrón de los viajeros St 
Christopher´s. Este hombre le enseñó cómo podría ser la muerte cuando se está rodeada de 
cuidado amoroso (Cook, s.f., Field, s.f.). En 1961 nace la fundación St. Christopher´s Hospice, 
pero es hasta el año de 1967, en el mes de julio, cuando se abre el primer hospice en 
Sydenham, al sur de Londres, con el nombre de St. Christopher iniciando el movimiento del 
hospicio moderno que posteriormente daría lugar a lo que hoy se conoce como “cuidados  



Tanatología del Siglo XXIThanatos 19Tanatología del Siglo XXIThanatos18

paliativos” los cuales tienen la función de proporcionar atención total, activa y continuada a los

pacientes en etapa terminal y a sus familias, todo ello  facilitado por un equipo multi-

disciplinario; sin tener la finalidad de alargar a toda costa la supervivencia del paciente 

terminal, sino de mejorar su “calidad de vida” y cubrir todas sus necesidades.

Tres años después de la muerte de Antoni conoce a un tercer polaco, el artista Marian Bohusz- 

Szyszko 18 años mayor que ella, de quien también se enamora. Se casó con él, cuando ella 

tenía 61 años y él 79 y una salud frágil falleciendo en el St Christopher´s en 1995.  

Saunders consideraba que el cuidado a los moribundos no se reduce a tratar el dolor físico, y 

como es mencionado por Cook (s.f.), González (2012)  y Martínez (2008) por eso creó el 

termino de “dolor total”, que incluye elementos físicos, sociales, emocionales y espirituales, 

ella decía que “la experiencia total del paciente comprende ansiedad, depresión y miedo; la 

preocupación por la pena que afligirá a su familia; y a menudo la necesidad de encontrar un 

sentido a la situación, una realidad más profunda en la que confiar”. 

Surgimiento de la Nueva Tanatología

Con estos movimientos inicia la llamada nueva tanatología definida como: “El estudio 

interdisciplinario del moribundo y de la muerte, especialmente de las medidas para 

disminuir el sufrimiento físico y psicológico de los enfermos terminales, así como la 

aprensión y sentimientos de culpa y pérdida de los familiares” (Random House College 

Dictionary). Para este momento ya se ocupa de la atención integral de los pacientes 

terminales, sus familiares y allegados.  

Lo anterior dio paso a la integración de otras ciencias, al incremento de áreas y especialidades 

(medicina, psicología, enfermería, trabajo social, antropología, derecho, filosofía, etc). Se 

considera que es aquí cuando esta ciencia se identifica como multi e interdisciplinaria ya que 

se empiezan a considerar y describir las dimensiones humanas que necesitan apoyo: 

Biológica, Psicológica, Social y Espiritual (D´Hyver y Kraus, 2006). Como lo menciona Reyes 

Zubiría (1996) abarca muchos campos del saber y del quehacer humano considerándola por 

un lado disciplina científica (tanatólogos) y por otro especialidad (especialistas en 

tanatología).

Definiciones actuales de Tanatología

En la actualidad la tanatología es una disciplina amplísima y muy difícil de abordar por las 

múltiples facetas y diversos campos de análisis que interrelaciona (SEIT, s.f.). Algunas de sus 

definiciones son las siguientes: 

La Asociación  Mexicana de Tanatología (AMTAC, s.f.) la define como “disciplina científica 

cuya finalidad principal es curar el dolor de la muerte y el de la desesperanza”.  Considera que 

es ayudar al enfermo terminal a morir con dignidad, con plena aceptación y total paz, por lo que   

también es importante ayudar a los familiares a que vivan plenamente y se preparen para la 

muerte del ser querido, y a quienes sufren, a que elaboren su duelo en el menor tiempo posible

y con el menor dolor posible.Así mismo proporciona ayuda a aquellos que padecen ideación 

suicida o conducta suicida en ellos mismos, o en algún familiar o ser querido, o padecen por el 

acto suicida ya consumado de algún familiar o amigo. Concluye diciendo que el trabajo 

tanatológico de curar el dolor de la muerte y de la desesperanza se da globalmente: tratando el

el deterioro bio-fisiológico, psicológico, emocional, religioso-místico-espiritual, humanista, de 

asesoría en trabajo social y legal, y humano. La tanatología tendrá que ver siempre a la 

persona de manera holística”.  

Por otro lado el Instituto Mexicano de Tanatología (IMT, 2006),  toma la definición del Randon 

House College Dictionary y dice que es el “estudio interdisciplinario del moribundo y de la 

muerte, especialmente de las medidas para disminuir el sufrimiento físico y psicológico de los 

enfermos terminales, así como la aprensión y sentimientos de culpa y pérdida de los 

familiares”. Reúne en su quehacer elementos sociales que influyen en cada individuo y busca 

resolver las situaciones conflictivas que existen en torno a la muerte, tales como la eutanasia, 

el suicidio, el abandono de los enfermos terminales y ancianos, etc. 

Por su parte el Instituto Mexicano de Psicooncología (IMPO), considera a la tanatología como 

el “estudio científico y humanístico de todo conocimiento relacionado con el morir, la muerte y 

el duelo del ser humano; nos proporciona las herramientas que necesitamos para enfrentar la 

muerte y sus distintos procesos. Apoya la revaloración de la calidad de vida del paciente, su 

familia, amigos y cuerpo médico. Se funda en el principio de que todos los seres humanos 

somos mortales” (Polo Scott, 2009).

La Sociedad Española e Internacional de Tanatología (SEIT, s.f.) la concibe desde la sociedad 

y dice que es una “disciplina de ayuda profesional, en la que la persona es vista con un enfoque 

holístico, con capacidad de vivir con plenitud. Proporcionando ayuda profesional al paciente 

en situación terminal, a sus familiares y amigos y a personas que han sufrido pérdidas 

significativas en su vida”.

D´Hyver y Kraus (2006)  consideran que la tanatología es concebida como  “disciplina 

profesional, que integra a la persona como un ser biológico, psicológico, social y espiritual para 

vivir en plenitud. Proporciona ayuda profesional al enfermo terminal y a sus familiares. Es una 

alternativa para revalorar la vida; descansa en el principio de la condición mortal de cualquier 

individuo”.

Relación de la Tanatología con la Medicina: Tanatología Médica

La medicina es el conjunto de técnicas y conocimientos orientados a preservar o recuperar la 

salud del ser humano a través de varios procedimientos: prevención, que son las estrategias 

tomadas para evitar posibles males; diagnóstico, que consiste en la identificación de los 

problemas que aquejan al paciente; tratamiento, son las disposiciones a tomar para aliviar las 

enfermedades. Su meta, es el restablecimiento de la salud de las personas, entendida como el 

estado de bienestar biológico, psicológico y social de los individuos. Se dirige también a la 

promoción y/o educación para la salud, además tiene la tarea de dar asistencia a aquellos 



Tanatología del Siglo XXIThanatos 21Tanatología del Siglo XXIThanatos20

individuos en quienes no es posible la recuperación de la salud, como ocurre en los enfermos 
terminales o los discapacitados graves (Diccionario abc, 2013).    

Por su parte, el Dr Gómez Sancho (s.f.) hace mención de que las disciplinas que se ocupan de 
prevenir y curar son la Medicina Preventiva y la Medicina Curativa, sin embargo, en muchas 
casiones no se consigue prevenir, ni tampoco curar y sin embargo nos vemos obligados a dar 
una respuesta a estos pacientes, ya enfermos y además incurables. Se añade así la Medicina 
Paliativa a las dos anteriores.

La tanatología se contempla como el estudio interdisciplinario del morir y la muerte, 
considerando al ser humano como un ser dimensional: biológico, psicológico, social y 
espiritual. Teniendo herramientas para proporcionar ayuda profesional al enfermo terminal y a 
sus familiares, así como también a cualquier persona que ha sufrido alguna pérdida 
significativa.

Por lo tanto, la Tanatología Médica es la rama de la medicina encargada de proporcionar al 
enfermo terminal los cuidados paliativos necesarios que le permitan tener un adecuado control 
del dolor y otros síntomas  con la finalidad de favorecer su calidad de vida hasta su 
fallecimiento, así mismo, ayudándolo en el aspecto emocional y dando apoyo y soporte a 
familiares y/o cuidadores. Teniendo como herramienta importante la promoción y/o educación 
para la salud.

El médico tanatólogo debe sustentar estudios formales; tener licenciatura en medicina y 
formación en medicina paliativa, además estudios de posgrado en tanatología (maestría, 
doctorado). Deberá capacitarse con regularidad, esto en respuesta a las diferentes demandas 
de atención del lugar donde labore.

Teniendo en cuenta lo anterior, podemos decir que la relación que se da entre la medicina y la 
tanatología es a través de los Cuidados Paliativos.

Cuidados Paliativos

Definiciones:

La OMS: "Los Cuidados Paliativos son un modo de abordar la enfermedad avanzada e 
incurable que pretende mejorar la calidad de vida tanto de los pacientes que afrontan una 
enfermedad como de sus familias, mediante la prevención y el alivio del sufrimiento a través de 
un diagnóstico precoz, una evaluación adecuada y el oportuno tratamiento del dolor y de otros 
problemas tanto físicos como psicosociales y espirituales”.

El Instituto Nacional de Cáncer de los Estados Unidos: “El cuidado paliativo es la atención 
que se brinda para mejorar la calidad de vida de los pacientes con una enfermedad grave o 
potencialmente mortal. La meta del cuidado paliativo es prevenir o tratar lo más rápidamente 
posible los síntomas de una enfermedad, los efectos secundarios del tratamiento y los 
problemas psicológicos, sociales y espirituales relacionados con una enfermedad o su 

tratamiento. También se llama cuidado de alivio, cuidado médico de apoyo y tratamiento de los 
síntomas" (NCI, s.f.).

Sociedad Europea de Cuidados paliativos: “Los Cuidados Paliativos son aquellos cuidados 
y atenciones activos y totales que se dan a un paciente con una enfermedad potencialmente 
mortal, en fase avanzada y  que no afectan a los tratamientos curativos” (EAPC, 2010).

Paliar viene del latín palliare, pallium y significa tapar, encubrir, mitigar y moderar el rigor o la 
violencia. El objetivo médico primordial en cualquier enfermedad es la curación de la misma, o 
sea, recobrar la salud. Pero en muchas ocasiones la enfermedad va prolongándose porque las 
primeras metas propuestas no han sido logradas, es entonces cuando cobran importancia 
otros objetivos: paliar los síntomas y las secuelas y cuidar al enfermo, hacerle más llevadero el 
curso de la enfermedad. Más aún, cuando hay una situación de deterioro funcional completo 
con una perspectiva de vida muy corta se entiende que el enfermo es terminal, toda la 
actuación y los esfuerzos del personal sanitario deben centrarse en el cuidado del paciente  a 
este tipo de asistencia se le llama “cuidados paliativos del paciente terminal” (González, 2007).

Estas condiciones no solamente generan problemas médicos sino también psicológicos, 
sociales y espirituales que requieren atención. Todas las medidas terapéuticas encaminadas a 
mejorar el estado general, independientes del tratamiento específico constituyen el llamado 
“tratamiento de soporte” (González, 2007).

Los tratamientos curativos y paliativos no son mutuamente excluyentes, es solo que se van 
aplicando gradualmente un mayor número y proporción de medidas paliativas cuando avanza 
la enfermedad y el paciente deja de responder al tratamiento específico.

En el momento de agotamiento del tratamiento específico, una vez agotados de forma 
razonable aquellos que se disponen, se entra en una situación de progresión de la enfermedad 
es entonces cuando los objetivos terapéuticos se dirigen a la promoción del confort del 
enfermo y su familia (González 2007, Guevara y De Lille, 2008, SECPAL, s.f.).

Es importante hacer un adecuado diagnóstico de enfermedad terminal ya que esta presenta 
una serie de características que son importantes para establecer adecuadamente el 
tratamiento médico y de soporte.

Enfermedad Terminal

La enfermedad terminal es la presencia de una enfermedad avanzada, progresiva e incurable 
con falta de posibilidades razonables de respuesta al tratamiento específico, la cual presenta 
numerosos problemas y síntomas intensos, múltiples multifactoriales y cambiantes. Hay gran 
impacto emocional en el paciente, familia y equipo terapéutico muy relacionado con la 
presencia explícita o  no de la muerte, considerando un pronóstico de vida inferior a seis 
meses (Gómez, s.f., González, 2007, Guevara, y De Lille, SECPAL, s.f.).

Esta situación compleja produce una gran demanda de atención y soporte, a lo que debemos 
responder adecuadamente.



Tanatología del Siglo XXIThanatos 23Tanatología del Siglo XXIThanatos22

Bases de la Terapéutica

Las bases de la terapéutica en pacientes terminales son (Gómez, s.f., González, 2007, 

Guevara, y De Lille, SECPAL, s.f.):

1.  Atención integral, que tenga en cuenta los aspectos físicos, emocionales, sociales, y 

espirituales. Forzosamente se trata de una atención individualizada y continuada.

2.  El enfermo y su familia son las unidades a tratar. La familia es el núcleo fundamental del 

apoyo al enfermo adquiriendo una relevancia especial en la atención domiciliaria. La familia 

requiere de medidas específicas de ayuda y educación.

3.  La promoción de la autonomía y dignidad al enfermo tienen que regir en las decisiones 

terapéuticas. Este principio sólo será posible si se elaboran “con” el enfermo los objetivos 

terapéuticos.

4.  Concepción terapéutica activa, incorporando una actitud rehabilitadora y activa que nos 

lleve a superar el “no hay nada más que hacer”, nada más lejos de la realidad y que demuestra 

un desconocimiento y actitud negativa ante esta situación.

5.  Importancia del “Ambiente”  una “atmósfera” de respeto, confort, soporte y comunicación 

influyen de manera decisiva en el control de los síntomas..

La creación de este ambiente depende de las actitudes de los profesionales sanitarios y de la 

familia, así como de medidas organizativas que den seguridad y promocionen la comodidad 

del enfermo.

Instrumentos básicos

La calidad de vida y confort de nuestros pacientes antes de su muerte pueden ser mejoradas 

considerablemente mediante la aplicación de los conocimientos actuales de los Cuidados 

Paliativos, cuyos instrumentos básicos son (Gómez, s.f., González, 2007, Guevara, y De Lille, 

SECPAL, s.f.):

1.  Control de síntomas: Saber reconocer, evaluar y tratar adecuadamente los numerosos 

síntomas que aparecen y que inciden directamente sobre el bienestar de los pacientes. 

Mientras algunos se podrán controlar (dolor, disnea, etc.), en otros será preciso promocionar la 

adaptación del enfermo a los mismos (debilidad, anorexia, etc.).

2.  Apoyo emocional y comunicación con el enfermo, familia y equipo terapéutico, 

estableciendo una relación franca y honesta. 

3.  Cambios en la organización, que permitan el trabajo interdisciplinar y una adaptación 

flexible a los objetivos cambiantes de los enfermos. 

4.   Equipo interdisciplinar, ya que es muy difícil plantear los Cuidados Paliativos sin un trabajo 

en equipo que disponga de espacios y tiempos específicos para ello, con formación específica 

y apoyo adicional.

Es importante disponer de conocimientos y habilidades en cada uno de estos apartados, que 

constituyen verdaderas disciplinas científicas. Es requisito indispensable el adoptar una 

actitud adecuada ante esta situación, a menudo límite para el propio enfermo, familia y equipo 

terapéutico.

CAMPOS DE APLICACIÓN DE LA TANATOLOGÍA MÉDICA

· El enfermo terminal considerado como un ser biológico, psicológico, social y 

espiritual), por lo que requiere de  atención multi e interdisciplinaria.

· Familiares y/o cuidadores.

· Personas que han sufrido pérdidas significativas.

· Promoción y/o educación para la salud.

Objetivos de la Tanatología Médica

· Proporcionar apoyo y ayuda profesional al enfermo terminal y a su familia.

· Favorecer la elaboración de duelos sanos por pérdidas significativas.

· Colaborar en la  promoción y/o educación para la salud.

Finalidad de la Tanatología Médica

La finalidad de la tanatología médica es desmitificar la muerte y el morir para aprender a 

convivir con ella, proporcionar apoyo y soporte al enfermo terminal y a su familia para que este 

pueda vivir plenamente el tiempo que le quede y morir con dignidad.

CONCLUSIONES

La tanatología nace como rama de la medicina forense y a través del tiempo se le han dado 

diferentes connotaciones. Pero son dos movimientos importantes a nivel mundial los que dan 

el giro para el inicio de la tanatología moderna y son: por un lado en Estados Unidos con dos 

médicos psiquiátras, la Dra. Elisabeth Kübler Ross y el Dr. Kurt R. Eissler ambos trabajando 

con enfermos moribundos tratando de dignificar el proceso de muerte. Y por otro lado, en 

Inglaterra con la Dra. Cicely Saunders quien fundó el hospicio moderno e inició un movimiento 

mundial para proveer de un cuidado compasivo al moribundo a través de los Cuidados 

Paliativos. Es en este momento cuando se fortalece la relación de la Tanatología con la 

Medicina a través de los Cuidados Paliativos ya que comparten varios elementos entre sí. 

Con lo anterior, podemos definir a la Tanatología Médica como la rama de la medicina 

encargada de proporcionar al enfermo terminal los cuidados paliativos necesarios que le 

permitan tener un adecuado control del dolor y otros síntomas  con la finalidad de favorecer su



Tanatología del Siglo XXIThanatos24

calidad de vida hasta su fallecimiento, así mismo, ayudándolo en el aspecto emocional y 

dando apoyo y soporte a familiares y/o cuidadores. Teniendo como herramienta importante la 

promoción y/o educación para la salud. 

Los campos de aplicación de esta son: el enfermo terminal, los familiares y/o cuidadores, las 

personas que han sufrido pérdidas significativas y la promoción y/o educación para la salud.

Bibliografía

•Amarante, J. (s.f.). Medicina en tiempos de guerras. Recuperado de: http://www.slideshare.net/jayabero/historia-de-la-medicina-en-tiempos-de-guerra

•Asociación Mexicana de Tanatología A.C. (s.f.). AMTAC. Recuperado de: http://www.tanatologia-amtac.com/index.html

•Bonilla Arandia, M. (s.f.). Tanatología y Gestalt. Recuperado de: http://www.cedehc.org/home.php?action=alumnos&page=detalleArticulo&id=32&sec=AC

•Bravo Mariño, M. (2006). ¿Qué es la tanatología?. Recuperado de http://www.revista.unam.mx/vol.7/num8/art62/art62-6.htm

•Cook, M. (s.f.). Cicely Saunders, la mujer que transformó el cuidado de los moribundos. Recuperado de http://www.muertedigna.org/textos/euta285.htm

•D´Hyver, C., Kraus, A. (2006). Tanatología. Recuperado de: http://www.facmed.unam.mx/deptos/salud/censenanza/spivsa/antol%202%20anciano/dhyver.pdf

•Domínguez Mondragón, G. (2009). La tanatología y sus campos de aplicación. Recuperado de 

http://www.publicaciones.ujat.mx/publicaciones/horizonte_sanitario/ediciones/2009_mayo-agosto/04-Tanatologia.pdf

•European Association for Palliative Care EAPC (2010). Definition of palliative care. Recuperado de: http://www.eapcnet.eu/Corporate/AbouttheEAPC/Definitionandaims.aspx

•Field, B. (s.f.). Héroe de la ciencia: Dame Cicely Saunders. Recuperado de: http://miheroe.org/hero.asp?hero=Dame_Cicely

•Gómez Sancho, M. (s.f.). Enfermedad terminal y medicina paliativa. Las Palmas de Gran Canaria, España: Gabinete de Asesoramiento y Formación Sociosanitaria S.L. GAFOS

•Gómez Sancho, M., Grau Abalo, J. (2006). Dolor y sufrimiento al final de la vida. España, España: Aran.

•González, M., (2007). Tratado de Medicina Paliativa y tratamiento de soporte del paciente con cáncer. (2ª Ed.). Madrid, España: Panamericana

•González, S., Valdovino, A. (2012). De los Cuidados Paliativos a una muerte digna. Recuperado de: http://www.tanatologia-

amtac.com/descargas/tesinas/51%20De%20los%20Cuidados%20Paliativos.pdf

•Guevara López, U., De Lille Fuentes, R., (2008). Medicina del dolor y paliativa. (2ª Ed.). México, D.F., México: Corinter.

•Hamill Meléndez, E. (2009). Tanatología y bioética: ante el sufrimiento humano. México, D.F., México: Corinter.

•Historia de la medicina. Biografías (s.f.). Elie Metchnikoff (1845 – 1916). Recuperado de: http://www.historiadelamedicina.org/metchnikoff.html

•Instituto Mexicano de Tanatología IMT. (2006). ¿Cómo enfrentar la muerte?. México, D.F., México: Trillas.

•Kübler-Ross, E. (2006). La rueda de la vida. Barcelona, España: Ediciones B.

•Kübler-Ross, E. (2004). Sobre la muerte y los moribundos. (2ª Ed.). Barcelona, España: Debolsillo.

•Martínez Arronte, F.(2008). La tanatología y los Cuidados Paliativos. Recuperado de: http://amtac-tanatologia.blogspot.mx/2008/06/la-tanatologia-y-los-cuidados.html

•Montes de Oca, G., (2006). Historia de los Cuidados Paliativos. Recuperado de: http://www.revista.unam.mx/vol.7/num4/art23/abr_art23.pdf

•National Cancer Institute NCI (s.f.). Dictionary of cancer terms. Recuperado de: http://www.cancer.gov/dictionary?cdrid=269448

•Polo Scott, M., (2009). Tanatología del siglo XXI. México, D.F., México: MC Editores.

•Reyes Zubiría, L. (1996). Acercamientos tanatológicos al enfermo terminal y a su familia. México, D.F., México

•SECPAL. (s.f.). Guía de Cuidados Paliativos. Recuperado de: http://www.secpal.com/guiacp/index.php

•Sociedad Española e Internacional de Tanatología. (s.f.). SEIT. Recuperado de: http://tanatologia.org/seit/

•Yagüe, A., García, M. (s.f.). Actitudes de los profesionales de enfermería ante los pacientes terminales. Recuperado de: 

http://www.uclm.es/ab/enfermeria/revista/numero%204/terminales4.htm

Tanatología del Siglo XXIThanatos 25

Nuevamente el Instituto Mexicano de Psicooncología recibe el honor y distinción de ser 

invitado a un evento académico institucional por parte de una de las Universidades con mayor 

prestigio en América Latina como lo es, la Universidad de Oriente de Santiago de Cuba y la 

Sociedad Cubana de Psicología filial provincial Santiago de Cuba.

Sociedad Cubana de Psicología
Filial provincial Santiago de Cuba

Estimado Dr. Marco Antonio Polo Scott.  
Director General del Instituto Mexicano de Psicooncología 

Por esta vía tengo el gusto de informarle que debido a su amplia y reconocida trayectoria 
académica y del alto nivel académico de su alumnado, el Instituto al que dignamente 
representa ha sido invitado a participar en el “V Congreso Internacional Bienal de Psicología 
en Santiago de Cuba y X Taller Internacional de Psicología Latinoamericana y del Caribe”. Los 
cuales se desarrollarán durante los días 17 al 21 de Julio de 2013, en las instalaciones del 
Hotel Meliá Santiago de esta ciudad de Cuba.

Para la Universidad de Oriente de Santiago de Cuba y la Sociedad Cubana de Psicología será 
un honor contar con su prestigiosa presencia, firmo la presente, a los veinte días del mes de 
marzo de dos mil trece.

Saludos afectuosos, 

María del Pilar Soteras del Toro 
Vice presidenta Sociedad Cubana de Psicología 
Presidenta Sociedad Cubana de Psicología. Santiago de Cuba. 
Teléfono: 0053-52262763. Fax. 53 (22) 641701
congresopsicosantiago@csh.uo.edu.cu    congresopsicosantiago@eventos.uo.edu.
cumaripili@csh.uo.edu.cu

A todos nuestros alumnos y maestros, se les invita a participar en este importante evento, 
en el cual podremos mostrar el alto nivel académico que poseemos. 

V Congreso Internacional Bienal de Psicología  
y X Taller Internacional de Psicología

Latinoamericana y del Caribe.



Tanatología del Siglo XXIThanatos 27Tanatología del Siglo XXIThanatos26 

Duelo por la 
muerte de 

Mtra. Aurea Gloria Violeta López Paniagua

os animales de compañía, son seres que logran 

Lponer un toque de sensibilidad a los seres 
humanos, pueden aportar efecto tranquilizante, 

producen en algunas personas una disminución de la 
presión arterial y el nivel de la ansiedad, se puede 
entender y comprender el ciclo de vida (para poder 
explicar a los niños el proceso de muerte), ayudan a 
enseñar hábitos y normas; o a modicarlas, entre 
muchas otras más.

Los animales de compañía; son precisamente eso, compañeros, que 
saben acompañar sin saberlo. Son los compañeros con los que se puede 
compartir vivencias, secretos, sentimientos, complicidades, etc., sin 
tener que ser juzgados, censurados o cuestionados. Es cierto que el 
interactuar con otro ser humano es necesario, pero también se necesita, 
más de alguna vez, compartir con esos seres (animales), que no tienen 
por que hablar para poder hacer un efecto espejo y reflexionar sobre las 
vivencias y las actitudes propias. 

Vivir con animales aminora el sentimiento de soledad ya que es cierta esa 
frase de que los animales son los mejores amigos del hombre porque 
estarán a nuestro  lado pase lo que pase. Además, ayudará a todos los 
miembros de la familia a sentirse útiles y sobre todo a los niños pequeños, 
a asumir nuevas responsabilidades ya que deben cuidar de su nuevo 
amigo.

Diversos estudios han demostrado que las personas que sufren una 
depresión y ansiedad y que conviven con animales, cuentan con un 
menor índice de suicidios. A su vez, las mascotas son de gran ayuda 
cuando vivimos situaciones de alto estrés porque nos facilitan la 
desconexión de los problemas. Del mismo modo, se ha demostrado que 
los niños que viven con determinado tipo de animales poseen una mayor 
autoestima y alcanzan un mayor nivel de comprensión sobre 
determinados aspectos de la vida humana como las enfermedades o la 
muerte. 

Numerosos estudios destacan los beneficios fisiológicos y psicológicos 
de la interacción con los animales: 

•Se han identificado reducciones en los problemas menores de salud en 
personas que llevan al menos 10 meses con un perro como animal de 
compañía. 

•Reducen los niveles de ansiedad de manera activa o pasiva, por lo que 
disminuyen el inicio, la gravedad o progresión de enfermedades relacionadas 
con el estrés.

BENEFICIOS QUE PUEDEN APORTAN LOS ANIMALES DE COMPAÑÍA

un animal 
de compañía



Tanatología del Siglo XXIThanatos 29Tanatología del Siglo XXIThanatos28

•Menor frecuencia de enfermedades y menor 

susceptibilidad de infecciones del tracto 

respiratorio superior en relación a la disminución 

de los niveles de IgA (inmunoglobulina), 

después de acariciar un perro. 

•Además, se propone que la reducción de la 

presión arterial a través de la interacción con 

perros es equivalente a la conseguida por una 

dieta baja en sal o baja en alcohol. 

La tenencia de animales de compañía y otras 

interacciones con animales, como acariciarlos 

han demostrado beneficios cardiovasculares:

•Aumento de la supervivencia tras un infarto de 

miocardio en los pacientes que tenían animales 

de compañía.  

•Disminución de factores de riesgo para 

enfermedades cardiovasculares, particularmente 

disminución de la presión arterial sistólica, el 

colesterol plasmático y los triglicéridos. 

•Reducción de la frecuencia cardiaca de la 

persona que acaricia a un perro o contempla los 

peces en un acuario. 

•Una mayor reducción de la respuesta de estrés 

cardiovascular en la presencia de un perro en 

comparación con la presencia de amigos o 

parejas. 

•Mejora de los niveles de dopamina y endorfinas 

(asociadas con el bienestar) y la disminución de 

los niveles de cortisol (asociado a situaciones de 

estrés) después de una sesión de 30 minutos de 

interacción con un perro.  

•Reducción de los niveles de cortisol en los 

profesionales sanitarios después de minutos 

interactuando con un perro. 

Los animales de compañía contribuyen a mejorar 

la salud física y emocional de personas con 

enfermedades específicas (cáncer, sida, etc.), 

personas con deficiencia física sensorial (sordos, 

ciegos, sordociegos), personas con deficiencia 

mental (Síndrome de Down), personas con 

deficiencia motórica (parálisis cerebral, espina 

bífida...), personas con trastornos del desarrollo 

(autismo)... Asimismo, se suman los beneficios 

que proporciona integrar animales en los 

protocolos de tratamiento de personas 

discapacitadas, así como en programas 

educativos para sectores que requieren una 

ayuda especial: población penitenciaria, 

ancianos, personas con problemas emocionales 

o de comportamiento, enfermos mentales, niños 

que residen en zonas urbanas deprimidas, con 

problemas de aprendizaje...

¿Por qué amar a los animales?

Porque lo dan todo, sin pedir nada.

Porque ante el poder del hombre que cuenta con 

armas...  son indefensos.

Porque son eternos niños, porque no saben de 

odios...  ni guerras.

Porque no conocen el dinero y se conforman solo 

con un techo donde guarecerse del frío.

Porque se dan a entender sin palabras, porque 

su mirada es pura como su alma.

Porque no saben de envidia ni rencores, porque 

el perdón es algo natural en ellos.

Porque saben amar con lealtad y fidelidad.

Porque dan vida sin tener que ir a una lujosa 

clínica.

Porque no compran amor, simplemente lo 

esperan y porque son nuestros compañeros, 

eternos amigos que nunca traicionan.

Y porque están vivos.

¡Por esto y mil cosas más... merecen nuestro 

amor...!

Si aprendemos a amarlos como lo merecen... 

estaremos más cerca de Dios.

Madre Teresa de Calcuta

LA PÉRDIDA DE UN ANIMAL DE COMPAÑÍA

A un animal de compañía, no se le debe de 
considerar, un juguete o un objeto, al que se le 
tenga que dejar arrumbado en un rincón; al que 
se le tenga que tomar en cuenta, solo cuando se 
le necesite, para cubrir las propias necesidades 
de afecto o compañía. Un animal de compañía, 
es un ser vivo, con diferentes características, de 
las que tiene otro ser con vida; de las que 
tenemos los seres humanos, un animal es un ser 
que necesita y merece ser tratado con respeto, 
dignidad, al que se le debe de dar seguridad, 
protección, afecto. Un animal de compañía, es un 
ser vivo, que sin tener que hablar, sabe expresar 
amor, ternura, fidelidad, nobleza, agradecimiento, 
tranquilidad; el comprender la expresión de su 
mirada, puede lograr que haya el contacto con la 
propia vida, con la naturaleza, con el propio 
pasado, y a la vez, con el propio presente, puede 
contactarnos con la sensibilidad humana; puede 
ser capaz de llevarnos a comprender que la vida 
no es un misterio; que la vida es armonía con el 
interior de uno mismo y con todos los demás 
seres que nos rodean; que nos recuerda que 
debemos de agradecer a la vida, por el simple 
echo de tener vida;  nos recuerda que no es difícil 
afrontar las situaciones de la vida sino, que se 
tienen que afrontar. El mirarle a los ojos, puede 
llevarnos a darle silencio, por unos momentos a 
nuestro razonamiento, a nuestros pensamientos, 
a dejar de analizar y tener que seguir buscando 
respuestas a interrogantes, que posiblemente no 
tienen por que ser explicadas; nos puede llevar, a 
comprender, que es más importante vivir y 
entender las emociones y los sentimientos, que 
emanan del interior de uno mismo, y que se 
tienen que vivir, en el aquí y en el ahora; que se 
tiene que vivir, para vivir.

Es por eso mismo, que despedirse de un animal 
de compañía; ya sea por presencia de la muerte o 
por el extravío, se puede convertir en un impacto 
emocional, para algunas personas, ya que es, lo 
que ha representado para la propia historia de 
vida de ésa persona. 

El impacto emocional que tiene la muerte de una 
mascota en sus dueños puede ser tan 
significativo como el que causa la muerte de un 
famil iar,  concluyeron psicólogos de la 
Universidad de Nuevo México, Estados Unidos, 
que revisaron la bibliografía existente sobre cómo 
reaccionan las personas ante la pérdida de un 
animal querido. 

En otro estudio, en el que se evaluó a personas 
que habían experimentado la muerte (natural o 
por eutanasia) de una mascota, investigadores 
del Departamento de Ciencias Animales de la 
Universidad de Hawai, Estados Unidos, hallaron 
que en un 30% de los casos el dolor duró seis 
meses o más, y que en un 12% de los casos la 
pérdida fue vivida como un evento severamente 
traumático de la vida de las personas. 

“Los animales de compañía proveen apoyo, amor 
y lealtad, que van mucho más allá de cualquier 
medición empírica -escribieron los investigadores 
de la Universidad de Nuevo México, cuyas 
conclusiones fueron publicadas en la revista 
especializada Perspectives in Psychiatric Care -. 
Debido a estas inmensas contribuciones, la 
muerte, pérdida o robo de un animal querido se 
convierte en el final de una relación especial, lo 
que puede dar lugar a uno de los momentos más 
difíciles de una persona”.

"Desafortunadamente, la pérdida de una mascota 
no es reconocida en forma cabal por los amigos, 
los conocidos y los compañeros de trabajo como 
una ocasión significativa o auténtica para realizar 
un duelo", afirmó el doctor Paul T. Clements, uno 
de los autores de la citada revisión.

"Cuando la persona que uno ama muere, es 
natural sentir tristeza, expresar dolor y esperar 
que los amigos y los familiares provean a uno 
comprensión y traten de reconfortarlo. 
Desafortunadamente, lo mismo no siempre ocurre 
cuando muere un animal de compañía", puede 
leerse en el sitio web de la Sociedad Humana de 
los Estados Unidos ( www.humansociety.org), la 
organización protectora de animales más grande 
de ese país. 

"Muchos consideran que ese dolor es inapropiado 
para alguien que ha perdido sólo una mascota". 

Pero incluso a veces una mascota puede ser 
mucho más que una mascota, advierten los 
especialistas. Cada vez es mayor el número de 
familias que eligen no tener hijos o de personas 
que evitan relaciones de pareja, y que generan 
relaciones muy profundas con los animales que 
tienen a su cuidado. 

En cualquier caso, afirmó el doctor Clements, "es 
importante proveer un ambiente de aceptación y 
comprensión para los dueños de animales que se 
encuentran atravesando un duelo, para mejorar, 
de esa forma, los esfuerzos de adaptación al dolor 
y al duelo".  



Tanatología del Siglo XXIThanatos30

ACEPTAR EL DOLOR 

"Los animales proveen compañía, aceptación, apoyo emocional 
y amor incondicional durante el tiempo que comparte con 
nosotros. Si uno acepta ese vínculo entre humanos y animales, 
uno ya ha dado el primer paso para poder hacer frente a la 
pérdida de una mascota: saber que está bien sentir dolor cuando 
un animal muere", afirma la Sociedad Humana de los Estados 
Unidos. 

Esa sociedad que ofrece una serie de consejos para sobrellevar 
mejor y elaborar la pérdida de un animal querido: 

• Reconocer la existencia del dolor y darse el permiso para 
expresarlo. 

• No dudar en buscar en otras personas la posibilidad de contar 
con una escucha comprensiva.
 
•Escribir acerca de lo que uno siente. 

• Contactarse con sociedades protectoras de animales que 
puedan ofrecer apoyo. 

Pero todo duelo es una experiencia individual, y las formas de 
afrontarlo no tienen fórmulas. "Poder compartir el dolor con los 
seres queridos nos ayudó -dice Alfredo-. Pero hay momentos en 
que nada sirve, y sólo resta llorar y esperar a que el tiempo pase, 
no para olvidar, sino para acostumbrarse a que cuando uno llega 
a casa la mascota no esté". 

PARA TENER EN CUENTA 

•  Chicos. Para ellos, la muerte de una mascota puede ser el 
primer contacto con la muerte. "Tratar de protegerlos diciéndoles 
que el perro se escapó sólo hace que el niño espere su regreso y 
se sienta luego traicionado al conocer la verdad -advierte la 
Sociedad Humana de los Estados Unidos-. Expresar el propio 
dolor puede ayudarlos a elaborar sus sentimientos". 

• Adultos mayores. Enfrentar la muerte de una mascota puede ser 
particularmente difícil para una persona mayor que vive sola, 
según advierten los especialistas. En estos casos, la contención 
por parte de la familia y de los amigos es una herramienta clave 
para ayudarlos a sobrellevar la situación y evitar el aislamiento y 
la sensación de vacío que se asocian a la pérdida. 

•  Una nueva mascota. "Cada animal tiene su propia personalidad 
y un nuevo animal no reemplazará la pérdida -advierten 
especialistas-. Usted sabrá cuando es el tiempo adecuado para 
adoptar una nueva mascota después de haberse dado tiempo 
para elaborar el dolor, y considerar cuidadosamente las 
responsabilidades de adoptar una nueva mascota".

La  muerte  de Lucas
Lic. Jesús Oswaldo Loera Cervantes

Aquel día que murió Lucas, los papás de Sebastián 

pasaron toda la mañana pensando en cómo hacérselo 

saber a su hijo sin que éste se deprimiera por la noticia, 

pensaron que quizá podrían deshacerse del cadáver y 

decirle a Sebastián que se había escapado, o quizá que 

había sido robado por algún ladrón de perros o cualquier 

idea que cumpliera con el fin de evitar el tema de la 

muerte ante su hijo, sin embargo ninguna les parecía lo 

suficientemente coherente pues después de haber vivido 

ocho años con él nunca se había escapado ni había 

mostrado intención de hacerlo, además de que no sabían 

de ningún caso de ladrones de perros en ese vecindario y 

mucho menos creíble era la existencia de un ladrón de 

perros viejos cruza de maltes con chihuahua, que era el 

caso de Lucas,  por lo que descartaron todas esas ideas 

y justo antes de darse por vencidos a Alicia, mamá de 

Sebastián, se le ocurrió la idea de buscar un perro lo más 

parecido a Lucas, con el objetivo de reemplazarlo sin que 

Sebastián lo percibiera y así eludir esta situación que sin 

duda incomodaría a toda la familia. Carlos, padre de 

Sebastián y esposo de Alicia, sabía que esta 

encomienda sería harto difícil, sin embargo recordaba 

que cuando Lucas les fue regalado por los vecinos de su 

anterior casa, éste nació en una camada de seis perros, 

por lo que abrigaba la esperanza de que alguno de los 

restantes fuera un buen candidato para suplir a Lucas. 

Después de media hora de carretera, y de una breve 

charla con sus antiguos vecinos, estos les informaron 

que de los perros restantes, tres habían sido también 

regalados, uno había sido atropellado hacía cuatro años, 

mientras que el último, seguía con ellos pese a que se 

había vuelto una pesada carga, debido a los gastos en su 

alimento y las costosas idas al veterinario que conforme 

fueron pasando los años se volvieron cada vez más 

recurrentes.  Si bien, éste perro no era la réplica exacta 

de Lucas, tenía un gran parecido que Carlos y Alicia 

sabían que no encontrarían en otro lugar, por lo que 

inmediatamente propusieron a sus antiguos vecinos 

adoptarlo, y así ahorrarles algunos gastos. Después de 

las lágrimas, recomendaciones, abrazos y despedidas, 

Carlos y Alicia se hallaban de regreso a su casa junto con 

el sustito de Lucas, a quien trataron de familiarizarle con 

su nuevo nombre desde el momento en que subió al 

auto.

Llegado el momento del encuentro entre Sebastián y el 

sustituto de Lucas, lo primero que hizo Sebastián fue 

llamarlo con unas pequeñas palmadas (como solía 

hacerlo con el original Lucas) y ya teniéndolo cerca le 

acarició durante un momento las orejas y el hocico, al 

mismo tiempo en que Alicia y Carlos soltaban un lento e 

imperceptible suspiro de alivio; justo después, Sebastián 

se volvió a sus papás y sin previo aviso les soltó: 

- Sé  lo mucho que les duele esto, a mí también me duele, 

y cuando vi en la mañana que no respiraba no lo podía 

creer, pero no creo que sea muy bueno que quieran 

resucitar a Lucas trayendo a otro perro, aunque los 

entiendo, sin embargo les puede hacer daño tratar de 

engañarse a ustedes mismos, además me parece que es 

muy pronto para tener otra mascota y en cuanto a Lucas, 

a mi me gustaría que lo enterráramos en el jardín de 

enfrente, en donde le gustaba echarse cuando hacía sol, 

¿no creen?

- Sí, cla..claro que sí- dijeron apenados los papás y 

comenzaron inmediatamente con los preparativos para 

el funeral de Lucas.

Tanatología del Siglo XXIThanatos 31



Mtro. Emmanuelle  Berber  Morán

Introducción a la 

Deconstrucción 

de JAQUES DERRIDA

n estos primeros párrafos se pretende 

Erealizar una somera introducción 

para justicar a la deconstrucción 

como el método hermenéutico elegido 

p a r a  r e s i g n i  c a r  l a  t e r m i n o l o g í a 

tanatológica <duelo>, más que un 

esfuerzo infructuoso por “resumir” o 

“reducir” arbitrariamente la esencia de 

esta forma de pensamiento.

El término deconstrucción, fue creado por 

el lósofo Jaques Derrida derivado de la 

destrucción que Martin Heidegger denió 

como técnica del pensamiento losóco 

con el n de revisar profundamente las 

te rmino log ías  es tab lec idas  en las 

humanidades.

Es un tipo de pensamiento considerado por muchos 

como posestructuralista, que critica, analiza y revisa 

fuertemente las palabras y sus conceptos; su discurso 

logocentrista pone en evidencia la incapacidad de la 

filosofía de establecer un piso estable, sin dejar de 

reivindicar su poder analítico.  Cabe mencionar que la 

mayoría de los estudios de Derrida exponían una fuerte 

dosis de rebeldía y de crítica al sistema social imperante, 

constatando desde una postura iconoclasta que: “no 

existe nada fuera del texto porque todo es texto” (2005).

Si ya se infirió hasta este punto, es imposible explicar lo 

que es la deconstrucción en términos simples. Por un 

lado, no se trata simplemente de un método que se 

pueda aplicar mediante una serie de pasos a seguir, 

como toda tradición positivista lo demandara; más bien 

se puede observar como una postura que refleja voluntad 

y por ende dinamismo por paradójico que parezca dado 

que el texto se encuentra circunscrito a un destino 

estático de permanencia, más no su resultado que queda 

“circulando” en la mente del lector que se presta a la 

naturaleza caprichosa de este enfoque. 

Cuando se habla de deconstruir un texto, por ejemplo, se 

refiere a interrogar los supuestos que lo conforman para 

dar una nueva perspectiva. Lo propuesto por Derrida 

(1998), es una lectura minuciosa al texto (por extensión, 

prácticamente todo) para ser llevado al extremo de darle 

una significación diferente de lo que parecía estar 

comunicando.

Para algunos detractores, el pensamiento derridiano 

podría estar inscrito dentro de una corriente negativista, 

si se toma en cuenta que la mayoría de los paradigmas 

progresistas actuales buscan la construcción y huyen de 

todo lo que pueda ofrecer un panorama diferente.

Por el contrario, Derrida señala que históricamente la 

sociedad occidental está organizada en pares opuestos, 

como espíritu y cuerpo, sentido y signo, lo dentro y lo 

fuera, lo cual es un legado de la metafísica que desde 

Platón se sustenta entre lo sensible y lo inteligible. Y es 

aquí en donde se propone hacer una deconstrucción de 

estas oposiciones, que parecen naturales a toda 

reflexión filosófica.

Como acierto, se califica a este sistema como 

logocéntrico. El logos es el origen y fundamento de toda 

verdad, en otros términos, es el pensamiento que se 

presenta como la conciencia de uno mismo.

El problema del logocentrismo es su repercusión dentro 

de un etnocentrismo europeo y occidental, lo cual 

provoca que el logos se manifieste como extensión 

mundial de la racionalidad técnica y científica. Tal actitud, 

prohibiría pensar la historia y evolución desde otro punto 

de vista que no sea el propio: la lengua del otro, la cultura 

del otro, y en general todas la formas de alteración.

De nada sirve repetir maquinalmente (Deus ex machina) 

las propuestas filosóficas derridianas.

El análisis deconstructivista, uno entre muchos modelos 

epistemológicos actuales, cobra su fuerza gracias a una 

tradición occidental: <la pregunta>. Nada, ni nadie se 

puede sustraer a las preguntas, y por ende todo 

conocimiento es cuestionable.

Derrida (1989) señala que la significación siempre hace 

referencia a otros signos y que en realidad uno nunca 

puede llegar a un signo que se refiera a él mismo.

La escritura es considerada tradicionalmente como un 

suplemento artificial de la palabra y por lo tanto como un 

significante de un significante (sustento del sustantivo). 

Tanatología del Siglo XXIThanatos 33



Tanatología del Siglo XXIThanatos34

Por tal, dentro del proceso de espaciamiento en el tiempo 

y en el sistema de rastros (signos), Derrida (1971) lo llama 

arqui-escritura.

Al hacer referencia a diferentes significantes se entra en 

una espiral que no acaba de hacerse referencias. El 

hecho de tomar conciencia de lo que se piensa 

(metacognición), implica una duración que afecta y 

transforma. Al momento de terminar un enunciado, no se 

es el mismo que cuando se empieza. Todo lo dicho, 

sobrepasa siempre lo que se creía querer decir y a su vez 

revela/rebela que finalmente no se sabía de antemano lo 

que se dice a pesar de la intersubjetividad.

La arqui-escritura es un conocimiento generalizado de la 

escritura, se podría agregar <arquetípico> que alude a la 

forma en la que todo aquello que es escrito sólo es 

concebido al existir un desfase de significados. Dicho 

desfase, en conjunto con la posibilidad de ir más allá de lo 

que está escrito, conduce a lo que algunos han clasificado 

como el más famoso de los neologismos derridianos: la 

différ<a>nce (Derrida, 1971).

La différance implica el desfase, el retraso, la desviación 

de la mediación temporal que existe en la arqui-escritura, 

en términos de lo hablado y lo escrito. Lo que distingue a la 

différance de la différence es lo inaudible, es decir lo 

escrito.

Aunque el término de différance no puede ser descrito 

exhaustivamente, y esto es porque el mismo autor 

expresa que no se trata ni de una palabra, ni de un 

concepto, además de que su significado cambia 

dependiendo del contexto en el que está siendo usado. 

Por el momento y para efectos del presente trabajo, es 

suficiente mencionar que la différance está implícita en la 

arqui-escritura y en esta noción generalizada de la 

escritura que rompe con la lógica del signo.

La convicción de que el signo representa algo, aun 

cuando ese algo no esté presente pero que lo pueda ser 

potencialmente, es cuestionado como imposible por la 

arqui-escritura, la cual insiste que el signo siempre refiere 

a más signos, y estos a otros, hasta el punto de no poder 

llegar al referente definitivo.

Para Derrida (1971), la escritura, o los procesos que la 

caracterizan, como la différance y la arqui-escritura, son 

ubicuos. Tal como un fragmento de algo escrito no puede 

explicar el significado de cada palabra, lo mismo sucede 

con la palabra. Si se usa la misma estructura de 

repetición, nada garantiza que otra persona podrá dotar a 

las palabras empleadas con el mismo significado que 

cada quien le atribuye.

La deconstrucción es en palabras de Derrida: "uno de los 

nombres posibles para designar, por metonimia, lo que 

sucede o lo que no llega a suceder, como lo puede ser una 

cierta dislocación que se repite regularmente" (Derrida, 

1998). Esta dislocación consiste en cuestionar 

participando en la transformación. Para Derrida, se trata 

de un intento de ver desde el otro lado del borde lo que 

somos.

En términos deconstructivos no hay un código 

determinado y a su vez, tampoco un léxico cerrado de 

estos propios términos, por lo que las palabras de la 

deconstrucción no designan conceptos según el modo

del discurso filosófico o el lenguaje ordinario. Es decir, 

existen solo intenciones que rebasan la univocidad y la 

equivocidad, produciendo el efecto de que el lector deba 

responsabilizarse por los efectos de exposición a tales 

contenidos.

Como conclusión, es pertinente mencionar que uno de los 

acercamientos a la deconstrucción del término <duelo> 

comienza desde el escarceo intencionado desde sus 

diversas acepciones como por ejemplo: duelo, como 

contienda; a duelo, como aflicción.

Bibliografía

·Derrida, J. (2005). De la Gramatología. México: 

Siglo XXI Editores.

·Derrida, J. (1998). Desconstrucción y Pragmatismo. 

Argentina: Paidós.

·Derrida, J. (1989). Del espíritu. Heidegger y la Pregunta. 

España: Editorial Pre-textos.

·Derrida, J. (1971) “La Différance”, Teoría de conjunto. 

España: Seix Barral.

·Gadamer, H. (2002). Los Caminos de Heidegger. 

España: Herder.

enDoctorado
Derecho

Avalado por la Secretaria de Educación Pública, 

según acuerdo RVOE 20121221 de fecha 23/Julio/2012

Dirigido a: todas las personas interesadas en el tema, con nivel de estudios 

de Maestría.

Sábado 25 de mayo de 2013

de 8:00 a 12:00 hrs.  
Duración: 2 años     Inscripción:    $ 3,500.- Mensualidad: $ 3,500.-

 Maestrías en
COMERCIO  

EXTERIOR

DERECHO 

FAMILIAR

 

Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdo

RVOE 20121223 de fecha 23/Julio/2012

 

Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdo 

RVOE 20121224 de fecha 23/Julio/2012

 

Avalada por la Secretaria de Educación Pública, según acuerdo 

RVOE 20121225 de fecha 23/Julio/2012

Asistiendo a clases

 ¡Sólo un día a la semana!

DERECHO 

PENAL

Viernes 24 de mayo
  de  17:00  a  21:00  hrs.

Dirigidas a: todas las personas 

interesadas en el tema con el 

nivel de estudios de Licenciatura.

Estudia tu Maestría en 2 años

 5752 - 6402  
Inscripción:       $  1,950.- 

Mensualidad:    $  1,950.- 

Inversión

Avenida Montevideo número 635, Colonia San Bartolo Atepehuacan, 

Delegación Gustavo A. Madero, C.P. 07730, México, Distrito Federal.  

www.estudiosdeposgrado.org.mx



Licenciaturas
Instituto Mexicano de Psicooncología

Psicología

Gerontología

Trabajo Social

Psicopedagogía

Todos nuestros estudios Avalados por la Secretaria de Educación Pública
 
PSICOLOGÍA: según acuerdos RVOE 20100719 de fecha 20/Mayo/2010
 y RVOE 20110681de fecha 18/Julio/2011

TRABAJO SOCIAL: según acuerdo RVOE 20110520 de fecha 22/Junio/2011

PSICOPEDAGOGÍA: según acuerdos RVOE 20081591 de fecha 16/Junio/2008
 y RVOE 20090904  de fecha 7/Octubre/2009

 
GERONTOLOGÍA: según acuerdos RVOE 20100718 de fecha 20/Mayo/2010
 y RVOE 20110682 de fecha 18/Julio/2011 

Mayo 20, 21, 
22, 24 y 25

Inversión

Inscripción:  $ 1,350.-

Mensualidad: $ 1,350.-

www.impo.org.mxwww.centrodetanatologia.com

Plantel  Montevideo

Avenida Montevideo número 635, 

Colonia San Bartolo Atepehuacan, 

Delegación Gustavo A. Madero, 

C.P. 07730, México, Distrito Federal.  

Plantel  Tlalpan

Calzada de Tlalpan número 1471, 

Colonia Portales, Delegación Benito Juárez, 

C.P. 03300, México, Distrito Federal.  

  

 5119   5950  
 5752   2388 

 5243  0643  
 2594  4902 

Asistiendo a clases 

¡Sólo un día a la semana!

TRABAJAS Y DESEAS ESTUDIAR 

¡Somos tu mejor opción! 

Dirigidas a: todas las personas interesadas, con nivel de estudios Medio Superior.

Duración: 3 años     

R
E
V

IS
TA

 N
o

. 
1

4
  
 E

N
E
R

O
-M

A
Y

O
  
2
0
1
3


