HORAHAM

Tage der Begegnung Seminar in Aeschi e 1L S

9 Kennzeichen der Frucht des Geistes

Gibt es unter all den Segnungen, die uns in Christus zuteilwerden, eine groBere als die
innewohnende Gegenwart des Heiligen Geistes?

Der Heilige Geist ist ,,die Summe der Segnungen, die Christus uns durch sein Erlésungswerk
erkaufte®, schrieb Jonathan Edwards. Der Geist zeigt uns den Erloser (vgl. Joh 16,14). Er legt
das ,,Abba! Vater!* in unseren Mund (vgl. Rom 8,15) und er pflanzt den Himmel in unsere
Herzen (vgl. Eph 1,13-14).

Trotz all der Segnungen des Geistes, sind viele von uns jedoch verunsichert, wenn es darum
geht, die Gegenwart des Heiligen Geistes zu erkennen. Als ich noch neu im Glauben war,
wurde mir gesagt, dass die Zungenrede und die Gabe der Prophetie zwei unverzichtbare
Kennzeichen der Kraft des Heiligen Geistes seien. Andere denken bei der Gegenwart des
Geistes zuallererst an iibernatiirliche Geistesgaben wie Visionen, Heilungen, Eindriicke, usw.

Sicher, der Heilige Geist kann sich tatsidchlich durch solche Wunder offenbaren (vgl. 1Kor
12,8-11) und Christen sollen nach den geistlichen Gaben streben (vgl. 1Kor 14,1). Dennoch
richtete Paulus, als er die Galater aufforderte ,, im Geist zu wandeln ““ und ,, durch den Geist zu
leben “ (Gal 5,16.25) ihre Aufmerksamkeit nicht auf die Geistesgaben, sondern auf die Frucht
des Geistes.

Wenn wir also wissen wollen, ob wir durch den Geist leben, dann sollten wir uns mehr mit
Dingen wie Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanftmut und
Enthaltsamkeit beschiftigen.

Die Frucht des Geistes

Um die Frucht des Geistes zu verstehen, miissen wir den Kontext beachten, in dem sie
erwdhnt wird. Paulus schrieb seine Aufzdhlung an eine Gemeinde, die uneins war. Der
Apostel warnte die Galater deshalb: ,, Wenn ihr aber einander beifst und fresst, so seht zu, dass
ihr nicht voneinander verzehrt werdet! “ und, ,, Lasst uns nicht nach eitler Ehre trachten,
indem wir einander herausfordern, einander beneiden!* (Gal 5,15.26). Weil die Galater sich
von der Gnade Gottes im Evangelium abgewandt hatten (vgl. Gal 1,6), waren sie aufeinander
losgegangen.

In diesem Kontext beschreiben die Werke des Fleisches und die Frucht des Geistes zwei
Gruppen: die Gruppe derjenigen, die im Fleisch leben, deren Gerechtigkeit auf ihren eigenen
Werken basiert (vgl. Gal 5,19-21) und die Gruppe derer, die durch den Geist leben und durch
den Glauben allein an Christus gerechtfertigt sind (vgl. Gal 5,22-23).

Wenn ich allein in meiner Wohnung sitze, kann ich geduldig, freundlich und langmiitig
erscheinen. Aber wie sieht es aus, wenn ich in der Gemeinde bin? Wie wir uns in Gesellschaft
verhalten, offenbart wirklich, wie sehr die Frucht des Geistes in uns reift.

Was sind diese neun Bestandteile der Frucht des Geistes? Um diese Untersuchung
iiberschaubar zu halten, werde ich die einzelnen Tugenden nur kurz betrachten und mich
weitestgehend auf andere Aussagen konzentrieren, die Paulus in seinen Briefen macht.


https://herold-mission.com/von-gott-gesegnet/

HORAHAM

Tage der Begegnung Seminar in Aeschi e 1L S

Liebe: Hast du das Wohl deiner Briider und Schwestern im Sinn?

Wenn Gott durch den Geist seine Liebe in unsere Herzen gibt (vgl. Rom 5,5), dann veréndert
sich unsere Haltung: haben wir uns frither vornehmlich mit uns selbst beschiftigt, beginnen
wir nun, unsere Bediirfnisse zum Wohl anderer hintenanzustellen (vgl. Phil 2,1-4). Jetzt
fithlen wir uns mit Menschen verbunden, die wir frither abgewiesen, gerichtet oder sogar
verachtet hitten (vgl. Kol 2,2; R6m 12,16). Unsere Liebe hingt nicht mehr davon ab, ob wir
jemand liebenswiirdig finden. Nachdem wir die Liebe Christi gespiirt haben (vgl. Gal 2,20),
tragen wir Liebe mit uns herum, wohin immer wir gehen.

Solch eine Liebe dringt uns dazu, uns fiir das Wohl unserer Briider und Schwestern
einzusetzen (vgl. 1Thess 1,3), geduldig mit anstrengenden Leuten zu sein (vgl. Eph 4,2) und
mehr um das geistliche Wohlbefinden unseres Nachsten besorgt zu sein als um unsere
geistliche Freiheit (vg. 1Kor 8,1). Egal, welche Position wir innerhalb unserer Gesellschaft
haben, wir nehmen gerne eine dienende Haltung ein (vg. Gal 5,13) und fragen uns: Wem kann
ich heute zum Segen sein?

Es ist besser, nur wenig dieser Liebe in sich zu tragen, als all den Wohlstand, Komfort und
Beifall dieser Welt zu genielen. Denn an dem Tag, an dem vieles vergeht, wird die Liebe
bleiben (vgl. 1Kor 13,7-8).

Freude: Freust du dich an der Christus-Ahnlichkeit von Gottes Volk?

Fiir Paulus war die Gemeinschaft mit anderen Christen keine Nebensache, wenn es um die
christliche Freude geht. Er konnte Timotheus schreiben: ,, [Ich bin] voller Verlangen, dich zu
sehen ..., um mit Freude erfiillt zu werden (2Tim 1,4). An die Philipper schrieb er: ,, [Ich]
bete fiir euch alle mit Freuden “ (Phil 1,4). Natiirlich ist die Freude des Geistes zuallererst eine
Freude an unserem Herrn Jesus Christus (vgl. Phil 4,4). Aber echte Freude an Christus
erstreckt sich auch auf alle, die in Sein Bild erneuert werden. Durch den Glauben haben wir
die strahlende Herrlichkeit unseres Konigs gesehen — und nun freuen wir uns einen Abglanz
dieser Herrlichkeit in seinen Heiligen zu sehen.

Das Hochste an dieser zwischenmenschlichen Freude ist jedoch nicht nur, mit Gottes Volk
zusammen zu sein, sondern Jesus Christus in ihnen zu sehen. Paulus schrieb den Philippern:
., S0 erfiillt meine Freude, dass ihr dieselbe Gesinnung und dieselbe Liebe habt, einmiitig
eines Sinnes seid “ (Phil 2,2).

Was wiirde unsere Freude erfiillen? Wenn wir durch den Geist wandeln, dann wéichst in uns
die Freude an Gottes Volk. Wir freuen uns, wenn wir sehen, wie Demut tiber Stolz
triumphiert, wenn schlechte Angewohnheiten zugunsten einer groBeren Freude abgelegt
werden, wenn der Schiichterne mutig das Evangelium verkiindigt und wenn Viter ihre
Familien in der Furcht des Herrn anleiten.

Friede: Strebst du danach, die Einheit im Geist zu bewahren, selbst wenn es
mit personlichen Kosten verbunden ist?

Der Heilige Geist ist derjenige, der die Gemeinde eint. Aufgrund von Jesu Versohnungswerk
am Kreuz verbindet der Heilige Geist Juden und Heiden zu ,, einem neuen Menschen“ (vgl.
Eph 2,15). Er macht aus ehemaligen Feinden ,, Mitbiirger der Heiligen und Gottes
Hausgenossen “ (vgl. Eph 2,19). Er baut uns alle ,, zu einem heiligen Tempel im Herrn* (vgl.
Eph 2,21-22). Vollig egal, wie sehr wir uns von der Person in der Kirchenbank neben uns



HORAHAM

Tage der Begegnung Seminar in Aeschi e 1L S

unterscheiden: wir sind ein Korper, ein Haus und ein Heiligtum — weil wir denselben Herrn
haben und eines Tages im selben Himmel sein werden (vgl. Eph 4,4-6).

Diejenigen, die im Geist wandeln, betriiben Thn daher nicht, indem sie das niederreiflen, was
Er aufgebaut hat (vgl. Eph 4,29-30). Stattdessen wollen wir nun ,, dem nachstreben, was dem
Frieden, und dem, was der gegenseitigen Erbauung dient“ (Rom 14,19): Wir bitten als erste
um Vergebung, auch wenn unser Gegeniiber einen Grofiteil der Schuld trigt. Wir vermeiden
vorschnelles Verurteilen und hoffen stattdessen das Beste (vgl. 1Kor 13,7). Wir verabscheuen
jeden Klatsch und sprechen gut von unseren Glaubensgeschwistern. Und wenn wir in einen
Konflikt geraten, dann streben wir das an, was dem Frieden dient (vgl. 2Kor 13,11).

Geduld: Kannst du zunehmend Beleidigungen iibersehen?

Geduld, als Frucht des Geistes, meint weitaus mehr als nur gelassen im Stau zu stehen oder
im Wartezimmer beim Arzt zu sitzen. Geduld ist eine innere geistliche Stirke (vgl. Kol 1,11),
die uns befahigt, Beleidigungen zu iibersehen. Geduldige Menschen dhneln Gott, der

., langsam zum Zorn ist” (2Mo 34,6), selbst wenn sie schwer und wiederholt provoziert
werden (vgl. Rom 2,4 und 1Tim 1,16).

Geduld ist fiir eine der Hauptaufgaben der Gemeinde wesentlich: die Jiingerschaft. Als Paulus
Timotheus aufforderte: ,, Predige das Wort, stehe bereit zu gelegener und ungelegener Zeit“,
verwies er ihn ebenfalls auf die Notwendigkeit der Geduld (vgl. 2Tim 4,2 und 3,10-11).

Egal, welchen Dienst wir in der Gemeinde versehen, wir werden immer mit Menschen zu tun
haben, die langsamere Fortschritte machen, als wir es uns wiinschen. Wir werden es mit den
Unordentlichen, den Kleinmiitigen und Schwachen zu tun haben, aber anstatt zu verzweifeln,
sollen wir ,, langmiitig gegen alle“ sein (vgl. 1Thess 5,14). Wir miissen dem langsamen und
stolpernden Christen zur Seite stehen und uns daran erinnern, dass auch er eines Tages
leuchten wird wie die Sonne (vgl. Mt 13,43).

Freundlichkeit: Kannst du Beleidigungen nicht nur iibersehen, sondern mit
Liebe darauf antworten?

Es ist eine Sache, Beleidigungen anzunehmen und dann ruhig weiterzugehen. Aber es ist eine
ganz andere Sache, auf diese Beleidigung mit Segen zu antworten. Ersteres erfordert Geduld,
wihrend Letzteres Freundlichkeit benotigt (vgl. Rom 2,4-5; Tit 3,4-5; Eph 4,32).

Vom Geist gewirkte Freundlichkeit bewirkt, dass Eltern ihre Kinder mit sanften Worten
zurechtweisen; dass Leidende auf unsensiblen ,, Trost* gnddig und Ehepaare auf verletzende
Worte mit einem Kuss reagieren.

Diese Frucht des Geistes ist erst dann in uns gereift, wenn wir bereit sind, Freundlichkeit zu
erweisen, nicht nur denen, die uns eines Tages dafiir danken werden, sondern auch den

,, Undankbaren und Bosen “ (vgl. Lk 6,35). Solche Menschen sind fahig, andere zu segnen,
auch dann, wenn sie verflucht werden (vgl. Rom 12,14).

Giite: Freust du dich iiber Gelegenheiten, anderen zu helfen?
Wer im Geist wandelt, neigt eher dazu niitzlich, grofziigig und hilfsbereit zu sein. Man muss

ihn nicht extra auffordern das Geschirr abzutrocknen oder den Miill raus zubringen, sondern
er hilft bereitwillig und mit gutem Willen.



HORAHAM

Tage der Begegnung Seminar in Aeschi e 1L S

Solche Menschen tun nicht nur gelegentlich etwas Gutes. Sie iiberlegen, wo sie sich sinnvoll
einsetzen kdnnen, wéhrend sie priifen, ,, was dem Herrn wohlgefillig ist” (Eph 5,8-10). Sie
folgen dem Rat von Charles Spurgeon:

,,Lasst uns nach Gelegenheiten Ausschau halten, niitzlich zu sein; lasst uns mit offenen Augen
und Ohren durch die Welt gehen und bereitwillig jede Gelegenheit nutzen, um Gutes zu tun;
lasst uns nicht eher zufrieden sein, bis wir brauchbar fiir andere sind und dies unsere
Lebenshaltung ausmacht.*

Der Seelengewinner, S. 312

Treue: Stehst du zu deinem Wort, selbst in kleinen
Dingen?

Die Treue Gottes zeigt sich u.a. darin, dass Er immer hélt, was Er zu tun verspricht: ,, Treu ist,
der euch beruft; er wird es auch tun‘ (1Thess 5,24). Auf dhnliche Weise besteht die Treue
von Gottes Volk darin, dass wir zu unserem Wort stehen — auch wenn es mit Nachteilen
verbunden ist.

Um es mit Paulus’ Worten zu sagen, lisst uns der Geist danach streben: ,, Gott aber ist treu
und biirgt dafiir, dass unser Wort an euch nicht Ja und Nein zugleich ist* (2Kor 1,18). Der
treue Christ erwirbt sich einen vertrauenswiirdigen Ruf, sodass sollte er sein Wort mal nicht
einhalten, andere nicht sagen ,,Man kennt ihn doch®, sondern vielmehr davon iiberrascht sind,
weil sie ihn bisher als treu erlebt haben. Wenn er sagt, dass er zur Kleingruppe kommt, dann
kommt er. Wenn er versprochen hat, das Bad zu putzen, dann tut er es. Wenn er jemandem
gesagt hat, dass er am Donnerstag um 16 Uhr anruft, dann hilt er sich an die Abmachung.

Wir wollen treu zu sein, selbst wenn es sich nur um ,,Kleinigkeiten* handelt (vgl. Mt 25,21),
wissend, dass unsere Treue im Kleinen dariiber bestimmt, wie wir grofe Dinge behandeln
(vgl. Lk 16,10; 2Tim 2,2).

Sanftmut: Gebrauchst du deine Kraft, um den Schwachen zu dienen?

Sanftmut ist etwas vollig anderes als einfach nur nett zu sein. David Mathis schreibt: ,.In der
Bibel ist Sanftmut kein Mangel an Stirke, sondern vielmehr das Ausiiben von gottlicher
Kraft.” Als Jesus kam, um uns Siinder zu retten, umkleidete er sich mit Sanftmut (vgl. Mt
11,29 und 2Kor 10,1). Wenn wir unseren Briidern und Schwestern im Kampf gegen die Siinde
helfen, dann kleiden wir uns mit derselben Tugend (vgl. Gal 6,1). Sanftmiitigkeit hindert die
Gottesfiirchtigen nicht daran, ihre Wut auszudriicken, aber sie ldsst sie es {liberlegt tun, indem
sie andere ,,in Liebe und im Geist der Sanftmut ** zurechtweist (vgl. 1Kor 4,21).

Kein Wunder, dass Paulus in Epheser 4,2 Sanftmut mit Demut paart. Angesichts von
personlichen Angriffen, ldsst der Stolze seinem Zorn freien Lauf, um seinen eigenen
Selbstwert zu behaupten. Der Demiitige ist mehr um die Seele des Angreifers besorgt als um
seinen eigenen Selbstwert. Er nutzt seine Kraft zur Wiederherstellung.

Selbstbeherrschung: Kannst du die Begierden deiner alten Natur
zuriickweisen?



HORAHAM

Tage der Begegnung Seminar in Aeschi e 1L S

Die Schrift malt uns kein rosiges Bild von der Selbstbeherrschung. Paulus verwendet hierfiir
das Bild eines olympischen Athleten: ,, Jeder aber, der kimpfi, ist enthaltsam in allem ...
sondern ich zerschlage meinen Leib und knechte ihn, damit ich nicht, nachdem ich anderen
gepredigt, selbst verwerflich werde (1Kor 9,25-27). Das griechische Wort fiir ,,zerschlagen*
bedeutet: ,,jemanden ein blaues Auge verpassen‘. Paulus gebraucht dieses Wort
metaphorisch, aber der Punkt ist klar: Selbstbeherrschung ist schmerzhaft. Es bedeutet, dass
wir ein unbarmherziges ,,Nein!*“ zu allem sagen, das uns von dem Einfluss des Geistes
wegziehen mochte (vgl. Tit 2,11-12).

Die Selbstbeherrschung betrifft jede Form von kdrperlichem Verlangen, beispielsweise nach
Schlaf, Essen, Koffein und insbesondere nach sexuellen Begierden (vgl. 1Kor 7,9).
Diejenigen, die vom Geist regiert werden, lernen — wenn auch langsam — Gottes
Verheiflungen mehr Gehor zu schenken als ihren Liisten. Sie helfen damit, dass sexuelle
Unmoral sich nicht unter den Glaubigen einnistet (vgl. Eph 5,3).

Wandeln im Geist

Der Geist Gottes kehrt in niemanden ein, ohne geistliche Friichte hervorzubringen. Wenn wir
in diesen neun Auswirkungen der Frucht des Geistes wachsen, dann wandeln wir durch den
Geist. Wenn diese Tugenden jedoch fehlen, dann kdnnte keine noch so spektakulére
Geistesgabe diesen Mangel wettmachen. Wie sollen wir also reagieren, wenn die Werke des
Fleisches doch iiberhandgenommen haben? Anders gefragt: Wie konnen wir dies Frucht des
Geistes ein Leben lang kultivieren? Wir konnen damit beginnen, indem wir uns téglich an die
drei Dinge erinnern, die fiir jedes christliche Streben nach Heiligkeit notwendig sind:
Bereuen, Erbitten und Erneuern.

Bereuen: Wenn die Werke unserer alten Natur die Kontrolle {iber uns erlangt haben, dann
miissen wir Buf3e tun, um in der Heiligung voranzuschreiten. Bekenne ehrlich und spezifisch
deine Siinden (vielleicht unter Zuhilfenahme von Paulus’ Liste in Galater 5,19-21) und dann
vertraue erneut dem ,, Sohn Gottes, der mich geliebt und sich selbst fiir mich hingegeben hat*
(Gal 2,20). Erinnere dich daran, dass wir nicht durch Werke, sondern durch den Glauben
gerechtfertigt sind.

Erbitten: Ohne die erneuernde und verdndernde Gegenwart des Heiligen Geistes gleichen wir
alle einem verfluchten Erdboden (vgl. Rom 7,18). Wenn wir die Frucht des Geistes ernten
wollen, dann miissen wir Thn, der ,,den Geist darreicht“ bitten, uns mehr davon zu geben
(vgl. Gal 3,5).

Erneuern: Schliellich erneuern wir unseren Blick auf Jesus Christus, den der Geist
verherrlichen mochte (vgl. Joh 16,14; Gal 3,1-2). Hier finden wir unseren fruchtbaren
Weinstock: unseren Herrn der Liebe, unseren Konig der Freude, unseren Fiirst des Friedens,
unseren geduldigen Meister, unseren lieben Freund, unseren guten Gott, unseren treuen
Heiland, unseren sanftmiitigen Hirten, unseren Bruder, der in allem versucht war wie wir und
doch vollkommen selbstbeherrscht blieb. So wie niemand neben einem Wasserfall sitzen und
trocken bleiben kann, so kann niemand, der Christus im Glauben sieht, fruchtleer bleiben.

Der Himmel in unseren Herzen

Natiirlich ist die Erneuerung unseres Blickes auf Christus keine schnellerledigte Aufgabe. Als
Paulus sagte: ,, Und nicht mehr lebe ich, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2,20), da sprach er



ABRAHGM

Tage der Begegnung Seminar in Aeschi A r R

mehr von einem Lebensstil als von einem fliichtigen Gedanken oder einem kurzen Gebet. Wir
miissen mehr tun, als nur einmal in Jesu Richtung zu blicken; wir miissen Gemeinschaft mit
Ihm haben.

Die Gemeinschaft mit Christus kann nie zu innig sein, und wir kénnen nicht zu viel Energie
darauf verwenden, diese Gemeinschaft zu pflegen. Wenn es unser Ziel ist, ihm nahe zu sein,
dann werden wir mit hundert anderen Dingen belohnt werden. Der Puritaner Richard Sibbes
sagte einmal in einer Predigt:

,Pflegen wir den Umgang mit Christus zu unserem Schaden? Kommt er leer zu uns? Nein, er
kommt mit aller Gnade. Er kommt, um seine Reichtiimer auszuteilen, um das Herz mit aller
Gnade und Kraft zu bereichern, um alle Bedringnisse zu tragen, um allen Gefahren zu
begegnen, um dem Gewissen Friede und Freude im Heiligen Geist zu bringen. Tatsédchlich, er
kommt, um den Himmel in unsere Herzen zu bringen.*

Das ist es, was wir erhalten, wenn wir im Geist Christi wandeln: indem wir Christus zu
unserem Zuhause machen, macht Er unsere Herzen dem Himmel gleich.



