
 
_______________________________________ 
Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale 

Monachesimo ed ecumenismo 

 

 Monachesimo ed ecumenismo 

 

Il presente contributo intende mettere in evidenza, al di là delle contraddizioni della 

storia, le istanze più profonde dell’esperienza monastica – benedettina, in particolare -, 

caratterizzata da quell’apertura all’Assoluto, da cui discende l’apertura agli altri e, in 

particolare, a quelli che condividono la stessa fede nel Dio di Gesù Cristo, ma, per 

conseguente estensione, anche a quanti percorrono altre vie religiose. Il tema, tuttavia non 

è scontato, perché la storia dimostra come da questo punto di vista, sin dalle origini, il 

monachesimo sia stato segnato da una vibrante tensione, determinata dalla volontà 

apologetica di custodire e preservare il “depositum fidei”, che molto frequentemente ha 

portato a sconfessare tale apertura. 

In questa sede, in particolare, voglio evocare la figura di un arcivescovo di Palermo, 

(anche se non prese mai possesso della sua sede, alla quale venne eletto nel 1049). Si tratta 

del monaco lorenese Umberto del monastero di Moyenmoutier (diocesi di Toul), il quale, 

eletto papa l'alsaziano Brunone vescovo di Toul col nome di Leone IX, fu nominato vescovo 

cardinale di Silva Candida, cioè di Porto e Santa Rufina; ma rimase nella sua abbazia, e solo 



 
_______________________________________ 
Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale 

verso la fine dell'anno venne in Italia con le funzioni di cancelliere e bibliotecario della 

Chiesa romana, poi arcivescovo di Sicilia soggetta allora al dominio musulmano. Sorta la 

questione del primato petrino, papa Leone IX ne affidò la trattazione a Umberto, conoscitore 

della lingua greca e valente studioso delle controversie tra la chiesa greca e la latina. Il 

cardinale ebbe così motivo di comporre due lunghe memorie nelle quali confuta le 

asserzioni dei Bizantini: Adversus Graecorum calumnias, e Contra Nicetam monaco studita di 

Costantinopoli. Per questi motivi nel gennaio del 1054, a capo di una legazione pontificia e 

latore di una bolla per l'imperatore Costantino e di un'altra per il patriarca Michele 

Cerulario, Umberto partì per Costantinopoli, dove il 24 giugno accettò le ritrattazioni di 

Niceta. Il 6 luglio 1054, nonostante il Papa Leone IX fosse morto da tre mesi – si era spento 

il 19 aprile – i legati scomunicarono il patriarca Michele lasciando la bolla sull’altare della 

basilica di Santa Sofia. 

In realtà l’atteggiamento di ostilità nei confronti di scismatici ed eretici si riscontra 

sin dall’inizio dell’esperienza monastica, in un tempo di storia della Chiesa segnato dalle 

controversie cristologiche: valga per tutti quanto scrive Atanasio nel best-seller Vita Antonii, 

ben presto tradotto in latino e fatto conoscere in Occidente: “Nella sua fede [Antonio] fu 

davvero esemplare e retto. Infatti non ebbe mai relazioni con gli scismatici meleziani, 

conoscendo la malvagità che avevano dimostrato fin dagli inizi e la loro apostasia, né 

intrattenne mai rapporti di amicizia con i manichei o con altri eretici, se non per ammonirli 

ed esortarli a ritornare alla vera fede; e pensava che l’amicizia e la familiarità con queste 

persone causano danno e rovina all’anima. Allo stesso modo detestava l’eresia degli ariani 

ed esortava tutti a non avvicinarsi a loro e a non seguire la loro fede perversa” (Athan., VA 

68) e, in prossimità della morte, Antonio raccomandava ai discepoli: “non abbiate alcun 

rapporto con gli scismatici e tanto meno con gli eretici ariani. Sapete bene come io li abbia 

evitati a causa della loro dottrina nemica di Cristo e della retta fede” (Athan., VA 91). 

Più tardi, Teodoro di Studio (758-826), riformatore del monachesimo orientale, nella 

Lettera 39 scrive: “l’opera del monaco consiste nel non permettere che l’Evangelo sia 

sottoposto alla minima alterazione, per evitare che, offrendo ai laici un esempio di eresia e 

di comunione con gli eretici, ci si renda responsabili della loro perdizione”. 

Con Barsanufio di Gaza (+ 540) si apre una prospettiva improntata a mitezza e umiltà. 

Un fedele chiede a Barsanufio se deve anatemizzare Nestorio e i suoi discepoli eretici, ma 



 
_______________________________________ 
Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale 

Barsanufio gli risponde che Nestorio e i suoi già sono scomunicati e che scomunicare non è 

compito di un monaco, e continua: “tu non anatemizzare nessuno, perché chi si giudica 

peccatore deve piangere sul proprio peccato e nient’altro” (Lettera 699). 

Lo stesso Barsanufio consigliava a chi voleva aiutare un ortodosso in polemica con 

un eretico: “se tu vuoi aiutare veramente il fedele ortodosso, parla nel tuo cuore a Dio, che 

conosce le cose nascoste e può fare molto di più di quello che gli domandiamo, ed egli 

interverrà con quelli che sono in disputa secondo la sua volontà… Egli vuole che tutti gli 

uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verità, e agirà con loro secondo la sua 

volontà” (Lettera 695). Tali parole sono state definite “la prima traccia di preghiera 

ecumenica e per l’unità delle chiese nel cuore di un monaco capace di condividere i 

patimenti di Cristo”1. 

Nell’Occidente latino già in precedenza il monaco Martino, vescovo di Tours, aveva 

chiesto all’imperatore Massimo durante il processo per eresia e magia intentato nel 386 a 

Treviri di usare clemenza nei confronti di Priscilliano, vescovo di Avila, e dei suoi seguaci 

sostenendo la tesi che “sarebbe stata una novità inaudita far giudicare un affare ecclesiastico 

da un giudice secolare” (Sulp. Sev, Chronica II,50). L’azione di Martino, pur così duro 

nell’eradicazione del paganesimo, certamente non è espressione di adesione al movimento 

priscillianista, di cui non c’è traccia nella sua vita e nel suo insegnamento, ma evidentemente 

era rispetto di un’esperienza religiosa in quanto tale, un’esperienza che, sebbene 

caratterizzata da eccessi e sbavature, tuttavia, non poteva essere soffocata nel sangue. 

Certamente alla radice del monachesimo c’è un’apertura all’Assoluto, per cui esso, 

oltre che risalire a prima delle divisioni della chiesa, costituisce un fenomeno umano prima 

ancora che cristiano. Infatti, se è vero che la vita monastica è nata in seno alla chiesa unica, 

assumendo quelle caratteristiche essenziali e definitive che la costituiscono nel corso del III 

e IV secolo, è anche vero che essa è presente in tutte le grandi religioni, anche in quelle come 

l’Islam che hanno cercato di negarlo di fatto, si nutre di un’antropologia propria: il celibato, 

la vita comunitaria o la solitudine, la ricerca dell’Assoluto, l’ascesi nelle diverse forme, sono 

tutti elementi di una vita così segnata nel corpo, in tutta la persona, che di fatto inducono 

alla consapevolezza di una somiglianza, di una “monotropia” tra quelli che li vivono pur in 

contesti religiosi differenti (Bianchi). Non a caso il monaco trappista Thomas Merton poteva 

 
1  E. Bianchi, Non siamo migliori. La vita religiosa nella chiesa, tra gli uomini, Magnano 2002, p. 243. 



 
_______________________________________ 
Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale 

dire di sentirsi più vicino a un monaco contemplativo buddista che con un non-

contemplativo cristiano, con un ecclesiastico dell’apparato clericale. Nel 1966, dopo 

l’incontro con il maestro vietnamita Zen Thich Nhat Hanh Merton scrisse che "Thich Nhat 

Hanh is more my brother than many who are nearer to me by race and nationality, because 

he and I see things exactly the same way"2. 

Se si volge lo sguardo all’esperienza monastica benedettina, anche in essa emerge la 

tensione tra la difesa della fede da influssi dottrinali non cattolici, e l’accoglienza nei 

confronti di tutti gli uomini a prescindere dalla fede. Da un canto San Benedetto prescrive 

la lettura solo dei testi dei “Padri cattolici d’incontestato nome e di retta fede” (RB 9,8; 73,4), 

d’altro canto nella sua vita e nella sua Regola, si trovano indizi preziosi che esprimono 

l’istanza profonda di dilatazione del cuore e di apertura universale: nel capitolo dedicato 

agli strumenti dell’arte spirituale che il monaco deve adoperare, riporta, dopo il primo e più 

grande comandamento (Mt 22,38) dell’amore per Dio e il prossimo (RB 4,1-2), quasi tutti i 

precetti del Decalogo (RB 4,3-8), avendo cura di sostituire “onorare il padre e la madre” con 

“onorare tutti gli uomini” (cfr. 1Pt 2,17): si tratta del superamento di ciò che in qualche 

misura può essere espressione di autoreferenzialità, di homologia a se stessi e al proprio 

mondo, per aprirsi, piuttosto, a un amore universale che abbraccia tutti. E, immediatamente 

dopo (RB 4,9), San Benedetto aggiunge la famosa “regola d’oro” di tradizione vetero- e 

neotestamentaria3, espressa nella sua formulazione negativa: “e ciò che non si vuole fatto a 

sé, non farlo ad altri”, “regola d’oro” che viene riportata in altra circostanza della Regola (RB 

61,14), e che costituisce la base etica di ogni forma di dialogo interreligioso ed ecumenico4. 

Di conseguenza, secondo l’esempio di Dio, il quale, secondo una costante dell’Antico 

e del Nuovo Testamento, non fa preferenze di persone5, San Benedetto raccomanda 

all’abate: “eviti verso i suoi monaci ogni parzialità. Non abbia preferenza d’amore se non 

per colui che egli avrà sperimentato migliore nella buona condotta e nell’obbedienza. A chi 

è venuto nel monastero dalla condizione servile non sia anteposto chi è nato libero, purché 

non vi sia un’altra causa ragionevole […] perché, sia il servo che il libero, tutti siamo una sola 

 
2 Th. Merton, Faith and Violence. Christian Teaching and Christian Practice, Notre Dame, Indiana, 1968. 
3 Tb 4,16; Sir 31,15; Mt 7,12; Lc 6,31. 
4 W. Kasper, Misericordia. Concetto fondamentale del vangelo – chiave della vita cristiana, Brescia 20157, 
pp. 62-67. 
5 Dt 10,17; 2Cr 19,7; Gb 34,19; Sap 6,7; At 10,34; Rm 2,11; Gal 2,6; Ef 6,9; Col 3,25; 1Pt 1,17. 



 
_______________________________________ 
Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale 

cosa in Cristo (cf. Gal 3,28) e prestiamo tutti sotto un unico Signore una medesima milizia di 

servitù; non vi è infatti presso Dio alcun riguardo di persona” (RB 2,16-18.20). 

Sull’accoglienza delle persone, a prescindere dal credo religioso, vi sono diversi 

esempi nella vita di San Benedetto: Gregorio Magno ci informa che il santo aveva accolto 

molto volentieri il goto che aveva chiesto di entrare in monastero (Greg., Dial. III,6). Un altro 

episodio eloquente è quello che riguarda il goto Zalla, “seguace dell’eresia ariana, acceso di 

furore e crudeltà disumana contro tutte le persone consacrate della Chiesa cattolica”, il quale 

si presentò al monastero presso San Benedetto, per impadronirsi dei beni di un povero 

contadino, che questi, per salvarsi, diceva di aver affidato al santo. L’abate Benedetto fissò 

Zalla, quindi posò lo sguardo sul contadino legato con cinghie, liberandolo senza toccarlo. 

Alla vista del miracolo Zalla si precipitò giù da cavallo e si raccomandò alla preghiera del 

santo. Questi, senza rinfacciare al goto la sua falsa fede chiamò i fratelli e ordinò loro di farlo 

entrare e di offrirgli del cibo benedetto; poi lo ammonì perché desistesse dalla sua folle 

crudeltà. Zalla si allontanò ammansito (“qui fractus recedens”): il cuore dell’ariano viene 

spezzato dall’atto di misericordia di San Benedetto (Greg., Dial. II,31). 

Anche nell’incontro con l’ariano re Totila San Benedetto non fa questioni di 

professione di fede, ma si limita alla richiesta di vivere innanzitutto in maniera umana 

evitando la simulazione, e recedendo dalla condotta malvagia (Greg., Dial. II,14-15). 

La citazione di Gal 3,28 “tutti siamo una sola cosa in Cristo” contenuta in RB 2,20, 

costituisce il fondamento cristologico della vita monastica secondo la visione di San 

Benedetto. Da un canto l’amore di Cristo, “al quale nulla si deve anteporre” (RB 4,21; 72,11), 

porta a riconoscerlo non solo in chi nel monastero ne fa le veci (RB 2,2), nei malati (“si serva 

a loro come a Cristo in persona: RB 36,1), ma anche negli ospiti (“si adori in essi Cristo che 

viene accolto”: RB 53,7), nei poveri e nei pellegrini (“siano accolti con particolari cure e 

attenzione, perché specialmente in loro si riceve Cristo”: RB 53,15). D’altro canto, la 

conformazione del monaco all’atteggiamento di obbedienza radicale del “Signore, di cui 

dice l’Apostolo: fattosi obbediente fino alla morte (Fil 2,8)” (RB 7,34) rende il monaco capace di 

un’apertura relazionale a 360 gradi, e uomo di comunione: l’obbedienza, infatti, promessa 

nel giorno dell’ammissione nella comunità (RB 58,17) non è soltanto quella gerarchica, ma 

deve essere reciproca: “non solo nei riguardi dell’abate devono tutti esercitare la virtù 

dell’obbedienza, ma i fratelli devono anche obbedirsi l’un l’altro, convinti che per questa via 



 
_______________________________________ 
Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale 

dell’obbedienza andranno a Dio” (RB 71,1-2), e “si prestino a gara obbedienza reciproca” 

(RB 72,6).  

La Regola di San Benedetto (RB) esordisce con l’invito all’ascolto e all’esercizio 

dell’obbedienza: “ascolta, o figlio, gli insegnamenti del maestro, e piega l’orecchio del tuo 

cuore; accogli volentieri i consigli dell’affettuoso padre […], perché tu possa per la fatica 

dell’obbedienza ritornare a Colui dal quale ti eri allontanato per l’inerzia della 

disobbedienza. A te dunque si volge ora la mia parola, […] prendi le validissime e lucenti 

armi dell’obbedienza” (RB, Prol. 1-3). Il termine latino “oboedire”, composto di “audire” (in 

ebraico i due termini si traducono entrambi con shama’), appartiene allo stesso ambito 

semantico che nella Regola viene declinato anche con “ascoltare”, “inclinare l’orecchio del 

cuore”, “accogliere i consigli”. Il tema dell’ascolto/obbedienza, anzi, costituisce il criterio 

ermeneutico dell’intera Regola: l’ascolto, infatti è quell’atteggiamento esistenziale che sta alla 

radice della fede (cfr. Rm 1,5; 10,17), che, da un canto, nega ogni chiusura egoistica e 

autoreferenziale, e, dall’altro, apre alla relazione con l’Altro e con gli altri. Esso è il 

fondamento imprescindibile di ogni forma di dialogo e di relazione.  

E anche il voto di stabilità (“stabilitas in congregatione”: RB 4,78), connesso con 

quello dell’obbedienza, proprio dell’ordine benedettino (RB 58,17), è da intendere come 

stabilità nella comunione, all’interno, cioè, di un sistema di relazioni, da curare e da 

custodire, anche nella tolleranza reciproca e nella ricerca “non della propria utilità, ma di 

quella altrui” (RB 72,5.7). Esso esprime in maniera concreta il servizio di comunione al quale 

i monaci sono votati. 

In ultimo, anche la promessa di “convers(at)io” che San Benedetto chiede al monaco 

(RB 58,17), costituisce un presupposto ecumenico. La conversione rivitalizza la relazione di 

fede, attraverso la riscoperta delle istanze più profonde del sentire dell’uomo, un continuo 

e rinnovato ritorno alle fonti evangeliche, e la conseguente necessità di una continua 

riforma, che, in questo tempo segnato da una spietata egolatria, ha il bisogno di 

concretizzarsi in una vita di comunione da impetrare dallo Spirito e da vivere a ogni livello.  

 

 

 


