1° Convegno Internazionale
dell'Accademia Lazzarita di San Luigi IX, Re di Francia

ECUMENISMO: SIGNIFICATO E PROSPETTIVE

Pontificia Facolta Teologica di Sicilia - 23 gennaio 2026
)X(

Monachesimo ed ecumenismo
Monachesimo ed ecumenismo

Il presente contributo intende mettere in evidenza, al di la delle contraddizioni della
storia, le istanze piu profonde dell’esperienza monastica - benedettina, in particolare -,
caratterizzata da quell’apertura all’Assoluto, da cui discende l'apertura agli altri e, in
particolare, a quelli che condividono la stessa fede nel Dio di Gesu Cristo, ma, per
conseguente estensione, anche a quanti percorrono altre vie religiose. Il tema, tuttavia non
e scontato, perché la storia dimostra come da questo punto di vista, sin dalle origini, il
monachesimo sia stato segnato da una vibrante tensione, determinata dalla volonta
apologetica di custodire e preservare il “depositum fidei”, che molto frequentemente ha
portato a sconfessare tale apertura.

In questa sede, in particolare, voglio evocare la figura di un arcivescovo di Palermo,
(anche se non prese mai possesso della sua sede, alla quale venne eletto nel 1049). Si tratta
del monaco lorenese Umberto del monastero di Moyenmoutier (diocesi di Toul), il quale,
eletto papa l'alsaziano Brunone vescovo di Toul col nome di Leone IX, fu nominato vescovo

cardinale di Silva Candida, cioé di Porto e Santa Rufina; ma rimase nella sua abbazia, e solo

Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale



verso la fine dell'anno venne in Italia con le funzioni di cancelliere e bibliotecario della
Chiesa romana, poi arcivescovo di Sicilia soggetta allora al dominio musulmano. Sorta la
questione del primato petrino, papa Leone IX ne affido la trattazione a Umberto, conoscitore
della lingua greca e valente studioso delle controversie tra la chiesa greca e la latina. Il
cardinale ebbe cosi motivo di comporre due lunghe memorie nelle quali confuta le
asserzioni dei Bizantini: Adversus Graecorum calumnias, e Contra Nicetam monaco studita di
Costantinopoli. Per questi motivi nel gennaio del 1054, a capo di una legazione pontificia e
latore di una bolla per l'imperatore Costantino e di un'altra per il patriarca Michele
Cerulario, Umberto parti per Costantinopoli, dove il 24 giugno accetto le ritrattazioni di
Niceta. II 6 luglio 1054, nonostante il Papa Leone IX fosse morto da tre mesi - si era spento
il 19 aprile - i legati scomunicarono il patriarca Michele lasciando la bolla sull’altare della
basilica di Santa Sofia.

In realta 'atteggiamento di ostilita nei confronti di scismatici ed eretici si riscontra
sin dall’inizio dell’esperienza monastica, in un tempo di storia della Chiesa segnato dalle
controversie cristologiche: valga per tutti quanto scrive Atanasio nel best-seller Vita Antonii,
ben presto tradotto in latino e fatto conoscere in Occidente: “Nella sua fede [Antonio] fu
davvero esemplare e retto. Infatti non ebbe mai relazioni con gli scismatici meleziani,
conoscendo la malvagita che avevano dimostrato fin dagli inizi e la loro apostasia, né
intrattenne mai rapporti di amicizia con i manichei o con altri eretici, se non per ammonirli
ed esortarli a ritornare alla vera fede; e pensava che I'amicizia e la familiarita con queste
persone causano danno e rovina all’anima. Allo stesso modo detestava I'eresia degli ariani
ed esortava tutti a non avvicinarsi a loro e a non seguire la loro fede perversa” (Athan., VA
68) e, in prossimita della morte, Antonio raccomandava ai discepoli: “non abbiate alcun
rapporto con gli scismatici e tanto meno con gli eretici ariani. Sapete bene come io li abbia
evitati a causa della loro dottrina nemica di Cristo e della retta fede” (Athan., VA 91).

Piu tardi, Teodoro di Studio (758-826), riformatore del monachesimo orientale, nella
Lettera 39 scrive: “l'opera del monaco consiste nel non permettere che 1'Evangelo sia
sottoposto alla minima alterazione, per evitare che, offrendo ai laici un esempio di eresia e
di comunione con gli eretici, ci si renda responsabili della loro perdizione”.

Con Barsanufio di Gaza (+ 540) si apre una prospettiva improntata a mitezza e umilta.

Un fedele chiede a Barsanufio se deve anatemizzare Nestorio e i suoi discepoli eretici, ma

Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale



Barsanufio gli risponde che Nestorio e i suoi gia sono scomunicati e che scomunicare non e
compito di un monaco, e continua: “tu non anatemizzare nessuno, perché chi si giudica
peccatore deve piangere sul proprio peccato e nient’altro” (Lettera 699).

Lo stesso Barsanufio consigliava a chi voleva aiutare un ortodosso in polemica con
un eretico: “se tu vuoi aiutare veramente il fedele ortodosso, parla nel tuo cuore a Dio, che
conosce le cose nascoste e puo fare molto di pitt di quello che gli domandiamo, ed egli
interverra con quelli che sono in disputa secondo la sua volonta... Egli vuole che tutti gli
uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verita, e agira con loro secondo la sua
volonta” (Lettera 695). Tali parole sono state definite “la prima traccia di preghiera
ecumenica e per 'unita delle chiese nel cuore di un monaco capace di condividere i
patimenti di Cristo”1.

Nell’Occidente latino gia in precedenza il monaco Martino, vescovo di Tours, aveva
chiesto all'imperatore Massimo durante il processo per eresia e magia intentato nel 386 a
Treviri di usare clemenza nei confronti di Priscilliano, vescovo di Avila, e dei suoi seguaci
sostenendo la tesi che “sarebbe stata una novita inaudita far giudicare un affare ecclesiastico
da un giudice secolare” (Sulp. Sev, Chronica I,50). L’azione di Martino, pur cosi duro
nell’eradicazione del paganesimo, certamente non e espressione di adesione al movimento
priscillianista, di cui non c’e traccia nella sua vita e nel suo insegnamento, ma evidentemente
era rispetto di un’esperienza religiosa in quanto tale, un’esperienza che, sebbene
caratterizzata da eccessi e sbavature, tuttavia, non poteva essere soffocata nel sangue.

Certamente alla radice del monachesimo c’é un’apertura all’Assoluto, per cui esso,
oltre che risalire a prima delle divisioni della chiesa, costituisce un fenomeno umano prima
ancora che cristiano. Infatti, se & vero che la vita monastica & nata in seno alla chiesa unica,
assumendo quelle caratteristiche essenziali e definitive che la costituiscono nel corso del III
e IV secolo, e anche vero che essa € presente in tutte le grandi religioni, anche in quelle come
I'Islam che hanno cercato di negarlo di fatto, si nutre di un’antropologia propria: il celibato,
la vita comunitaria o la solitudine, la ricerca dell’ Assoluto, 1’ascesi nelle diverse forme, sono
tutti elementi di una vita cosi segnata nel corpo, in tutta la persona, che di fatto inducono
alla consapevolezza di una somiglianza, di una “monotropia” tra quelli che li vivono pur in

contesti religiosi differenti (Bianchi). Non a caso il monaco trappista Thomas Merton poteva

! E. Bianchi, Non siamo migliori. La vita religiosa nella chiesa, tra gli uomini, Magnano 2002, p. 243.

Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale



dire di sentirsi piti vicino a un monaco contemplativo buddista che con un non-
contemplativo cristiano, con un ecclesiastico dell’apparato clericale. Nel 1966, dopo
'incontro con il maestro vietnamita Zen Thich Nhat Hanh Merton scrisse che "Thich Nhat
Hanh is more my brother than many who are nearer to me by race and nationality, because
he and I see things exactly the same way"2.

Se si volge lo sguardo all’esperienza monastica benedettina, anche in essa emerge la
tensione tra la difesa della fede da influssi dottrinali non cattolici, e 1'accoglienza nei
confronti di tutti gli uomini a prescindere dalla fede. Da un canto San Benedetto prescrive
la lettura solo dei testi dei “Padri cattolici d’incontestato nome e di retta fede” (RB 9,8; 73,4),
d’altro canto nella sua vita e nella sua Regola, si trovano indizi preziosi che esprimono
l'istanza profonda di dilatazione del cuore e di apertura universale: nel capitolo dedicato
agli strumenti dell’arte spirituale che il monaco deve adoperare, riporta, dopo il primo e piut
grande comandamento (Mt 22,38) dell’amore per Dio e il prossimo (RB 4,1-2), quasi tutti i
precetti del Decalogo (RB 4,3-8), avendo cura di sostituire “onorare il padre e la madre” con
“onorare tutti gli uomini” (cfr. 1Pt 2,17): si tratta del superamento di cio che in qualche
misura puo essere espressione di autoreferenzialita, di homologia a se stessi e al proprio
mondo, per aprirsi, piuttosto, a un amore universale che abbraccia tutti. E, immediatamente
dopo (RB 4,9), San Benedetto aggiunge la famosa “regola d’oro” di tradizione vetero- e
neotestamentaria®, espressa nella sua formulazione negativa: “e cio che non si vuole fatto a
sé, non farlo ad altri”, “regola d’oro” che viene riportata in altra circostanza della Regola (RB
61,14), e che costituisce la base etica di ogni forma di dialogo interreligioso ed ecumenico*.

Di conseguenza, secondo I'esempio di Dio, il quale, secondo una costante dell’ Antico
e del Nuovo Testamento, non fa preferenze di persone®, San Benedetto raccomanda
all’abate: “eviti verso i suoi monaci ogni parzialita. Non abbia preferenza d’amore se non
per colui che egli avra sperimentato migliore nella buona condotta e nell’obbedienza. A chi
& venuto nel monastero dalla condizione servile non sia anteposto chi & nato libero, purché

non vi sia un’altra causa ragionevole [...] perché, sia il servo che il libero, tutti siamo una sola

2 Th. Merton, Faith and Violence. Christian Teaching and Christian Practice, Notre Dame, Indiana, 1968.
3Tb 4,16; Sir 31,15; Mt 7,12; Lc 6,31.

4+W. Kasper, Misericordia. Concetto fondamentale del vangelo — chiave della vita cristiana, Brescia 20157,
pp. 62-67.

5Dt 10,17; 2Cr 19,7; Gb 34,19; Sap 6,7; At 10,34; Rm 2,11; Gal 2,6; Ef 6,9; Col 3,25; 1Pt 1,17.

Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale



cosa in Cristo (cf. Gal 3,28) e prestiamo tutti sotto un unico Signore una medesima milizia di
servitu; non vi e infatti presso Dio alcun riguardo di persona” (RB 2,16-18.20).

Sull’accoglienza delle persone, a prescindere dal credo religioso, vi sono diversi
esempi nella vita di San Benedetto: Gregorio Magno ci informa che il santo aveva accolto
molto volentieri il goto che aveva chiesto di entrare in monastero (Greg., Dial. II1,6). Un altro
episodio eloquente e quello che riguarda il goto Zalla, “seguace dell’eresia ariana, acceso di
furore e crudelta disumana contro tutte le persone consacrate della Chiesa cattolica”, il quale
si presentd al monastero presso San Benedetto, per impadronirsi dei beni di un povero
contadino, che questi, per salvarsi, diceva di aver affidato al santo. L’abate Benedetto fisso
Zalla, quindi poso lo sguardo sul contadino legato con cinghie, liberandolo senza toccarlo.
Alla vista del miracolo Zalla si precipito git da cavallo e si raccomando alla preghiera del
santo. Questi, senza rinfacciare al goto la sua falsa fede chiamo i fratelli e ordino loro di farlo
entrare e di offrirgli del cibo benedetto; poi lo ammoni perché desistesse dalla sua folle
crudelta. Zalla si allontand ammansito (“qui fractus recedens”): il cuore dell’ariano viene
spezzato dall’atto di misericordia di San Benedetto (Greg., Dial. I1,31).

Anche nell’incontro con l'ariano re Totila San Benedetto non fa questioni di
professione di fede, ma si limita alla richiesta di vivere innanzitutto in maniera umana
evitando la simulazione, e recedendo dalla condotta malvagia (Greg., Dial. 11,14-15).

La citazione di Gal 3,28 “tutti siamo una sola cosa in Cristo” contenuta in RB 2,20,
costituisce il fondamento cristologico della vita monastica secondo la visione di San
Benedetto. Da un canto 'amore di Cristo, “al quale nulla si deve anteporre” (RB 4,21; 72,11),
porta a riconoscerlo non solo in chi nel monastero ne fa le veci (RB 2,2), nei malati (“si serva
a loro come a Cristo in persona: RB 36,1), ma anche negli ospiti (“si adori in essi Cristo che
viene accolto”: RB 53,7), nei poveri e nei pellegrini (“siano accolti con particolari cure e
attenzione, perché specialmente in loro si riceve Cristo”: RB 53,15). D’altro canto, la
conformazione del monaco all’atteggiamento di obbedienza radicale del “Signore, di cui
dice I’ Apostolo: fattosi obbediente fino alla morte (Fil 2,8)” (RB 7,34) rende il monaco capace di
un’apertura relazionale a 360 gradi, e uomo di comunione: I'obbedienza, infatti, promessa
nel giorno dell’ammissione nella comunita (RB 58,17) non e soltanto quella gerarchica, ma
deve essere reciproca: “non solo nei riguardi dell’abate devono tutti esercitare la virtu

dell’obbedienza, ma i fratelli devono anche obbedirsiI'un I’altro, convinti che per questa via

Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale



dell’obbedienza andranno a Dio” (RB 71,1-2), e “si prestino a gara obbedienza reciproca”
(RB 72,6).

La Regola di San Benedetto (RB) esordisce con l'invito all’ascolto e all’esercizio
dell’obbedienza: “ascolta, o figlio, gli insegnamenti del maestro, e piega 1’orecchio del tuo
cuore; accogli volentieri i consigli dell’affettuoso padre [...], perché tu possa per la fatica
dell’'obbedienza ritornare a Colui dal quale ti eri allontanato per linerzia della
disobbedienza. A te dunque si volge ora la mia parola, [...] prendi le validissime e lucenti
armi dell’obbedienza” (RB, Prol. 1-3). Il termine latino “oboedire”, composto di “audire” (in
ebraico i due termini si traducono entrambi con shama’), appartiene allo stesso ambito

4 i“":

semantico che nella Regola viene declinato anche con “ascoltare”, “inclinare I'orecchio del
cuore”, “accogliere i consigli”. Il tema dell’ascolto/obbedienza, anzi, costituisce il criterio
ermeneutico dell’intera Regola: 1'ascolto, infatti e quell’atteggiamento esistenziale che sta alla
radice della fede (cfr. Rm 1,5; 10,17), che, da un canto, nega ogni chiusura egoistica e
autoreferenziale, e, dall’altro, apre alla relazione con I’Altro e con gli altri. Esso e il
fondamento imprescindibile di ogni forma di dialogo e di relazione.

E anche il voto di stabilita (“stabilitas in congregatione”: RB 4,78), connesso con
quello dell’obbedienza, proprio dell’ordine benedettino (RB 58,17), ¢ da intendere come
stabilita nella comunione, all’interno, cioe, di un sistema di relazioni, da curare e da
custodire, anche nella tolleranza reciproca e nella ricerca “non della propria utilita, ma di
quella altrui” (RB 72,5.7). Esso esprime in maniera concreta il servizio di comunione al quale
1 monaci sono votati.

In ultimo, anche la promessa di “convers(at)io” che San Benedetto chiede al monaco
(RB 58,17), costituisce un presupposto ecumenico. La conversione rivitalizza la relazione di
fede, attraverso la riscoperta delle istanze piu profonde del sentire dell'uomo, un continuo
e rinnovato ritorno alle fonti evangeliche, e la conseguente necessita di una continua
riforma, che, in questo tempo segnato da una spietata egolatria, ha il bisogno di

concretizzarsi in una vita di comunione da impetrare dallo Spirito e da vivere a ogni livello.

Y,
><

Vittorio Rizzone, Abate di San Martino delle Scale



