
 
_____________________________________ 

Adriano Frinchi, Diacono del Patriarcato di Mosca 

 
 

Eccellenze, 

Reverendi Padri, 

Illustri docenti, 

Cari fratelli e sorelle in Cristo, 

ringrazio l’Accademia Lazzarita San Luigi IX Re di Francia e la Pontificia Facoltà Teologica 

di Sicilia per aver creato questo spazio di riflessione, che non invita semplicemente a 

“prendere posizione”, ma a pensare — e forse ripensare — ecclesialmente, con 

responsabilità e con memoria, il tema dell’ecumenismo. 

Quando oggi pronunciamo la parola ecumenismo, avvertiamo subito che non è una parola 

neutra. Porta con sé una storia lunga e complessa, a tratti luminosa, a tratti faticosa. È una 

parola che ha suscitato speranze sincere, ma anche incomprensioni profonde; che ha aperto 

porte, ma che talvolta ha lasciato dietro di sé ferite non ancora rimarginate. 

Forse, proprio per questo, oggi siamo chiamati a un atteggiamento nuovo nei confronti 

dell’ecumenismo: non quello dell’entusiasmo ingenuo, né quello del sospetto sistematico, 

ma quello della maturità e della consapevolezza. Un atteggiamento che definirei, in senso 

evangelico, sapienziale. 



 
_____________________________________ 

Adriano Frinchi, Diacono del Patriarcato di Mosca 

 
 

Parlo dalla prospettiva della Chiesa Ortodossa Russa, una Chiesa che ha attraversato il 

Novecento in condizioni estreme: silenzio forzato, persecuzione, isolamento, e poi un 

ritorno improvviso sulla scena mondiale. Questo percorso ha insegnato una cosa essenziale: 

non tutto ciò che appare come apertura è realmente incontro, e non ogni incontro produce 

comunione. 

Nella coscienza ortodossa, l’ecumenismo non è mai stato pensato come un progetto 

architettonico, da costruire pezzo dopo pezzo. La Chiesa non è un edificio che cresce per 

addizioni successive. È un corpo vivente. E un corpo non si costruisce: si custodisce, si cura, 

si guarisce. 

Per questo l’Ortodossia non ha mai potuto intendere l’unità come qualcosa da creare nel 

futuro, ma come una realtà già donata in Cristo, ferita dalla storia, sì, ma non ricostruibile 

attraverso accordi o procedure. Da qui nasce una tensione che accompagna tutto il cammino 

ecumenico: la tensione tra il desiderio di incontro e la fedeltà a ciò che la Chiesa è. 

Nel corso dei decenni, la partecipazione ortodossa al dialogo ecumenico non è stata un gesto 

di ingenuità. È stata una scelta missionaria. Una scelta dettata dalla convinzione che la 

Chiesa non ha il diritto di tacere la Verità, né di ritirarsi dal mondo per paura di essere 

fraintesa. Testimoniare Cristo davanti a chi non condivide pienamente la nostra fede non è 

un’opzione: è un mandato. 

Ma è stata anche una scelta dettata dalla volontà di farsi conoscere, di uscire dai pregiudizi 

e dai luoghi comuni alimentati inevitabilmente da anni di silenzio e di isolamento forzati. 

A questo punto, però, è utile fermarsi brevemente e guardare alla storia, perché 

l’atteggiamento attuale della Chiesa ortodossa russa nei confronti dell’ecumenismo non 

nasce da una teoria, ma da un’esperienza concreta, lunga e spesso faticosa. 

Per secoli, i contatti tra la Chiesa russa e le altre confessioni cristiane sono stati sporadici e 

prevalentemente bilaterali, legati a contingenze storiche o diplomatiche. Il moderno 

movimento ecumenico, così come lo conosciamo oggi — strutturato, permanente, 

multilaterale — è un fenomeno relativamente recente, nato fuori dall’Ortodossia e 

sviluppatosi in un contesto culturale occidentale. La Chiesa russa vi si è trovata coinvolta 



 
_____________________________________ 

Adriano Frinchi, Diacono del Patriarcato di Mosca 

 
 

non per iniziativa propria, ma perché la storia, dopo lunghi decenni di isolamento, l’ha 

riportata improvvisamente dentro un dialogo globale. 

Quando questo è accaduto, soprattutto nella seconda metà del Novecento, l’ingresso nel 

dialogo ecumenico non è stato vissuto come un trionfo, ma come una responsabilità. Era il 

tempo in cui la Chiesa russa cercava di tornare visibile dopo anni di persecuzione e 

marginalizzazione. Il dialogo appariva allora come uno spazio in cui testimoniare l’esistenza 

stessa dell’Ortodossia russa, la sua fedeltà alla Tradizione, la sua capacità di parlare al 

mondo contemporaneo senza rinnegare se stessa. 

Col passare degli anni, tuttavia, l’esperienza ha mostrato anche i suoi limiti. In molti 

contesti, gli ortodossi si sono trovati a parlare un linguaggio che non veniva realmente 

ascoltato, a intervenire in dibattiti che si muovevano secondo categorie estranee alla loro 

tradizione, a essere presenti senza poter incidere. Col tempo, non di rado, si è avuta 

l’impressione che la distanza teologica non diminuisse, ma aumentasse. 

Qui emerge un elemento decisivo: la crescente estraneità del popolo di Dio al movimento 

ecumenico. Mentre teologi e delegazioni discutevano, il popolo restava in larga parte ai 

margini. L’ecumenismo non entrava nella vita liturgica, non diventava esperienza spirituale 

condivisa, non parlava il linguaggio della parrocchia, della preghiera, della sofferenza 

quotidiana. 

Non si è trattato di ignoranza o di chiusura del popolo, ma di una percezione istintiva e 

profonda: molti fedeli non riconoscevano in quelle forme di dialogo qualcosa che nutrisse 

la fede o rafforzasse la vita ecclesiale. Quando il popolo percepisce che l’unità viene cercata 

più sul piano delle strutture che su quello della verità vissuta, nasce una distanza silenziosa, 

ma reale. 

Questa distanza non ha prodotto una rottura, ma ha agito come una voce di discernimento. 

Ha ricordato alla Chiesa che il dialogo, per essere autentico, non può restare confinato alle 

élite, né può svilupparsi in modo tale da risultare estraneo alla coscienza ecclesiale comune. 

La Chiesa non vive nei documenti, ma nella liturgia, nella tradizione, nella vita concreta dei 

fedeli. 



 
_____________________________________ 

Adriano Frinchi, Diacono del Patriarcato di Mosca 

 
 

È diventato così sempre più chiaro che esistono linee che non possono essere oltrepassate 

senza smarrire l’identità della Chiesa. Non per rigidità, ma per verità. La comunione 

sacramentale non può precedere l’unità della fede. La Chiesa non può essere ridotta a una 

delle tante espressioni di un cristianesimo indefinito. Il linguaggio liturgico e teologico non 

può essere piegato a logiche culturali del momento. E soprattutto, la visione cristiana 

dell’uomo non può essere rinegoziata ogni volta che cambia il clima sociale. 

Quando queste pressioni diventano strutturali, l’ecumenismo rischia di trasformarsi da 

testimonianza in adattamento. E qui l’Ortodossia, con pacatezza ma con fermezza, dice: no. 

Allo stesso tempo, è importante dirlo con chiarezza: coloro che hanno rappresentato le 

Chiese ortodosse nei contesti ecumenici non hanno tradito la fede. Al contrario, hanno 

spesso sostenuto questa testimonianza in condizioni difficili, rimanendo fedeli ai canoni, ai 

Padri, alla vita liturgica della Chiesa. Usare l’ecumenismo come arma per delegittimare 

l’autorità ecclesiale o per creare fratture interne è una tentazione che nulla ha a che fare con 

lo zelo per la verità. 

La Chiesa vive di sinodalità, non di polarizzazioni. 

E l’esperienza più recente ha insegnato una lezione decisiva: l’unità non può essere prodotta 

con atti unilaterali. Ogni scorciatoia, ogni accelerazione forzata, ogni decisione presa senza 

ascolto reciproco non genera comunione, ma una ferita più profonda. Questo vale all’interno 

dell’Ortodossia e vale, a maggior ragione, nel dialogo tra le Chiese. 

Eppure, sarebbe profondamente ingiusto concludere che tutto sia stato vano. Esiste un 

ecumenismo possibile, reale, credibile. Non quello delle formule ambigue, ma quello della 

testimonianza condivisa. Quando i cristiani, senza confondere le loro Chiese, si ritrovano 

insieme nel difendere la vita, nel prendersi cura dei sofferenti, nel denunciare la violenza, 

nel custodire la dignità dell’uomo e i luoghi santi, allora parlano al mondo con una voce che 

il mondo comprende. Non perché sia semplificata, ma perché è vera. 

Sono felice di poter fare questa riflessione in Sicilia e come siciliano. Questa terra ha 

conosciuto nei secoli l’incontro — e talvolta lo scontro — tra Oriente e Occidente, tra greco 

e latino, tra riti e culture diverse. Qui l’unità non è mai stata fusione, ma convivenza 



 
_____________________________________ 

Adriano Frinchi, Diacono del Patriarcato di Mosca 

 
 

paziente. Qui si è imparato che la comunione non nasce dall’eliminazione delle differenze, 

ma dal loro rispetto. 

Forse questa è la lezione più preziosa per l’ecumenismo oggi: non correre verso un’unità 

artificiale, ma abitare con fedeltà il tempo che ci è dato, testimoniando Cristo senza paura e 

senza compromessi, nella fiducia che l’unità vera non è opera delle nostre mani, ma dono 

dello Spirito. 

Se l’ecumenismo saprà rimanere in questo spazio esigente, umile e vero, allora non sarà una 

stagione superata, ma una forma matura di responsabilità cristiana nella storia. 

Vi ringrazio per l’ascolto. 

 

 


