
1 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO GRANDE DO NORTE 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO ANTROPOLOGIA SOCIAL 

 
 
 
 
 

 
DIOCLÉCIO BEZERRA DA COSTA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO TERRITÓRIO MENDONÇA 

POTIGUARA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NATAL, RN 

2023 



2 

 

DIOCLÉCIO BEZERRA DA COSTA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO TERRITÓRIO MENDONÇA 

POTIGUARA 

 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Antropologia Social 

da Universidade Federal do Rio Grande 

do Norte como requisito parcial para a 

obtenção do título de Mestre em 

Antropologia Social. 

 

 
Orientador: Prof. Dr. José Glebson Vieira 

 
 
 
 

NATAL, RN 

2023 

 

Esta obra está licenciada com uma licença Creative Commons Atribuição 4.0 
Internacional. Permite que outros distribuam, remixem, adaptem e desenvolvam 
seu trabalho, mesmo comercialmente, desde que creditem a você pela criação 
original. Link dessa licença: creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode


 

3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Elaborado por Heverton Thiago Luiz da Silva - CRB-15/710 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de 

Financiamento 001. 

 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte - UFRN  
Sistema de Bibliotecas - SISBI 

Catalogação de Publicação na Fonte. UFRN - Biblioteca Setorial do Centro de 
Ciências Humanas, Letras e Artes – CCHLA 

  

Costa, Dioclécio Bezerra da.  

   Educação escolar indígena no território Mendonça Potiguara / 

Dioclécio Bezerra da Costa. - Natal, 2023.  
   115 f.: il. color.  

 

   Dissertação (mestrado) - Universidade Federal do Rio Grande do 

Norte, Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Programa de Pós- 

Graduação em Antropologia Social. Natal, RN, 2023.  

   Orientador: Prof. Dr. José Glebson Vieira.  
 

 

   1. Etnografia - Dissertação. 2. Território Mendonça - 

Dissertação. 3. Educação Escolar Indígena - Dissertação. I. Vieira, 

José Glebson. II. Título.  
 

RN/UF/BS-CCHLA                                      CDU 39:37 

 

  

 



4 

 

DIOCLÉCIO BEZERRA DA COSTA 

 

 
EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO TERRITÓRIO MENDONÇA 

POTIGUARA 

 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Antropologia Social 

da Universidade Federal do Rio Grande 

do Norte como requisito parcial para a 

obtenção do título de Mestre em 

Antropologia Social. 

 
 

 
Aprovada em: 28/02/2023 

 

 
BANCA EXAMINADORA 

 

 

Prof. Dr. José Glebson Vieira 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

              (orientador) 

 

Profa. Dra. Rita Gomes do Nascimento 

Conselho Estadual de Educação do Ceará 

(membro externo) 

 

Profa. Dra. Rita de Cássia Neves 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

(membro interno) 

 

Prof. Dr. Leandro Marques Durazzo 

Universidade Federal do Rio Grande do Norte 

(suplente) 



 

5 

AGRADECIMENTOS 

 

 
Agradeço aos meus espíritos de luz que me guiaram até aqui e 

possibilitaram os caminhos necessários para a conclusão do Mestrado. Em 

destaque, a minha família, pelo incentivo e por ter compartilhado das dores, 

anseios e conquistas ao longo da minha vida acadêmica e profissional. 

A você, mãe, Francisca Bezerra da Costa, e ao senhor, meu pai, 

Francisco Batista da Costa Filho, dedico esta dissertação, fruto de muita força 

ancestral. 

Expresso minha estima e a mais profunda gratidão às minhas parentes 

indígenas, Maria Ivoneide Campos da Silva, Francisca Batista de Melo, e ao meu 

parente indígena, Diego Bruno de Andrade, por terem aceitado participar da 

pesquisa. Às minhas colegas e amigas, Patrícia Jeanny e Taisa Lewitzki, que 

sempre estiveram comigo, dando o suporte e conselhos necessários para a 

conclusão deste trabalho, expresso minha total admiração. 

Ao Movimento Indígena do Rio Grande do Norte e às lideranças indígenas 

do meu Território, em especial, Rejane Batista, Flávia Batista, Maria das Vitórias 

Batista e Maria Luzia, por todo o apoio. 

À minha amiga e colega de tantos momentos, Ana Paula Lima Silva, 

mulher negra e que carrega uma herança ancestral de resistência. 

Gratidão ao Programa de Antropologia Social – PPGAS/UFRN, por 

oportunizar a minha entrada no programa, através da garantia da implementação 

de políticas de Cotas Raciais. O PPGAS é um dos primeiros programas da UFRN 

a ter esse olhar específico e a garantir a presença dos indígenas, quilombolas, 

ciganos, transexuais e travestis. 

Ao meu orientador, Prof. Dr. José Glebson Vieira, por seu olhar e 

contribuições significativas ao longo do mestrado. Sem a sua sensibilidade, não 

teria conseguido concluir. 

À minha banca de qualificação composta pelos(as) Professores(as) 

Doutores(as) Rita Gomes do Nascimento, Leandro Marques Durazzo, Rita de 

Cássia Maria Neves, expresso meu carinho e admiração, pelas ricas 

contribuições e por aceitarem fazer parte dessa reta final comigo. 



 

6 

Por fim, e não menos importante, ao meu ex-companheiro, ex-marido, a 

você Rafael Henrique Martins Bezerra, que me suportou em boa parte da escrita 

deste trabalho. 



 

7 

RESUMO 

 
 
A presente dissertação tem por objetivo apresentar uma etnografia da educação 

escolar indígena, a partir das escolas indígenas localizadas na comunidade do 

Amarelão, a saber: Escola Estadual Indígena de Ensino Fundamental e Médio 

Professor Francisco Silva do Nascimento e Escola Municipal indígena Amarelão 

(antiga Escola Municipal Professora Alice Soares), situadas no Município de 

João Câmara no Estado do Rio Grande do Norte. A etnografia foi realizada com 

a participação e envolvimento do próprio autor com a comunidade investigada, 

apresentando diálogos com professores indígenas e lideranças tradicionais que 

formam a comunidade educativa. Além disso, avalia-se a documentação a partir 

da qual estas unidades escolares foram constituídas. Dessa forma, tem como 

resultados o avanço das políticas públicas direcionadas aos indígenas, como a 

criação da Comissão de Elaboração da Política Escolar Indígena do Rio Grande 

do Norte, para orientar as políticas públicas específicas de educação indígena 

do estado. Portanto, é necessário questionar a relação entre cultura, sociedade 

e escola. Isso porque a educação escolar indígena difere significativamente da 

escolarização tradicional, pois o processo de aprendizagem desses povos tem 

que caminhar juntamente para o fortalecimento da identidade cultural. 

 
Palavras-Chave: Etnografia; Território Mendonça; Educação Escolar Indígena; 

Rio Grande do Norte. 



 

8 

ABSTRACT 

 

 
The present dissertation aims to present an ethnography of indigenous school 

education, based on the indigenous schools located in the Amarelão community, 

namely: Escola Estadual Indígena de Ensino Fundamental e Médio Professor 

Francisco Silva do Nascimento and Escola Municipal Indígena Amarelão 

(formerly Escola Municipal Professora Alice Soares), located in the Municipality 

of João Câmara in the State of Rio Grande do Norte. The ethnography was 

carried out with the participation and involvement of the author himself with the 

investigated community, presenting dialogues with indigenous teachers and 

traditional leaderships that form the edu-cative community. In addition, the 

documentation from which these school units were constituted is evaluated. 

Thus, it has as results the advancement of public policies directed to indigenous 

people, such as the creation of the Commission for the Elaboration of the 

Indigenous School Policy of Rio Grande do Norte, to guide the specific public 

policies for indigenous education in the state. Therefore, it is necessary to 

question the relationship between culture, society, and school. This is because 

indigenous school education differs significantly from traditional schooling, since 

the learning process of these people has to go hand in hand with the 

strengthening of cultural identity. 

Keywords: Ethnography; Mendonça Territory; Indigenous School Education; 

Large northern river. 



 

9 

LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 – Planta do Prédio das Duas Escolas. ............................................ 13 

Figura 2 – Chiquinha .................................................................................... 23 

Figura 3 – Neide ........................................................................................... 24 

Figura 4 – Diego ........................................................................................... 25 

Figura 5 – Mapa do Rio Grande do Norte ..................................................... 29 

Figura 6 – Mapa do Território Mendonça e suas comunidades indígenas. ... 30 



 

10 

LISTA DE SIGLAS 

 
ACA – Associação Comunitária do Amarelão 

ACM – Associação Comunitária Indígena de Marajó 

ACS – Associação Comunitária do Serrote de São Bento 

AST – Associação Comunitária do Povo Indígena Potiguara 

CAPES – Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CMEI – Centro Municipal de Educação Infantil 

COGEC – Comitê Gestor de Educação do Campo 

CONEEI – Conferência Nacional de Educação Escolar Indígena 

CR – Coordenação Regional 

EEI – Educação Escolar Indígena 

EJA – Educação de Jovens e Adultos 

FMB – Faculdade Maciço de Baturité 

FML – Fórum de Lideranças Mendonça 

FUNAI – Fundação Nacional dos Povos Indígenas 

IESM – Instituto de Ensino Superior e Múltiplo 

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

OPIM – Organização do Povo Indígena Mendonça 

MEC – Ministério da Educação 

MST – Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem Terra 

PGR – Procuradoria Geral da República 

PPP – Projeto Político Pedagógico 

PPGAS – Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social 

PROLIND – Programa de Apoio à Formação Superior e Licenciaturas 

Interculturais Indígenas 

SECADI – Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e 

Inclusão 

SME – Secretaria Municipal de Educação 

SEEC/RN – Secretaria de Estado, Educação e Cultura do Rio Grande do Norte 

SPI – Serviço de Proteção ao Índio 

UFRN – Universidade Federal do Rio Grande do Norte 



 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO. ............................................................................................ 12 

Metodologia. ................................................................................................. 20 

Estrutura da dissertação ............................................................................... 27 

1. OS MENDONÇA E A EDUCAÇÃO: PANORAMA LOCAL E 

REFLEXÕES .............................................................................................. 28 

1.1 Trajetória pessoal e interesse na investigação. ................................. 28 

1.2 O Povo Mendonça ................................................................................ 39 

2. IMPLEMENTAÇÕES DA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO 

RIO GRANDE DO NORTE ......................................................................... 47 

2.1 Discussões preliminares ...................................................................... 47 

2.2 Quem eram os professores indígenas do território 

de Mendonça?. ......................................................................................... 52 

2.2.1 Trajetória de Aprendizado .................................................................... 53 

2.2.2 A Educação Escolar Indígena e o Povo Mendonça ............................. 60 

2.2.3 A Associação Comunitária do Amarelão e a escola ............................ 69 

2.3 Regularização das escolas e creches indígenas 

e criação da coordenadoria de educação indígena: a história da 

EEI. ............................................................................................................... 72 

2.3.1 O que é Educação Escolar Indígena ................................................... 77 

2.3.2 A importância da escola para o Território Mendonça ........................... 88 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................... 92 

REFERÊNCIAS ............................................................................................ 95 

ANEXOS .................................................................................................... 100 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

11 



12  

INTRODUÇÃO 

 
 

A presente dissertação tem como objetivo apresentar uma etnografia da 

educação escolar indígena, a partir das escolas indígenas localizadas na 

comunidade do Amarelão, a saber: Escola Estadual Indígena de Ensino 

Fundamental e Médio Professor Francisco Silva do Nascimento e Escola 

Municipal Indígena Amarelão (antiga Escola Municipal Professora Alice Soares 

1 ), ambas pertencentes ao grupo familiar Mendonça, situadas no Município de 

João Câmara no Estado do Rio Grande do Norte. 

A primeira delas, fundada em 2019, na Comunidade Indígena do 

Amarelão, na Zona Rural de João Câmara/RN, tem como gestor, o não indígena 

Edvaldo Ângelo Freire. Atende às seguintes modalidades de ensino: Ensino 

Fundamental, Ensino Médio, Educação de Jovens e Adultos. A escola conta com 

um quadro docente formado por 06 diferentes educadores e uma média de 124 

alunos. 

A segunda, por sua vez, foi fundada no início dos anos 80, e recebeu o 

nome de sua primeira professora, Alice Soares, casada com um indígena do 

Amarelão. No ano de 2022, por meio do decreto 017/2022, passou a se chamar 

Escola Municipal Indígena Amarelão e tem como gestora a parenta indígena 

Tayse Michelle Campos da Silva. A escola atende às seguintes modalidades de 

ensino: Educação Infantil, Ensino Fundamental I, II e Educação de Jovens e 

Adultos. Possui 21 professores e uma média de 368 alunos. 

A Escola Municipal Indígena Amarelão localiza-se exatamente no mesmo 

prédio que a Escola Estadual Indígena de Ensino Fundamental e Médio 

Professor Francisco Silva do Nascimento, sendo que a primeira funciona nos 

turnos matutino e vespertino, e a segunda funciona no turno noturno. Destaca- 

se que a partir do decreto de n° número 017 do ano de 2022, que dispõe sobre 

Educação Escolar Indígena e dá outras providências a escola passou a se 

chamar Escola Municipal Indígena Amarelão. Abaixo, segue a planta do prédio 

em que funcionam as duas escolas: 

 
 
 
 

1 Ressalta-se que em razão do decreto 17/2022 esta unidade escolar mudou de nome para 
Escola Municipal Indígena do Amarelão. 



 

 

Figura 1 – Planta do prédio das duas escolas 
 

 

Fonte: Lenilson Neves da Costa, 2023. 
 
 

 

13 



14  

Na medida em que se propõe uma etnografia destas instituições, têm-se 

em mente um esforço de traçar uma trajetória histórica das lutas políticas e 

sociais travadas ao longo de décadas pelo Movimento Indígena no Rio Grande 

do Norte, em vias de garantir aos membros das comunidades Mendonça o 

acesso à Educação Escolar Indígena, bem como aos diversos direitos 

fundamentais garantidos na Constituição Federal. 

A pesquisa se justifica como uma análise crítica e reflexiva sobre a política 

e implementação da EEI no território Mendonça, produzindo um estudo inicial a 

fim de que possamos dar subsídios a novos estudos e refletir melhor sobre os 

desdobramentos da etnografia. 

Esta dissertação sobre a educação escolar indígena é fundamental para 

estimular políticas públicas que promovam uma educação de qualidade para as 

comunidades indígenas. Seu propósito é trazer informações relevantes sobre as 

necessidades educacionais das comunidades indígenas, bem como sobre as 

práticas educacionais bem-sucedidas que já existem nessas áreas. 

Além disso, ela se justifica por tentar contribuir para a conscientização e 

a sensibilização dos gestores públicos e da sociedade em geral sobre a 

importância de uma educação escolar de qualidade para os povos indígenas. 

Isso pode levar à criação de políticas públicas mais efetivas e adequadas às 

necessidades dessas comunidades. 

Pretende-se, também, incentivar a realização de mais pesquisas sobre a 

educação escolar indígena, o que pode resultar em novos conhecimentos e 

abordagens mais eficazes para o ensino nas comunidades indígenas. 

A verdade é que a produção de conhecimento na esfera da Educação 

Escolar Indígena é fundamental para o estímulo de políticas públicas na área. 

Isso se deve ao fato de que, historicamente, a Educação Escolar Indígena foi 

negligenciada e marginalizada, tanto pela sociedade de uma maneira geral 

quanto pelo Estado brasileiro. Nesse sentido, a pesquisa científica são 

ferramentas importantes para evidenciar a importância da valorização e do 

respeito às culturas e tradições indígenas no contexto educacional. 

A produção de conhecimento também é essencial para a identificação de 

problemas e desafios enfrentados pela Educação Escolar Indígena. Com base 

nesses estudos, é possível propor soluções e políticas públicas que levem em 



15  

conta as particularidades, necessidades e demandas das comunidades 

indígenas. 

Além do mais, podemos dizer que o estudo pode contribuir para a 

formação de professores e educadores indígenas, bem como para o 

desenvolvimento de materiais didáticos e metodologias específicas para a 

Educação Escolar Indígena. Dessa forma, pode-se ajudar a garantir uma 

educação de qualidade e culturalmente apropriada às comunidades indígenas. 

A pesquisa científica é fundamental para o avanço da Educação Escolar 

Indígena e para o estímulo de políticas públicas na área. Isso requer um 

compromisso contínuo com a valorização e o respeito às culturas e tradições 

indígenas, bem como o investimento em pesquisas e estudos para identificar e 

solucionar os desafios enfrentados pela Educação Escolar Indígena. 

Como indígena e pesquisador, acredito que a antropologia indígena é 

fundamental para o reconhecimento e valorização da nossa cultura e maneiras 

de vida. Autores como Gersem Baniwa (2013), Felipe Tuxá (2017) e Eloy Terena 

(2014) têm contribuído para a produção acadêmica, trazendo suas vivências e 

perspectivas para o campo teórico. Eu acredito que é importante que nós, 

indígenas, tenhamos um papel ativo na produção de conhecimento sobre nós 

mesmos, pois só assim poderemos superar a epistemologia colonial e 

estabelecer nossas próprias cosmovisões. Ao compartilhar nossas experiências 

e compreender nossas maneiras de ser e de se relacionar com o mundo, 

podemos mostrar a importância e a riqueza das culturas indígenas. 

Desta forma, a dissertação foi construída a partir de um processo de 

pesquisa que incluiu um impulso inicial advindo de minha trajetória como 

indígena Mendonça, professor e liderança política. Exatamente por isso, 

apresento o percurso trilhado na educação e no movimento indígena, desde 

minha formação para entender as problemáticas, limites e possibilidades da 

educação escolar indígena no contexto local do Território Mendonça. Isto em 

diálogo com as políticas públicas direcionadas à educação escolar indígena nas 

esferas estadual e nacional ao que correspondem aos marcos legais e teóricos 

sobre o tema. 



16  

Decidi realizar minha pesquisa nestas duas unidades escolares, 

justamente porque atuei como o primeiro coordenador pedagógico de ambas as 

escolas, estabelecendo um vínculo afetivo e profissional com elas. 

O tema proposto originalmente no anteprojeto de pesquisa, intitulado 

“Problemática histórica e busca de direitos fundamentais” associava-se à 

implementação de políticas públicas para os povos indígenas do Território 

Mendonça, Rio Grande do Norte. A partir do processo de orientação e reflexão 

sobre minha própria trajetória educacional, houve a mudança de enfoque e 

consequente adoção do tema da educação escolar indígena, através da análise 

dos processos da educação escolar indígena, estabelecendo assim uma 

etnografia das escolas indígenas que atendem todas as etapas de ensino da 

educação básica no Território Mendonça. 

Iniciar o percurso no mestrado não foi nada fácil, em tempos sombrios e 

de inúmeros cuidados em torno de se manter vivo em razão da pandemia da 

COVID-19, doença que afetou o mundo. Na primeira semana de aula no ano de 

2020, as atividades presenciais na UFRN cessaram e com isso veio a angústia 

de iniciar o primeiro semestre, adotado o modelo de ensino remoto. O que 

parecia uma solução naquele momento para resolver de forma parcial a situação 

dos estudantes e da comunidade universitária no geral, para mim se tornou um 

problema, pois na condição de morador de uma comunidade indígena, situada 

na zona rural do município de João Câmara, não se tinha acesso à internet de 

qualidade. Lembro-me, ter faltado algumas aulas porque o sinal de internet não 

pegava ou quando estava chovendo apresentava instabilidade. Sem ter as 

condições mínimas para se manter no curso, contei com a compreensão dos 

professores do Programa de Pós-graduação em Antropologia Social e apoio de 

meus colegas de turma. 

Ser indígena, pesquisador e profissional da educação, resulta desafiador 

quando consideramos a investigação da minha comunidade, em um universo 

repleto de especificidades decorrentes da minha posição como pessoa, militante, 

liderança indígena, pedagogo. De início marca o percurso a indissociabilidade 

de um olhar e ponto de vista diferentes daqueles estruturantes das relações 

coloniais e construídos a partir da predominância do pensamento europeu que 



17  

procura estudar os povos indígenas de um olhar de fora e predominantemente 

marcado pelas premissas do pensamento ocidental. 

Caberia aqui indicar os desdobramentos e as inovações que a 

antropologia tem promovido no âmbito nacional e internacional em torno dos 

modelos de pensamento e das epistemologias acionadas para compreender os 

ameríndios. Como a capacidade de fornecer uma lente importante para a ciência, 

tecnologia e inovação através da perspectiva humana, é considerado 

extremamente relevante na era atual de globalização desenfreada. Isso porque 

ajuda a formular políticas públicas, propostas e ideias para a sociedade. Estudar 

culturas por meio dessa disciplina ajuda a eliminar o preconceito, o 

etnocentrismo e estimula o relativismo cultural e a valorização das diferentes 

culturas. 

Com isso, o fortalecimento do Movimento Indígena surgiu pelo espaço que 

conquistaram ao comprovar sua presença histórica no território nacional. Ao fazer 

isso, os indígenas foram capazes de interpretar e transmitir sua própria versão 

da história. Ao mesmo tempo, historiadores e antropólogos computavam suas 

demandas por direitos indígenas, buscando seus fundamentos jurídicos, 

culturais e históricos. 

O presente trabalho se insere no contexto de reflexões antropológicas 

sobre o tema da educação e escola diferenciadas com o propósito de analisar 

aspectos da implementação das políticas da EEI no território indígena 

Mendonça. Buscou-se, através da observação participante, estabelecer diversos 

diálogos com lideranças e professores indígenas do referido território (três 

entrevistados, portanto) que formam a comunidade educativa, com objetivo de 

analisar o percurso e trajetória do antes e após a implementação da política 

escolar comunitária. Para tanto se analisou o currículo e o processo de formação 

dos docentes indígenas de março a junho de 2022. 

A educação constitui por excelência um campo profundamente 

interdisciplinar, no qual diversas áreas do conhecimento têm contribuído para 

seu processo de formação e consolidação, de tal modo que, dentro desse 

campo, têm se formado diversos outros “subcampos” do conhecimento, tais 

como a Sociologia da Educação, História da Educação, Filosofia da Educação 

etc., que apresentam graus distintos de desenvolvimento em diferentes países. 



18  

No que concerne especificamente ao diálogo entre a Antropologia e a 

Educação, há de se reconhecer que, no caso brasileiro, esse ainda é um campo 

em processo de constituição (Gusmão, 2009), marcado por inúmeras tensões, 

especialmente no que diz respeito ao processo de incorporação da etnografia à 

pesquisa educacional. 

Tosta (2011), por exemplo, afirma que não se pode pensar estas duas 

disciplinas senão tendo por base a ideia de interdisciplinaridade. Isto porque tal 

é a característica de grande parte dos projetos científicos da atualidade que têm 

por fim avanços teóricos e alguma relevância social. 

A mesma autora assinala a posição privilegiada da Antropologia no 

contexto das disciplinas capazes de oferecer contribuições robustas às 

pesquisas em Educação, já que possui: 

 
muitas possibilidades para o aprofundamento desses debates, por sua 
reconhecida capacidade de privilegiar e bem abordar a cultura como 
dimensão fundadora da sociedade do humano e, historicamente, tomar 
como objeto de estudo o homem e a cultura (Tosta, 2011, p. 235). 

 

Gusmão (2009) acredita que Antropologia e Educação têm outros muitos 

pontos em comum: ambas se caracterizam como disciplinas que consideram os 

seres humanos como racionais e simbólicos. Mais que isso, as duas pretendem 

que estes sejam seres “aprendentes”, isto é, que possuem uma dimensão 

formativa. 

Tosta (2011) aponta, ainda, para outra característica comum às duas 

disciplinas: a abertura à alteridade. Se o contexto escolar é permeado pela 

diferença, e a questão fundante da Antropologia é, justamente, o Outro, não há 

como não relacionar as duas disciplinas. 

Por fim, de acordo com a mesma autora, uma vez que as ações 

educativas são “uma complexa rede de interações, lugares onde se estruturam 

processos de produção do conhecimento e de interrelações entre dimensões 

políticas, culturais, institucionais e instrucionais” (Tosta, 2011, p. 246), a 

abordagem antropológica do processo educacional se justifica. 

Esse desenho ainda cambaleante é visibilizado por algumas questões 

como: o parco número de linhas de pesquisa voltadas à questão educacional 

nos programas de pós-graduação em antropologia (Guedes; Cipiniuk, 2014), a 



19  

ausência de um grupo de trabalho voltado à discussão antropológica no campo 

da educação nos eventos de educação, como nos encontros da Associação 

Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação – ANPEd. 

Todavia, se, por um lado, é válido reconhecer que a presença de 

antropólogos pesquisando educação em programas de pós-graduação em 

antropologia é pontual no Brasil (Oliveira; Boin; Búrigo, 2016), por outro, é 

crescente o interesse pelo arsenal teórico e metodológico da antropologia para 

o desenvolvimento de pesquisas em educação, especialmente com a 

centralidade que as questões culturais têm assumido nas políticas educacionais, 

que perpassa desde o direito à educação diferenciada das populações indígenas 

até as ações afirmativas no ensino superior. 

Nesse sentido, compreendemos que a coletânea “Abordagens 

etnográficas sobre educação” organizada por Simone Guedes e Tatiana Cipiniuk 

(2014) acaba por trazer uma contribuição incisiva à ampliação das discussões 

envolvendo a antropologia e a educação no Brasil, dando envergadura a uma 

literatura nacional ainda incipiente nesse tema. A coletânea organiza-se em três 

partes: a primeira denominada “Olhares antropológicos sobre a educação no 

Brasil”; a segunda, “Escolas e ensino público”; e a terceira, “Abordagens 

etnográficas de mobilidades escolares: educação religiosa, alfabetização de 

adultos e os novos universitários”.2 

Faz-se válido reiterar o que aponta Cardoso de Oliveira (1993) acerca do 

proceder do antropólogo no Brasil e na América Latina como um todo. Ao 

destacar a Antropologia Periférica, isto é, externa aos cenários europeus, ou 

seja, aquela praticado fora da Inglaterra, França e Estados Unidos. O autor 

argumenta que, enquanto os cenários ditos “tradicionais” se debruçam a partir 

da aproximação em vias de analisar um objeto de pesquisa externo a sua 

realidade, no Brasil e na América Latina como um todo, a aproximação não é de 

fora para dentro, mas de dentro para profundezas mais densas, como denota o 

autor supracitado, aproximar-se de um outro interno e muito mais aproximável. 

 
 
 

2 “Via de regra, os autores dessa coletânea são antropólogos no sentido estrito, em termos de 
formação acadêmica, porém são bastante heterogêneos no que diz respeito à vinculação 
institucional, parte vinculada a departamentos de Antropologia/Ciências Sociais e parte a 
faculdades de Educação, o que reflete a própria fragmentação institucional da Antropologia da 
Educação no Brasil.” (Oliveira, 2018, p. 375) 



20  

No Brasil, as produções da antropologia indígena não são apenas um 

esforço para assumir o controle dos instrumentos de gestão de suas terras, ou 

apenas uma política afirmativa para o povo. O trabalho mostra que esses 

antropólogos estão reinventando o que é o conhecimento antropológico e que 

seu trabalho é uma das maiores instâncias de inovação no campo do estudo de 

outras culturas (Aparício, 2021). 

Com isso, esta pesquisa tem como pergunta problema: quais os avanços 

que tiveram ao longo dos anos nessa área, que resulta em uma ineficiência da 

compreensão da Política da Educação Escolar Indígena e suas especificidades? 

A fim de resolver a pergunta problema, o objetivo geral da pesquisa é 

entender o processo de implementação da política educacional indígena, a partir 

do estudo das escolas da comunidade do Amarelão. A coleta de informações de 

entrevistas com três educadores que atuaram nestas escolas fornece uma 

melhor compreensão da política escolar indígena. Além disso, isso pode ser feito 

através das perspectivas da Antropologia e Educação. 

A pesquisa objetivou também compreender a forma como estes dois 

eixos, Antropologia e Educação, contribuem para o alcance do objetivo geral em 

que esse trabalho acadêmico se esforça. Buscou ainda avaliar o processo de 

formação e criação de escolas indígenas e a formação de profissionais da 

educação escolar indígena, da legislação existente e sua articulação com as 

reivindicações das organizações indígenas locais; destacar a implantação das 

políticas de EEI no município de João Câmara, registrando os possíveis 

caminhos traçados para a efetivação da EEI no Amarelão e, por fim, promover 

uma análise crítica acerca dos desafios na formulação das políticas específicas 

da educação escolar indígena. 

 
Metodologia 

 
 

Levando em consideração o que diz Prodanov e Freitas (2013), a 

metodologia de pesquisa pode ser dividida com relação aos seus objetivos e 

abordagens, na técnica de produção em campo dos dados a ser utilizada e nos 

procedimentos de análise dos mesmos. Trata-se de um estudo etnográfico, 

entendido como um processo de pesquisa a partir das vivências e experiências 



21  

como indígena, professor e coordenador pedagógico das escolas que foram o 

lócus da observação e da pesquisa propriamente dito. Além disso, sou membro 

engajado da comunidade, detendo um olhar específico acerca do tema, o que 

corrobora para a assertiva escolha do tipo de estudo elencado. 

Ao contrário da metodologia quantitativa, que se preocupa com amostras 

amplas e informações numéricas, a metodologia qualitativa analisa os dados 

considerando os seus aspectos sociais e culturais. Isso se justifica pelo fato de 

a pesquisa qualitativa surgir da necessidade de responder inquietações 

particulares, elucidando uma realidade complexa e contextualizada. Minayo e 

Sanches (1993, p. 21-22) se referem à pesquisa qualitativa da seguinte forma: 

 
Ela trabalha com o universo de significados, motivos, aspirações, 
crenças, valores, atitudes, o que corresponde a um espaço mais 
profundo das relações, dos processos e dos fenômenos que não 
podem ser reduzidos à operacionalização de variáveis. (Minayo; 
Sanches, 1993, p. 21-22). 

 

 
Como a pesquisa em si e a interpretação dos dados pelo pesquisador são 

fatores preponderantes que determinam o resultado da pesquisa qualitativa, é 

preciso que o pesquisador tenha cuidado ao escolher e adotar um quadro 

teórico, porém não pode se deixar influenciar exageradamente por ele a ponto 

de querer a todo custo que os resultados obtidos nele se encaixem, o que 

acarretaria que processos importantes fossem desconsiderados. 

Encontrar a mediação entre a teoria escolhida e o respectivo estudo é um 

dos desafios do pesquisador nessa abordagem. Foi realizado um levantamento 

de fontes primárias através de entrevistas e experiência do autor com o intuito 

de promover um aprofundamento teórico, que auxilie na compreensão da 

temática, como história do território Mendonça, educação indígena, através de 

trabalhos acadêmicos de Costa e Silva (2020), como também a própria vivência 

do autor. 

Por fim, é necessário sistematizar os dados com o intuito de apresentá- 

los e organizá-los e assim viabilizar relações e interpretações com base no 

universo pesquisado. Para analisar os dados foram construídas categorias, que 

“devem antes de tudo refletir os propósitos da pesquisa, sendo os outros critérios 

homogeneidade interna, heterogeneidade externa, exclusividade, coerência e 



22  

plausibilidade” (Ludke; André, 1986, p. 43). Esse esforço para detectar padrões, 

temas e categorias consiste em um processo criativo que requer um olhar 

cuidadoso sobre o que é relevante e significativo nos dados. 

Neste trabalho, as categorias são a educação escolar indígena e 

educação indígena. Com o intuito de apresentá-las, realizou-se a etnografia, 

como já se afirmou acima, de duas escolas de educação escolar indígena, 

durante os meses de julho, agosto e setembro do ano de 2022. Para tanto, fez- 

se a entrevista semiestruturada com três pessoas importantes para as atividades 

de construção de escolas de educação escolar indígena, a saber: Francisca 

Batista de Melo (conhecida como Chiquinha), professora efetiva e aposentada 

do munícipio João Câmara e moradora da comunidade Amarelão que nasceu e 

trabalhou por muitos anos na comunidade do Serrote de São Bento, uma das 

comunidades pertencentes ao território Mendonça; Maria Ivoneide Campos da 

Silva (conhecida como Neide), professora aposentada da rede municipal de 

ensino e, atualmente, coordenadora pedagógica da escola Municipal Indígena 

do Amarelão; e Diego Bruno Oliveira de Andrade, conhecido por Diego 

Akanguasu, do povo Potiguara Ibirabi do Vale de Ceará Mirim, Professor 

Indígena que iniciou seus estudos sobre cultura e língua indígena em 2007 com 

o grupo de estudos no Igapó. 

As duas primeiras interlocutoras são figuras proeminentes na comunidade 

indígena destacando-se por seu protagonismo no processo de fundação das EII, 

enquanto o último, realiza um trabalho destacado de ensino de tupi nas duas 

escolas que se estudou. Abaixo, segue imagens dos três entrevistados: 



23  

Figura 2 – Francisca Batista de Melo (Chiquinha) 
 

 

Fonte: João Paulo de Melo Silva, 2023. 



24  

Figura 3 – Maria Ivoneide Campos da Silva (Neide) 
 

 

Fonte: Jussara Galhardo, 2014. 



25  

Figura 4 – Diego Bruno de Andrade (Akanguasú) 
 

 

Fonte: Mateus Silva de Oliveira, 2023. 

 
 

Além disso, escolheu-se as parentas indígenas pela história de vida das 

duas educadoras, tão importantes na implementação da política de educação 

escolar indígena, que iniciaram a discussão acerca da importância de se 

destacar as especificidades da comunidade, e, também, porque Diego é o único 

professor indígena a ensinar o componente curricular da língua materna 

indígena. As entrevistas foram realizadas da seguinte forma: a de Neide, na 

Escola Estadual Indígena de Ensino Fundamental e Médio Professor Francisco 

Silva do Nascimento e a de Chiquinha realizou-se na Sede da Associação 

Comunitária Amarelão; e a de Diego, em frente ao Museu da Cultura Mendonça 

na comunidade do Amarelão. 



26  

Os dados foram coletados por meio da etnografia, utilizando ferramentas 

metodológicas, como a pesquisa participante, em que o pesquisador se envolve 

com as comunidades investigadas para analisar a realidade social em torno das 

comunidades e identificar conflitos e tensões existentes. O objetivo da pesquisa 

é compreender as possíveis saídas para a implementação da EEI e identificar 

reivindicações em torno da educação específica e diferenciada. Foi feito um 

levantamento dos dados documentais dos acervos das associações indígenas 

comunitárias, OPIM e Escolas Indígenas sobre educação escolar indígena e 

educação indígena, permitindo organizar e distribuir as ideias. Os professores 

indígenas, que são líderes em suas comunidades, compreendem a necessidade 

de reivindicar ao poder público o cumprimento da legislação da EEI para ter uma 

educação escolar indígena que respeite as especificidades de cada comunidade. 

Eles são responsáveis por promover a Educação específica comunitária no 

território indígena Mendonça, realizando reuniões, assembleias e encontros com 

as lideranças e professores para discutir a política da EEI. As escolas indígenas 

não são apenas locais de ensino e aprendizagem, mas também locais que 

fortalecem a cultura. 

Há eventos escolares indígenas virtuais e presenciais realizados no 

Estado do Rio Grande do Norte com diferentes comunidades e atores estaduais. 

A participação nesses eventos estimula o engajamento e o aprendizado entre os 

alunos. 

A produção dos dados durante o estudo foi registrada em caderno de 

campo, assim como em tabelas e pastas de arquivos digitais, para posterior 

análise em diálogo com o marco teórico da Antropologia e Educação, que melhor 

corresponda as questões observadas em campo. 

Como as pessoas que analisam dados qualitativos não têm testes 

estatísticos para dizer-lhes se uma observação é ou não significativa, elas devem 

basear-se na sua própria dinâmica, experiência e julgamento, que dependem de 

diversas variáveis, como repertório teórico-conceitual, questões bem formuladas 

e delineadas, inserção no campo e capacidade de escuta e compreensão das 

pessoas (Ludke; André, 1986). 



27  

Estrutura da dissertação 

 
 

Esta dissertação está estruturada em uma introdução, dois capítulos e as 

considerações finais. 

No primeiro destes capítulos, pretende-se descrever a minha trajetória 

pessoal com a intenção de partilhar os caminhos que me trouxeram até aqui, 

além de promover uma descrição do território Mendonça e de sua população 

para que se compreenda onde a pesquisa foi desenvolvida. 

Posteriormente, no segundo capítulo, adentraremos especificamente no 

percurso da educação escolar indígena no território Mendonça. Para tanto 

procuramos nos debruçar sobre a trajetória das escolas indígenas presentes e 

ativas no Território Mendonça. Além disso, ainda neste capítulo, apresenta-se 

um comentário às entrevistas realizadas, com o intuito de analisar o aspecto da 

educação escolar indígena e suas conquistas, buscando apresentar o lugar da 

militância política pelos direitos fundamentais do Povo Mendonça e o 

fortalecimento de sua identidade étnica e cultural dentro da atuação docente. 



28  

1. OS MENDONÇA E A EDUCAÇÃO: PANORAMA LOCAL E 

REFLEXÕES 

 
 

Neste capítulo, será apresentada a minha trajetória pessoal, o território 

Mendonça e seu processo de ocupação, para que se compreenda o contexto a 

partir do qual se pretende realizar esta etnografia. Assim, compreender minha 

trajetória pessoal, serve para problematizar a inserção do autor na própria 

pesquisa, uma vez que, de fato, tenho contato direto com todos os entrevistados. 

Além disso, trata-se de considerar o contexto social de todos os envolvidos nesta 

pesquisa. 

É importante destacar que a presença de um pesquisador indígena traz 

uma perspectiva única e necessária para a pesquisa. Sua experiência de vida e 

conhecimento da cultura e língua local podem enriquecer a análise e oferecer 

um ponto de vista crítico sobre a educação escolar indígena. Essa 

representatividade é crucial para o fortalecimento da autoestima e identidade dos 

povos indígenas e pode incentivar a valorização da cultura e língua local. Daí a 

importância deste capítulo. 

Além disso, ao incluir este capítulo sobre a história da comunidade à qual 

o pesquisador pertence, é possível contextualizar a pesquisa e entender melhor 

os desafios enfrentados pela educação escolar indígena no Território Mendonça 

Potiguara. A história e cultura da comunidade influenciam diretamente a 

educação escolar indígena, e compreender esses fatores pode auxiliar na 

proposição de soluções mais efetivas para as questões enfrentadas. 

 
1.1 Trajetória pessoal e interesse na investigação 

 
A minha trajetória escolar é marcada por muita força de vontade, 

semelhante ao significado do meu nome indígena – Y Membýra, que expressa 

filho das águas. As minhas raízes estão alicerçadas no maior território indígena 

do Rio Grande do Norte. Nasci na comunidade indígena do Serrote de São Bento 

e moro na comunidade Indígena do Assentamento Santa Terezinha, pertencente 

ao grupo familiar Mendonça. 

O Território Mendonça é composto por cinco comunidades indígenas: 

Amarelão, Serrote de São Bento, Açucena e Santa Terezinha (localizadas em 



29  

João Cãmara) e Cachoeira (em Jardim de Angicos), algumas famílias localizadas 

no Assentamento Marajó e os Mendonça que residem na zona norte de Natal- 

RN. Veja-se, a seguir, o mapa do Rio Grande do Norte em que se aponta a 

localização do Território Mendonça: 

 
Figura 5 – Mapa do Rio Grande do Norte 

 
 
 

Fonte: Silva, 2021, p. 22. 



30  

Figura 6 – Mapa do Território Mendonça e as comunidades indígenas 
 
 
 

 

Fonte: PNCS, 2022. 



31  

Retomando a narrativa de minha trajetória escolar, não frequentei a 

creche porque meus pais achavam que não era importante os filhos estudarem 

na educação infantil. Sou filho de agricultores, meus pais não sabem ler e nem 

escrever. Aos 6 anos fui matriculado no fundamental I, na 2° série, estudei na 

Escola Municipal Saramandaia, localizada no Assentamento Santa Terezinha, 

cidade de João Câmara (RN), até a 5ª série. 

Quando fui aprovado para estudar o 6° ano, tive que sair da comunidade, 

pois não se tinha essa etapa do ensino na comunidade, bem como no território. 

Frequentei por dois anos uma das maiores escolas do município de João 

Câmara, a Escola Municipal Professor Cícero Varela, na qual concluí a 7ª série, 

localizada na zona urbana. 

O ensino se dava de forma muito diferente do modelo de educação 

ofertada anteriormente na Escola Municipal Saramandaia, já que esta 

correspondia à educação do campo, ao passo que as barreiras não se davam 

somente pelo grau de dificuldades entre as etapas de ensino, mas também pelo 

fato de ser Mendonça. Assim, a forma de tratamento dispensada aos alunos 

Mendonça era diferente, havendo um olhar de preconceito e discriminação. Às 

vezes lembro-me de presenciar os colegas de turma debochando de nossas 

mãos, pois trabalhávamos ajudando os nossos pais no beneficiamento da 

castanha do caju, o que nos levava a ficar com alguns resíduos deste processo 

nas mãos, mais conhecida como a “peia da castanha”. 

Os colegas reclamavam de nossos cheiros, que na maioria das vezes era 

o odor da castanha ou da água sanitária, que usávamos para retirar as peias das 

mãos 3 . Logo, ao retirar os resíduos, nossas mãos ficavam com feridas e 

sensíveis, muitas vezes chegando a perder nossas digitais nesse processo. 

No decorrer deste período, entre os anos 2008 e 2009, fui morar em Natal 

para ajudar a minha irmã a cuidar do meu sobrinho, João Vitor. Denizia Bezerra 

da Silva trabalhava na Guararapes Confecções, e quando recebi o convite por 

parte dela, não pensei duas vezes, aceitei e fui, pois vi a oportunidade de 

conseguir terminar o ensino médio e tentar conseguir um emprego. 

 
 
 
 

3 Esse processo é realizado com o líquido puro, o que gera um desgaste na pele e faz com que 
o cheiro forte do produto fique no ar por algumas horas 



32  

Ao chegar em Natal, percebi que nada era tão fácil como havia pensado, 

pois não conhecia nada e, apenas com 15 anos, tive que me adaptar ao novo 

ambiente. Mantendo o ritmo de estudos, realizei a minha matrícula na Escola 

Estadual Myrian Coeli, onde estudava à noite e trabalhava durante o dia. Assim, 

com muito esforço consegui concluir o ensino médio. Mesmo tendo saído para 

estudar fora, continuei com minhas raízes fixadas na comunidade; sempre que 

possível ia ajudar meus pais no plantio do roçado e visitar minhas tias e meus 

avós no Território Mendonça. Em 2013, tendo concluído o ensino médio e 

realizando meu desejo e da família e amigos, resolvi fazer o vestibular e passei 

para o curso de Pedagogia no Instituto de Ensino Superior e Múltiplo – IESM. 

Ao retornar à comunidade Santa Terezinha ainda no final deste mesmo 

ano de 2013, iniciamos, a comunidade e eu, a luta pela garantia de sermos 

atendidos pela FUNAI. Fui convidado, então, a participar de uma reunião na sede 

da Associação Comunitária do Amarelão. O convite foi realizado por Tayse 

Michelle Campo da Silva, atual coordenadora administrativa da ACA. Esta 

reunião tinha como pauta as demandas do movimento indígena, e recordo-me 

que a pauta da reunião girou em torno de um projeto de melhoramento no 

beneficiamento da castanha do caju. Nela estavam participando representantes 

das comunidades Mendonça de Santa Terezinha, Amarelão e Serrote de São 

Bento. Dali em diante, iniciei o processo de inserção no movimento indígena local 

e estadual, participei de diversas reuniões, assembleias e debates que tinham 

como propósito discutir os direitos dos povos indígenas. Uma das pautas que 

sempre me chamou mais atenção foi o direito de ter uma educação diferenciada, 

comunitária e que respeitasse nossas tradições. 

A comunidade indígena de Santa Terezinha se reuniu na sede da igreja 

católica para ouvir as informações repassadas pelos representantes da FUNAI. 

Comunidades indígenas de outros territórios ajudaram a facilitar esse encontro; 

incluíram participantes de Serrote e Amarelão. Os participantes decidiram 

escolher um representante para liderar suas reivindicações durante a reunião. 

No entanto, curiosamente, nenhum dos participantes sugeriu nomes – apesar de 

várias figuras mais velhas estarem presentes na reunião. Em vez disso, eles me 

indicaram como participante. 



33  

No mesmo momento decidimos qual nomenclatura iriamos escolher para 

representá-los, dentre os nomes apresentados (Líder, Liderança e Cacique) os 

presentes optaram por cacique do povo Mendonça. Tornei-me, então, cacique 

aos 22 anos, e ao longo deste período venho formando novas lideranças por 

meio da associação indígena local. 

Neste aspecto, devo assentar que atravessei todo meu percurso formativo 

escolar de forma convencional, ou seja, não foi educação escolar indígena, mas 

a frequência na “escola da fazenda” realizada regularmente pelas crianças da 

região. Foi por esse motivo que decidi pelo curso de Pedagogia, pois percebi a 

necessidade de formação de professores que compreendessem a temática 

indígena e suas particularidades. Desse modo, busco a qualificação acadêmica 

para refletir sobre os processos de educação escolar indígena no Território 

Mendonça. 

Quando menciono as “escolas de fazenda”, é preciso apontar sua 

importância no contexto do Território Mendonça. Conforme destaca Silva (2021, 

p. 54): 

 
O beneficiamento de castanha de caju no Território Mendonça 
começou na década de 1970 como estratégia de sobrevivência para 
que se conseguisse permanecer no Território. Quando os Mendonça 
tinham acesso a todo o território historicamente ocupado, coletavam 
frutas nativas, pescavam nos reservatórios naturais de água (açudes) 
e cultivavam seus roçados plantando mandioca, milho, feijão, jerimum, 
entre outros alimentos, tendo acesso às áreas de mata onde caçavam. 
A partir do processo de construção do município de João Câmara, os 
Mendonça tiveram toda essa área produtiva invadida e seu território 
limitado, o que os prejudicou bastante e deixou consequências para a 
comunidade, principalmente nas formas de sustento e no 
desenvolvimento das práticas agrícolas. 

 

No primeiro semestre de 2014, após a aprovação no vestibular, iniciei o 

curso de pedagogia no IESM, no qual cursei toda a etapa da graduação em 

paralelo à participação em diversos eventos e formações pelo movimento 

indígena, desde eventos sobre direitos indígenas e previdência social, até 

formação dos saberes indígenas na escola – formação específica, voltada aos 

professores indígenas. 

Na primeira etapa da Ação Saberes Indígenas participei como cursista 

(2017). Já na segunda etapa atuei como Coordenador de Ação (2018). O 

coordenador tinha  como  principal atribuição  articular  estratégias  para a 



34  

realização dos encontros entre equipe pedagógica e cursistas, uma vez que 

nessa segunda fase não havia recurso financeiro para custear os deslocamentos 

e alimentação dos integrantes da equipe. 

Ainda no ano de 2018, concluí a graduação e comecei a lecionar na 

Escola Municipal Vereador Francisco Zábulon, localizada na comunidade 

indígena do Serrote de São Bento a partir da indicação da liderança indígena 

Rejane Batista no Fórum de Lideranças Mendonça (FLM), que é a principal 

organização do território. Foi naquela escola, que tive minha primeira experiência 

em sala de aula e na educação, momento no qual pude exercer a educação 

escolar indígena. 

É necessário analisar o conceito de educação indígena. Deve-se ter em 

conta que a educação escolar indígena de maneira enfática, a relação entre 

cultura, sociedade e escola, visando a associação da escola a outras dimensões 

da vida social, além de buscar o estabelecimento de novas funções e sentidos 

por meio de demandas específicas de cada sociedade indígena (SECADI-MEC, 

2007). Não se trata, então, de dizer que a escola convencional não faz tal 

questionamento, mas apenas que a escola indígena se serve deste para 

promover um fortalecimento da identidade étnica. 

Em vista disso, cada escola indígena corresponde a especificidades de 

suas respectivas demandas e projetos sociais, mantendo diferenças em relação 

a outras escolas, sejam elas indígenas ou convencionais. Ainda, a “escola 

indígena que o grupo deseja implementar deverá se caracterizar por ser 

comunitária, ou seja, espera-se que esteja articulada aos anseios de 

comunidade e a seus projetos de sustentabilidade territorial e cultural” (SECADI- 

MEC, 2007, p. 3), devendo os profissionais que trabalham nesta instituição 

educacional serem majoritariamente indígenas – restringindo-se as exceções a 

aliados da comunidade – e, preferencialmente, pertencentes ao mesmo grupo 

que os alunos que integram a escola. 

De volta à minha trajetória, tive experiências exitosas, como as aulas de 

campo que tinham como foco visitar o cemitério, local sagrado para os 

Mendonça, a Pedra da Mão de Sangue, local em que estão situadas as pinturas 

rupestres do território, estimular e praticar o toré. 



35  

Faz-se importante destacar que a construção de uma educação escolar 

específica e diferenciada só é possível através da intensa participação, em todas 

as fases de implementação e em todos os níveis de execução, dos principais 

envolvidos: as comunidades e as populações indígenas. 

Contudo, somente nos períodos mais recentes que passaram a ser 

implementados nas instituições escolares locais articulações fundamentadas em 

aspectos democráticos. Dessa forma, o relatório do Ministério da Educação 

coloca o seguinte: 

 
Como garantir que cada um dos povos indígenas seja 
efetivamente autor e protagonista dos processos de gestão, 
ensino e aprendizagem em curso em seus territórios, 
conduzidos por 23 secretarias estaduais e 175 secretarias 
municipais de educação, a grande maioria delas herdeira de 
longa tradição centralizadora, homogeneizadora e autoritária. 
Até hoje não se encontrou modelo institucional que garantisse a 
participação efetiva e adequada de lideranças indígenas no 
controle social das políticas de educação escolar indígena tanto 
no âmbito do MEC, quanto no âmbito dos estados e dos 
municípios. As experiências da Comissão Nacional de 
Educação Escolar Indígena (MEC), dos Conselhos Estaduais de 
Educação Escolar Indígena e dos Conselhos Estaduais e 
Municipais de Educação se mostraram ineficientes e 
inadequados para responder a essa demanda e necessidade, 
uma vez que são imprescindíveis espaços em que os índios 
sejam ouvidos e participem da formulação, avaliação e 
acompanhamento informado e qualificado das políticas e ações 
que lhes dizem respeito conforme estabelece a Constituição 
Federal e leis internacionais como a Convenção 169 da OIT 
(Organização Internacional do Trabalho) (BRASIL, 2007). 

 
 

Desde então, passei a ocupar o papel de professor e liderança política 

atuante em todo o processo de educação escolar indígena, ou seja, atuando 

como participante na formulação de demandas para implementação da 

educação culturalmente adequada ao contexto local, as quais eram discutidas 

em reuniões, eventos, seminários, que culminavam com a elaboração de 

documentos pelo movimento indígena das escolas existentes do Território 

Mendonça, nas quais buscava-se efetivar práticas pedagógicas que 

considerassem a interculturalidade, enquanto princípio da Educação Escolar 

Indígena. A participação em eventos dentro e fora do Território contribuiu de 

modo significativo para minha formação e para a formulação do tema de 

pesquisa, sendo, portanto, marcos importantes deste processo. 



36  

No ano de 2017, através do movimento indígena potiguar junto com outras 

lideranças indígenas, participei de uma reunião com a Fundação Nacional dos 

Povos Indígenas (FUNAI) em Brasília, em que reivindicamos a implementação 

da política indigenista por parte dos órgãos, assim como uma maior visibilidade 

das Coordenações Regionais (CR) em relação às demandas enviadas para a 

FUNAI. 

Nesta ocasião, aproveitamos e nos reunimos com o Procurador Geral da 

6ª Câmara da Procuradoria Geral da República (PGR) para pautar o 

descumprimento da legislação escolar indígena no estado do Rio Grande do 

Norte. Também nos dirigimos à Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização, Diversidade e Inclusão do Ministério da Educação (MEC-SECADI) 

para tratar das demais questões referentes à educação das nossas aldeias. 

Nessa agenda, pontuamos a falta de compromisso do estado do Rio 

Grande do Norte e dos municípios que possuem territórios indígenas no 

processo de regulamentação das escolas indígenas, assim como reivindicamos 

uma formação específica para os professores indígenas. 

Ainda em 2017, participei do ciclo de oficinas do movimento indígena para 

Formação de Lideranças, promovido pelo Departamento de Educação e Lazer 

da Associação Comunitária do Amarelão (ACA). Assim como, participei da 

Conferência Local de Educação Escolar Indígena realizada na comunidade 

indígena do Amarelão, onde fui eleito delegado para participar da Conferência 

Regional Potyrõ que ocorreu em Fortaleza – Ceará. Fui eleito delegado para 

representar os professores indígenas do Rio Grande do Norte na II Conferência 

Nacional Educação Escolar Indígena (II CONEEI), realizada em Brasília. 

Os eventos destacados acionam a trajetória trilhada por mim no campo 

da formação política e das reivindicações de acesso às políticas públicas e sua 

implementação no contexto da educação escolar indígena. Meu percurso 

formativo pessoal na educação formal teve continuidade e, sentindo a 

necessidade de continuar os estudos, fiz uma especialização na área de 

Psicopedagogia clínica e institucional na Faculdade Maciço de Baturité/FMB 

(2019). O trabalho final deste curso resultou em um estudo da importância do 

psicopedagogo na educação escolar indígena. 



37  

Ainda em 2019, exerci a função de coordenador pedagógico do 

Fundamental II e da Educação de Jovens e Adultos – EJA, da Escola Municipal 

Professora Alice Soares, localizada na comunidade do Amarelão no município 

de João Câmara. Nesse mesmo ano fui aprovado em outros dois processos 

seletivos, um deles para trabalhar na primeira escola estadual indígena, a Escola 

Francisco Silva do Nascimento. 

Também trabalhei no projeto de Alfabetização de Jovens e Adultos com 

ênfase em Qualificação Profissional e Técnico (2019). A turma era formada pelos 

anciões da minha comunidade que não eram alfabetizados, contabilizando 18 

alunos e alunas. Dentre estes 18, seis desistiram no decorrer do projeto, devido 

a dificuldades para enxergar. Logo, dentre os 12 remanescentes, 10 concluíram 

o projeto e foram alfabetizados, incluindo meu pai, o senhor Francisco Batista da 

Costa Filho, de 65 anos. 

No final do semestre do ano de 2019, passei no processo seletivo do 

mestrado da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN) em terceiro 

lugar na seleção do Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social 

(PPGAS), no qual entrei pelo sistema de ações afirmativas para indígenas e, 

como havia ficado em terceiro lugar, consegui uma bolsa CAPES. 

Ressalta-se que mesmo antes de me tornar professor, já havia o interesse 

de lutar e buscar a efetivação da política de educação específica indígena em 

minha comunidade. Contudo, com o passar dos anos narrados me inseri nos 

espaços de representatividade na área da educação escolar indígena, 

justamente para pautar as discussões pertinentes tanto frente aos órgãos de 

governo, quanto na sociedade civil, como exemplo: o Comitê Gestor de 

Educação do Campo (COGEC), espaço deliberativo e consultivo ligado à 

Secretaria de Estado, Educação e Cultura do Rio Grande Norte (SEEC/RN). Este 

espaço tem como centralidade as discussões que envolvem a educação do 

campo, educação escolar indígena e educação escolar quilombola. 

No ano de 2020, as lideranças das comunidades do Amarelão, Santa 

Terezinha, Serrote de São Bento, Açucena e Marajó reunidos em reunião 

ordinária do Fórum de Lideranças Mendonça (FML) na comunidade do 

Assentamento Santa Terezinha, pautaram a necessidade do fortalecimento da 

política educacional indígena Mendonça, com foco na implementação da 



38  

educação escolar indígena nas escolas do território; como decisão final da 

reunião, foi decidido que encaminharíamos um documento de solicitação de 

ocupação da vaga, que já existia, da coordenadoria de educação escolar 

indígena no município de João Câmara (criada em 2017), inclusive com 

apresentação do nome a ocupar esta Coordenadoria Educação Escolar 

Indígena, e o nome indicado foi o meu. Passando alguns meses, reuni-me com 

o Prefeito Municipal da Cidade, Manoel dos Santos Bernardo, e a secretaria de 

educação e cultura Ozélia Maria Gomes de Medeiros, quando foi decidido que a 

indicação da solicitação seria atendida por parte da SME. Em 01 de fevereiro de 

2023 eu fui exonerado a pedido e lotado desde de então na direção das unidades 

indígenas: Escola Municipal Indígena Saramandaia e CMEI Indígena do Povo 

Mendonça, ambas localizadas na comunidade do Assentamento Santa 

Terezinha. 

É importante notar que os indígenas do Rio Grande do Norte – 

principalmente os habitantes do Território de Mendonça – acumulam uma 

história no campo educacional. Isso é significativo porque facilita, senão de todo 

ao menos em alguma medida, que suas necessidades e especificidades culturais 

sejam atendidas. Essa é uma consideração importante para teorização e 

consideração agora, uma vez que a escolarização era ministrada de forma 

convencional, que não considerava as identidades cultural e etnicamente 

diferenciadas do povo Mendonça. Isso só mudou a partir de sua luta com o 

movimento indígena do Rio Grande do Norte. 

Recentemente, em 20 de junho de 2022 – quando a dissertação estava 

sendo escrita – o município de João Câmara publicou o Decreto 017/2022 para 

implementar a EEI no âmbito da Secretaria Municipal de Ensino que dispõe 

sobre Educação Escolar indígena no Território Mendonça. Entre outras 

disposições, este decreto inseriu as unidades escolares indígenas na categoria 

escola indígena e alterou o nome das unidades indígenas de três comunidades 

pertencentes ao território Mendonça, sendo elas: Comunidade indígena do 

Assentamento Santa Terezinha, Comunidade indígena do Amarelão e 

Comunidade indígena do Serrote São Bento4. 

 

4 I- a Escola Municipal Professora Alice Soares, localizada na comunidade Amarelão, passará se 
chamar: Escola Municipal Indígena do Amarelão; II- a Escola Municipal Saramandaia, localizada 
na comunidade do Assentamento Santa Terezinha, passará a se chamar: Escola 



39  

1.2 O Povo Mendonça 

 
O grupo familiar Mendonça se constituiu a partir de antecessores 

indígenas pertencentes às etnias Potiguara e Tapuia, com a predominância 

Potiguara. Na nossa tradição oral, são apontados deslocamentos de algumas 

famílias indígenas, de etnia potiguara, do Brejo de Bananeiras no vizinho estado 

da Paraíba, a partir do século XVI, para o Rio Grande do Norte. O maior registro 

de deslocamentos se deu há mais de dois séculos, tendo sido ocasionadas por 

situações de crise, como epidemias de cólera, as secas, expansão colonial, etc. 

(GUERRA, 2011). 

Trata-se de um grupo numeroso, já que contam com mais de 3.100 

indígenas, em torno de 540 famílias, de acordo com o Censo Comunitário 

realizado em 2022 pela ACA, AST, ASC e ACM. 

Esses indígenas que vieram da Paraíba foram recebidos na comunidade, 

uma vez que já havia o contato entre os mesmos, e se uniram aos indígenas que 

já habitavam o Amarelão através de laços familiares e de casamentos. O 

Território Mendonça tem cinco aldeias localizadas em dois municípios da região 

do Mato Grande no Rio Grande do Norte, João Câmara e Jardim de Angicos: 

Amarelão, Serrote de São Bento, Assentamento Santa Terezinha, Açucena e 

Cachoeira/Nova Descoberta. 

É necessário compreendermos que o Território indígena se originou das 

comunidades mães o Amarelão e o Serrote de São Bento. Ao longo das histórias 

contadas pelos mais velhos (anciões das comunidades) entende-se que a 

origem do nome “Amarelão” vem de um antigo ritual praticado pelos 

antepassados que cultuavam o Sol. Segundo os relatos, subiam uma serra de 

madrugada e esperavam o Sol aparecer então, desciam a serra cantando e 

tocando as maracas (instrumento de música feito com cabaço) e se 

referenciavam ao Sol como “o Amarelão”. Há, no entanto, outras versões 

difundidas: 

 

 

Municipal Indígena Saramandaia; III- a Escola Municipal Vereador Francisco Zabulon, localizada 
na Comunidade do Serrote de são Bento, passará a se chamar: Escola Municipal Indígena Luiz 
Batista Filho; IV- o CMEI Maria Nazaré Rodrigues, localizada na Comunidade do Serrote de são 
Bento, passará a se chamar: CMEI Indígena Júlia Maria da Conceição Batista. V- o CMEI Isabel 
Antônio Ferreira, localizada na comunidade do Assentamento Santa Terezinha, passará a se 
chamar: CMEI Indígena do Povo Mendonça. 



40  

O topônimo “Amarelão” está ligado a três versões advindas da herança 
cultural do grupo e de narrativas de sua história oral. De acordo 
depoimento tomado de um morador do Amarelão este topônimo surgiu 
porque os primeiros que chegaram para povoar a região eram de 
origem Tapuia (índios habitantes do interior norte-rio-grandense) e por 
terem a cor de pele “parda”, “amarela”, o lugar passou a se chamar 
Amarelão. (v. pg. quinze). Outra versão diz que um grande touro, 
muito bravo, de cor dourada (amarela) servia de diversão para os 
homens, quando promoviam rodeios, tentando amansar o animal e isso 
envolvia grande número de pessoas, transformando-se numa regular 
prática esportiva. Há também uma terceira versão, segundo a qual há 
muitos anos a população de João Câmara foi acometida por um surto 
epidêmico da febre amarela. Esta moléstia deixava a pele amarelada e 
atingiu também os “Mendonça”. Daí o lugar receber esse topônimo 
(Guerra, 2011, p. 183). 

 

 
Ser Mendonça aciona diferentes sentidos, sendo comum a diferença 

como demarcador social, aplicada pelos demais moradores da cidade de João 

Câmara. Desde pequeno participando de vários espaços como Escola, a feira 

livre da cidade, ouço essa afirmação e quando finalmente tenho a coragem de 

perguntar, ouço de alguns colegas de trabalho a respeito do porquê eles acham 

que somos diferentes, os mesmos apontaram que a fama de bravos é que 

extremamente unidos repercutiu em algumas cidades circunvizinhas de João 

Câmara. E que tinham medo de estar próximo ao meu povo e que a partir do 

conhecimento das lutas das lideranças indígenas Mendonça esse medo foi se 

tornando em admiração pela organização e conquistas do povo Mendonça. 

Buscando aprofundar os sentidos da diferença e singularidade, resolvi 

perguntar à minha mãe do porquê somos diferentes. Então, Francisca Bezerra 

da Costa, nascida em Parazinho em 15 de 04 de 1959, filha de Severino Paz 

Bezerra e Maria Barbosa do Nascimento, conhecida na comunidade pelo apelido 

de Titi, respondeu que nós somos Mendonça porque nascemos Mendonça e o 

que nos torna diferentes é a ligação com os mais velhos e ancestrais. Ainda 

afirma que todos os Mendonça têm uma forte ligação além do parentesco 

familiar, a exemplo de se defenderem mutuamente em qualquer situação que 

venha a prejudicar o grupo. Mas que ser Mendonça também está ligado aos 

sobrenomes das famílias dos troncos velhos que normalmente entre os 

Mendonça eles vão ter os sobrenomes, Barbosa, Nascimento, Epifânio, 

Nascimento, Silva, Batista, Paz, entre outros. Desde pequena, minha mãe já 

ouvia falar dos Mendonça, é que nasceu em um lugar chamado escadinha no 

município de Parazinho, porque seus pais saiam da comunidade Amarelão e 



41  

Serrote de São Bento para procurarem trabalho para sustentar seus filhos. Ela 

teve nove filhos, sendo que os quatros primeiros faleceram pela febre amarela 

que afetou o território Mendonça nas décadas de 1970 e 1980. 

Percebe-se que o povo Mendonça é marcado não somente pela definição 

de serem diferentes, mas pelo elo entre seus costumes, tradições e 

ancestralidades. Ao acionar suas memórias, minha mãe evidencia que ninguém 

se torna Mendonça, mas que já nascemos assim e que nossa ligação não se dá 

apenas em nível de troncos familiares, mas a união espiritual que se acredita 

que os Mendonça tenham entre si. 

Por sua vez, o termo Mendonça é uma forma de autodenominação das 

famílias em referência a um ancestral comum, Francisco Mendonça, que, 

segundo a historiografia e a tradição oral chega à região em meados do século 

XIX vindo da Paraíba (Silva, 2021). 

Já quanto ao “Amarelão” está situado no Município de João Câmara/RN, 

localizado a setenta quilômetros de Natal, a criação deste município se deu a 

partir do processo de construção da linha férrea que passava pela Vila Baixa 

Verde, nos últimos anos de 1800 e início dos anos de 1900, processo no qual os 

Mendonça tiveram participação ativa, com mão de obra braçal utilizada na 

construção, uma vez que suas terras, onde produziam a agricultura de 

subsistência, foram cercadas por fazendeiros que migravam para a região, e 

como consequência, os indígenas foram forçados a procurar outros meios de 

sustento, inclusive trabalhando nas próprias fazendas. 

Esse fato também influenciou na organização social da comunidade. Os 

indígenas, que tinham seus horários e calendário próprio de produção (sinais da 

natureza, como por exemplo, a chuva, o período de estiagem, os períodos de 

colheita/extrativismo e etc.), passaram a trabalhar de acordo com o horário e 

calendário de quem os contratava, e fora da comunidade, na cidade. 

Desde a construção do município de João Câmara, houve um processo 

de invasão e ocupação do território historicamente ocupado pelos Mendonça, e 

partir desse período, pela falta de terras e sem condições de produzir alimentos 

– agricultura de subsistência, os homens indígenas passaram a sair, por longos 

períodos, da comunidade em busca de trabalho, ofereciam trabalho braçal nas 

fazendas de algodão, pecuária e etc., em troca de alimentos e/ou pagamentos 



42  

de valores quase irrisórios. Durante esse processo houve conflitos entre 

indígenas e fazendeiros. Segundo os depoimentos de indígenas da comunidade, 

quando tentavam forçar a entrada no território/roçados, os fazendeiros 

ameaçavam de morte. 

 
Segundo informação da Irmã Terezinha, antes da chegada dos 
fazendeiros àquela região não havia cercas, nem donos de terras, 
sendo estas totalmente disponíveis à comunidade. Mas, com a 
chegada de fazendeiros vindos de João Câmara e de Natal, as terras 
começaram a ser cercadas, ficando para os antigos e primeiros 
moradores um só reduto (Guerra, 2011, p. 185). 

 

 
Após esse processo de construção do município de João Câmara, o povo 

Mendonça, a partir de um processo de invasão de fazendeiros e latifundiários, 

perdeu quase que a área total do seu território, que ficou resumido à área onde 

estão localizadas as residências desse povo, na comunidade Amarelão. Rejane 

Batista da Costa Feitoza (liderança indígena) afirma que a comunidade do 

Serrote, de acordo com as memórias ancestrais, é ainda mais antiga a do 

Amarelão. Em conversa com a liderança, relatos de sua mãe, avó, entre outros, 

afirmam que “sempre existiu o Serrote”. A partir daí as famílias Mendonça 

começaram a ocupar outras áreas, algumas dentro do território e outras fora do 

território indígena. 

Posteriormente, desenvolveu-se o Movimento dos Trabalhadores Rurais 

Sem Terra (MST), que ganhou força na região de Mato Grande. Isso motivou as 

famílias Mendonça a reclamar as terras perdidas para os fazendeiros que 

habitavam a região do mato grande; os Mendonça aderiram ao movimento dos 

sem terras porque não se tinha a sede de uma representação da FUNAI no 

estado. E, também, porque tinham a consciência de que eram diferentes das 

demais comunidades circunvizinhas, ainda que não apresentassem 

compreensão do conceito de etnicidade, que é um termo que se refere a um 

grupo de pessoas que compartilham características culturais, históricas, 

linguísticas ou ancestrais em comum. Essas características podem incluir a 

língua falada, a religião, as tradições culturais, a origem geográfica e a 

ascendência. Em 1993, os Mendonça montaram um acampamento próximo às 

terras de João Rodrigues – próximo ao Serrote Grande – para acessar a fazenda 

Saramandaia. Esta fazenda foi reivindicada pelos Mendonça, mas continha 



43  

árvores frutíferas e campos para plantio e colheita. Estes faziam parte do 

território tradicional dos Mendonça que havia sido tomado por fazendeiros locais. 

Atualmente, a comunidade conta com um total de 88 famílias cadastradas 

no INCRA morando no Assentamento Santa Terezinha5. Além disso, vivem no 

Assentamento cerca de 253 famílias com 1.100 habitantes. Isso se deve ao fato 

de que muitas famílias começaram no Assentamento e estabeleceram lares. No 

entanto, sua disposição de moradia difere dos padrões dos Assentamentos de 

Reforma Agrária – isso se deve aos costumes das famílias indígenas que viviam 

no Amarelão e Serrote de São Bento. Quando moravam no Amarelão, eram 

organizados em setores familiares. Cada família recebeu o nome de seu membro 

mais velho, e eles continuaram essa tradição quando se estabeleceram em sua 

casa atual. 

O Assentamento Santa Terezinha é separado do Amarelão por uma linha 

férrea. A construção de uma linha férrea para o transporte de sal deu início ao 

desenvolvimento do município de João Câmara. Tratava-se de um projeto 

governamental destinado a transportar sal de Macau para Natal. Como 

resultado, foi invadido o território de Mendonça do Amarelão, que historicamente 

habitavam há mais de três séculos. O Assentamento Santa Terezinha possui 

duas associações comunitárias; uma está ligada ao INCRA e se relaciona com 

as famílias assentadas (89 famílias assentadas), enquanto a outra está ligada ao 

movimento indígena local. Chamada de Associação Comunitária do Povo 

Indígena Potiguara de Mendonça, tem como objetivo primordial lutar pela 

implementação dos direitos indígenas previstos na Constituição Federal (Costa; 

Silva, 2020). 

A principal atividade econômica da comunidade hoje é o beneficiamento 

da castanha e sua comercialização, uma economia de subsistência em torno do 

chamado “Projeto Castanha” que foi estabelecido aproximadamente em 1996 

com vistas a aprimorar o processo. Assim, a questão da terra e do pouco espaço 

impossibilita o plantio dos cajueiros, por isso, as castanhas são compradas, 

principalmente na Serra do Mel (RN), in natura, distribuída entre as famílias que 

realizam seu beneficiamento. A castanha é lavada, seca ao sol e “queimada”, 

 

5 Vale salientar que esse não é o número de famílias que reside na comunidade uma vez que 
em 2023, segundo o censo comunitário realizado pela AST, temos cerca de 253 famílias que em 
sua grande maioria é formada pelos filhos dos assentados indígenas e assentados. 



44  

em seguida são descascadas e embaladas, assim, o projeto tem como principal 

objetivo a compra da castanha de boa qualidade mais barata. 

Desde o início dos anos 2000, o Território Indígena Mendonça faz parte 

do movimento indígena em parceria com as comunidades Caboclos, 

Canguaretama/Catu, Bangue e Assú (Costa; Silva, 2020). 

É nesta perspectiva que se insere a questão da reconstrução e 

transformação da cultura e das tradições desse povo e, consequentemente, das 

escolas indígenas Mendonça. É necessário considerar também que os povos 

indígenas do Rio Grande do Norte sempre foram invisibilizados (UFRN, 2018) e 

nesta perspectiva não tiveram uma educação escolar que correspondesse às 

suas especificidades culturais, evento que marca minha própria formação. 

Neste quadro, haja vista que em todo o território correspondente ao 

estado do Rio Grande do Norte são presentes marcas das populações indígenas, 

seja através de localizações, com suas denominações de origem tupi ou tarairiú, 

ou por meio de sítios arqueológicos e de monumentos históricos (Cavignac; 

Alveal, 2020). 

Em contrapartida a essa constatação, observa-se que as narrativas 

construídas acerca das populações indígenas do Rio Grande do Norte foram 

estabelecidas de forma a invisibilizar as histórias desses povos, bem como seus 

atos de resistência contra a colonização e a marginalização (Cavignac; Alveal, 

2020.) Tal visibilização se deu, primeiramente, através da marginalização dos 

relatos da orientação das elites locais contidos nos contextos acadêmicos, até 

então predominantes na academia. 

Considerando que a memória e a oralidade caracterizam importantes 

ferramentas para a formação e consolidação das identidades indígenas, bem 

como são utilizadas como forma de suporte à resistência desses grupos, essa 

disputa de narrativas no contexto histórico indica a existência de uma intenção 

de invisibilizar a história indígena, bem como de desorganizar sua unidade e 

sentimento de identidade (Cavignac; Alveal, 2020). 

Dessa forma, 

 
 

É nosso dever questionar a história que foi escrita: quando se 
olham os números, e mesmo se precisarmos desconfiar das 
fontes, estranhamos o sumiço repentino das populações 
indígenas dos documentos oficiais. Além disso, no século xviii, 



45  

eram registrados, nos registros paroquiais, no livro dos negros, 
onde constavam os negros, os pardos, os mulatos e os índios, 
o que dificulta a identificação da origem étnica. Como explicar 
que em 1763 havia 1.805 índios na vila de Portalegre e que em 
1805 restavam apenas 400? Por que, em 1777, foram listados 
3.550 índios em São José, e em 1811 só foram encontrados 
311? O que aconteceu em 34 anos, num período em que as 
terras conheceram | 36 uma importante valorização? A miséria, 
a fome, o trabalho forçado teriam obrigado os índios a fugir das 
vilas? Teriam sido transformados em mestiços, caboclos ou 
mamelucos? Ou simplesmente foram apagados dos registros? 
Apesar da política de integração forçada conduzida desde a 
Colônia, nos primeiros anos do século xxi, índios tomam a 
palavra e colocam em xeque o consenso histórico em torno do 
extermínio total. Ao reunir as informações oriundas de fontes 
dispersas, desenha-se um outro enredo sobre a presença 
indígena, do período colonial até os dias atuais, na qual índios 
aparecem como protagonistas da sua própria história. 
Importante notar que grande parte das comunidades indígenas 
estão localizadas nas zonas rurais, o que pode ser explicado 
pela sua conexão com os seus territórios, pelas tentativas em 
escapar das violências ou ainda, pela marginalização imposta 
pela sociedade envolvente. (Cavignac; Alveal, 2020, p. 35-36) 

 

Fato é que muito recentemente, em um processo que tem início com a 

redemocratização, mas que se acelera a partir de 2015, o Território Mendonça 

vem tendo uma formação específica, voltada para seu povo e, 

consequentemente, efetivamente direcionada em termos de concepções 

pedagógicas e das práticas de ensino-aprendizagem para sua realidade, onde a 

Antropologia, notadamente àquela que se dedica a refletir sobre etnologia 

indígena e antropologia e educação. 

Em compartilhamento de suas experiências docentes e de pesquisa, o 

entrevistado Diego, docente das escolas EMI do Amarelão e EE Professor 

Francisco Silva do Nascimento, discorre sobre a importância do trabalho 

conduzido nos territórios, sobretudo dando importância à retomada do idioma 

materno, o Tupi, fator que, para muitos indígenas situados em contexto urbano 

e rural pode impulsionar aspectos de invisibilidade de suas ancestralidades: 

 
Diego: (...) A gente pegava o dinheiro e vinha, descia na pista, andava 
uns três quilômetros para chegar na comunidade e tudo com o maior 
amor, com a maior alegria sabendo que isso era um instrumento 
potencializador da identidade indígena, né, o estudo, a retomada, da 
língua materna – não que seja algo obrigatório -, uma opção da 
comunidade e a gente estava muito feliz com essa..., com essa 
escolha, né, do Povo Mendonça de retomar de retomar o idioma 
materno. 



46  

O entrevistado, ao relatar suas vivências, aponta para a oportunidade de 

atribuir à comunidade indígena um aspecto de autonomia em sua organização. 

Diego destaca a importância do ensino da língua materna indígena como fator 

potencializador da identidade indígena. Ele ressalta que o trabalho conduzido 

nos territórios é fundamental para a retomada do idioma materno e, 

consequentemente, para a valorização da ancestralidade indígena. Para Diego, 

a opção da comunidade de retomar o idioma materno não é algo obrigatório, mas 

sim uma escolha que deve ser valorizada e incentivada. 

Ele reforça que é fundamental que se invista em políticas comunitárias 

que priorizem o ensino da língua materna indígena para garantir a valorização 

da cultura e identidade indígena. 

Por fim, se nos atemos aos aspectos econômicos da comunidade, cerca 

de 96% das famílias Mendonça realizam o beneficiamento da castanha do caju, 

sendo a principal forte de renda das comunidades Mendonça. Uma outra 

atividade predominante é o plantio de feijão, macaxeira, roça, fava, milho, 

melancia, batata, entre outros. Também o plantio de frutíferas, como o cajueiro, 

mangueira, pinheira, umbuzeiro; plantas medicinais, entre outros, apenas para 

garantir a subsistência familiar dos membros dependentes da casa e seus 

parentes próximos. E criação de pequenos animais como galinha, porco, ovelha 

e carneiro. As famílias levam as crianças para os roçados, individuais e coletivos 

para ensinar como cuidar da lavoura. 



47  

2. IMPLEMENTAÇÕES DA EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO RIO 

GRANDE DO NORTE 

 
 

Este capítulo tem por objetivo relatar e analisar a trajetória histórica da 

educação escolar indígena no estado do Rio Grande do Norte. Para tanto, 

buscar-se-á o delineamento de tal trajetória no que tange aos aspectos relativos 

a ações e políticas do Estado que viabilizam a idealização das políticas públicas 

e organizações políticas, até as implementações materializadas nas 

organizações das comunidades e nas figuras que protagonizaram esta trajetória. 

Primeiramente, pretende-se, na seção “Discussões preliminares”, discutir 

a questão da escola indígena e das relações entre Antropologia e Educação. 

Posteriormente, na seção seguinte, trata-se da descrição dos professores do 

território dos Mendonça, destacando as suas conquistas históricas e aspectos 

relativos à sua formação. Por fim, discorre-se a respeito da regularização das 

creches e escolas indígenas na região. 

 
2.1 Discussões Preliminares 

 
A delimitação do que se denomina Educação Escolar Indígena é, 

primordialmente, localizado no momento histórico conhecido como 

Redemocratização. A Constituição Federal vigente, promulgada em 1988, 

apelidada Cidadã e que, ressalvas à parte, é conhecida pelo valor que atribui 

aos direitos humanos, fundamentais, sociais e no esforço de promover a 

cidadania a todos, inclusas, as comunidades indígenas. 

Transferindo esta consideração para as comunidades indígenas, o 

espírito da constituição denotaria, em tese, uma contribuição para um 

impulsionamento da pujança de suas identidades culturais e étnicas, na medida 

em que a escola é conectada com a sociedade, a simbiose proposta faz com que 

o ensino reflita a cultura ao redor. 

É necessário que as práticas sociais, econômicas e pedagógicas 

respeitem os interesses das populações étnicas, aproveitando as tradições 

culturais locais em detrimento da busca pelo crescimento exclusivamente 

econômico e espelhado no padrão de vida, bem como nas crenças e ideologias 

tipicamente europeias ou não indígenas. 



48  

Pode-se pensar, então, com Barth (1998, p. 156), que “a manutenção das 

fronteiras entre os grupos étnicos não depende da permanência de suas 

culturas”, cabe entender que nenhuma sociedade humana está isolada e o 

processo de aculturação é bastante complexo. Assim sendo, afirma 

 
Um grupo pode adotar os traços culturais de um outro, como a língua 
e a religião, e, contudo, continuar a ser percebido e a perceber-se como 
distinto. (Barth, 1998, p. 156) 

 

É possível observar que não existe igualdade sem o respeito à diferença. 

Neste sentido, os direitos fundados na igualdade têm raízes históricas postas na 

luta da burguesia para ascender ao poder durante a revolução francesa, 

correspondendo às primeiras ondas de direitos humanos tornados fundamentais 

com a evolução histórica do constitucionalismo. 

Cabe destacar que esse conceito de igualdade era insuficiente, uma vez 

que sua previsão formal não se transformava em igualdade no plano fático, a 

igualdade material. Derivada dos ideais socialistas, especialmente com os 

avanços nas demandas postas pelos movimentos sindicais e operários do pós- 

guerra, evoluiu-se para a concepção de direitos sociais, na tentativa de 

assegurar uma igualdade material. 

Mais do que a mera igualdade econômica, a discussão presente na luta 

pela Educação Escolar Indígena diz respeito à interrelação entre direito e moral 

e ao choque entre multiculturalismo versus universalismo, assim, “a confusão 

entre identidade étnica e desígnio nacional é o que a racionalidade da lei deve 

vir a combater” (Segato, 2006, p. 210), com isso, o direito deve ser um mediador 

das diversas culturas que convivem em um mesmo espaço e não o impositor de 

determinada moral que por ser a dominante encontra identidade com o 

ordenamento jurídico. 

Assim como no direito, a educação não pode impor a concepção cultural, 

as tradições e a moral dominante de maneira a modificar a cultura dos povos 

originários. Na medida em que as diretrizes nacionais da educação, no que tange 

aos povos indígenas, demandam uma percepção de seus costumes e tradições 

culturais, religiosas e linguísticas como principal fator, favorecem que estes 

grupos e o ensino produzido, sejam agentes impulsionadores de sua identidade 

étnica e cultural e não como instrumentos de aculturação, promovendo o 



49  

desenvolvimento destas populações em termos não etnocêntricos do que os que 

se costumam lhes atribuir. 

Nesse sentido, Tassinari (2008) argumenta que as posturas dos projetos 

educacionais indígenas em relação às línguas nativas passaram por um 

processo de mudança, ao longo da década de 1960 em diante, no contexto de 

criação da FUNAI em substituição ao SPI. 

Segundo a autora supracitada: 

 
 

Essa integração progressiva das línguas nativas no processo escolar 
e a contratação de indígenas como professores auxiliares (chamados 
monitores bilíngues) foi o início de uma mobilização indígena que levou 
ao desenvolvimento do projeto da educação escolar diferenciada, 
bilíngue e intercultural, visando a autodeterminação a valorização das 
línguas e culturas indígenas e a manutenção de suas diferenças 
étnicas (Tassinari, 2008, p. 230) 

 

 
Revisitando a Lei Nº 10.172/2001 (BRASIL, 2001), dentre as metas 

estabelecidas pela categoria de educação indígena, salienta a importância do 

magistério indígena, destacando sua relevância no que tange sua formação 

continuada e específica para as condições culturais específicas. 

Nessa perspectiva, podemos mencionar alguma das metas formuladas 

em 2001 e que integraram o Plano Nacional de Educação (PNE), como: 

 
16. Estabelecer e assegurar a qualidade de programas contínuos de 
formação sistemática do professorado indígena, especialmente no que 
diz respeito aos conhecimentos relativos aos processos escolares de 
ensino aprendizagem, à alfabetização, à construção coletiva de 
conhecimentos na escola e à valorização do patrimônio cultural da 
população atendida. 

17. Formular, em dois anos, um plano para a implementação de 
programas especiais para a formação de professores indígenas em 
nível superior, através da colaboração das universidades e de 
instituições de nível equivalente. 

18. Criar, estruturar e fortalecer, dentro do prazo máximo de dois anos, 
nas secretarias estaduais de educação, setores responsáveis pela 
educação indígena, com a incumbência de promovê-la, acompanhá-la 
e gerenciá-la. (BRASIL, 2001) 

 

 
Deste modo, dá-se início ao que Pereira (2019) destaca como um melhor 

delineamento para a formação de uma escola indígena que não era 

simplesmente idealizada para os indígenas e sim pelos indígenas. A 



50  

flexibilização da instrumentalização do idioma nativo, por exemplo, abria espaço 

para que houvesse também uma mudança de postura quanto a utilização da 

cultura tradicional como impulsionador do processo de ensino e aprendizagem e 

não como um obstáculo a ser superado pelo docente. 

Dentre as metas do Plano Nacional de Educação para a Educação 

Escolar Indígena do ano de 2014, estava a de universalizar até 2016, a educação 

infantil na pré-escola para crianças de 04 a 05 anos. A meta 5.5 do PNE (2014- 

2024) aponta para a necessidade de se: 

 
apoiar a alfabetização de crianças do campo, indígenas, quilombolas e 
de populações itinerantes, com a produção de materiais didáticos 
específicos, e desenvolver instrumentos de acompanhamento que 
considerem o uso da língua materna pelas comunidades indígenas e a 
identidade cultural das comunidades quilombolas (BRASIL, 2014, s. 
p.). 

 

Para se atingir essa e outras metas constantes, no próprio PNE há 

indicação de que é necessário que os educadores tivessem uma formação 

adequada. Dentre as principais estratégias para se alcançar esta meta estava a 

de “implementar programas específicos para formação de profissionais da 

educação para as escolas do campo e de comunidades indígenas e quilombolas 

e para a educação especial” (BRASIL, 2014, s. p.). 

Um dos principais aspectos a ser deixado explícito nesta subseção, é a 

relação de retroalimentação entre a Educação Escolar Indígena e o próprio 

Movimento Indígena. O mais importante, antes de tudo, a ser salientado, é que 

o termo “movimento indígena” não deve ser entendido como um monólito em 

todo o país e cada realidade regional possui sua diversidade de pautas e 

objetivos, mesmo que em essência, os direitos fundamentais que buscam sejam 

os mesmos. Nesse sentido, vale destacar que 

 
Movimento indígena, segundo uma definição mais comum entre as 
lideranças indígenas, é o conjunto de estratégias e ações que as 
comunidades, organizações e povos indígenas desenvolvem de forma 
minimamente articulada em defesa de seus direitos e interesses 
coletivos. O líder indígena Daniel Mundurucu costuma dizer que no 
lugar de movimento indígena dever-se-ia dizer ÍNDIOS EM 
MOVIMENTO. Ele tem certa razão, pois não existe no Brasil um 
movimento indígena. Existem muitos movimentos indígenas, uma vez 
que cada aldeia, cada povo ou cada território indígena estabelece e 
desenvolve seu movimento de luta em defesa de seus direitos. Mas as 
lideranças indígenas brasileiras, de forma sábia, gostam de afirmar que 



51  

existe sim um movimento indígena, aquele que busca articular todas 
as diferentes ações e estratégias dos povos indígenas, na perspectiva 
de uma luta articulada em níveis locais, regionais, nacional e 
internacional em torno dos direitos e interesses comuns, frente a outros 
segmentos e interesses nacionais e regionais. É importante dissociar 
a existência de movimento indígena nacional da existência de uma 
organização indígena nacional. (Baniwa, 2007, p. 128-9) 

 
 

Stavenhagen (1985) chama atenção de maneira acertada para o aspecto 

de que as reivindicações dos diversos povos indígenas variam conforme sua 

condição, especialmente no que se refere ao aspecto econômico, onde há 

dispersão territorial e social as reivindicações tendem a fundar-se mais neste 

aspecto econômico ou cultural: 

 
Costuma-se aceitar o fato de que, por trás de muitas reivindicações 
étnicas contemporâneas, encontram-se injustiças econômicas, mas 
seria muito simplista reduzir o problema, como um todo, a uma forma 
de luta econômica. Onde quer que haja minorias territoriais, como os 
índios na América Latina, ou, talvez, as tribos reconhecidas na Índia, 
as reivindicações costumam ser por maior controle dos recursos, ou 
por maior autonomia local (incluindo, naturalmente, em alguns casos, 
autogoverno político ou independência). Quando os grupos étnicos não 
têm uma base territorial, mas encontram-se dispersos na sociedade 
mais ampla, as reivindicações étnicas podem formular-se em termos 
mais culturais ou econômicos do que políticos ou territoriais. 
(Stavenhagen, 1985, p 38) 

 

 
Deve-se atentar para o fato de que tais reivindicações também se dão no 

aspecto educacional, quando tais povos clamam pelo acesso à educação e para 

a construção de escolas em suas comunidades, bem como pela presença de 

educadores devidamente preparados para o trabalho com tais grupos indígenas. 

Melhor é, sem dúvida, se tais educadores são os próprios indígenas, já inseridos 

no contexto da comunidade. 

Assim, os diversos povos indígenas, conquanto possuam diferenças entre 

eles, tem algumas convergências na reivindicação de direitos fundamentais. Em 

nosso caso, as principais reivindicações dizem respeito ao aspecto territorial, a 

demarcação das terras e à educação já que se luta pelo fim da violência contra 

os povos originários e direitos constitucionais à organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições. 

Esta questão perpassa, inevitavelmente, as questões de Antropologia e 

Educação, uma vez que, para a primeira: 



52  

todo o acontecimento da educação existe como um momento motivado 
da cultura. Mas toda a cultura humana é um fruto direto do trabalho da 
educação. As dimensões que envolvem o tema cultural principalmente 
das identidades étnicas são latentes e consta para os procedimentos 
de compreensão histórica da identidade na comunidade indígena (Silva 
et al., 2018, p. 05). 

 

Para tanto, a comunidade indígena costuma se basear na interpretação 

do próprio passado com o intuito de compreender a cultura e os territórios 

étnicos. Além disso, é partir de tal discussão que se pode articular a temática da 

educação e da formação dos professores à das lideranças indígenas. 

 

2.2 Quem eram os professores indígenas do território de Mendonça? 

 
No ano de 2015 os líderes Indígenas do Território Mendonça 

reivindicaram ao Estado a regularização de suas escolas, o que começa a ser 

efetuado em 2018 com as seis primeiras unidades que integram a rede municipal 

de ensino de João Câmara. Isto se deu em consonância com o art. 132 da Lei 

Orgânica deste município, que reconhece as comunidades do assentamento de 

Santa Terezinha, Amarelão, Serrote e São Bento como comunidades indígenas, 

bem como estabelece que, nestes espaços, se vai trabalhar a educação escolar 

indígena conforme legislação nacional. 

Para a compreensão de como se chega à realidade supra descrita é 

indispensável ouvir duas das primeiras professoras das escolas do Território 

Mendonça, Neide, Chiquinha. As entrevistas foram um compartilhamento de 

suas vivências, de sua formação escolar/acadêmica, experiências de vida e suas 

realidades nas salas de aula. 

Um aspecto importante para compreender a história dos professores 

indígenas do Território Mendonça, além de ouvi-los compartilhando sua vivência, 

é se debruçar no ambiente de organização educacional do qual estes emergiram. 

A pergunta que deu partida a entrevista envolveu um questionamento com 

o objetivo de avaliar suas trajetórias, com ênfase na experiência docente: “Como 

foi seu processo de alfabetização e escolarização?” 

As entrevistadas Neide e Chiquinha compartilham início de trajetórias 

similares, com um processo de alfabetização e escolarização, em um contexto 



53  

em que as escolas indígenas ainda não existiam no Rio Grande do Norte, um 

contexto que precisou ser superado no decorrer das décadas de 80 e 90. 

 
2.2.1 Trajetória de aprendizado 

 
 

Ao reagir ao primeiro questionamento, Neide compartilhou sua trajetória, 

abordando duas questões que merecem destaque: seu pai, que faz questão de 

caracterizar como “vaqueiro” e “professor” a alfabetizou; e o estudo em uma 

escola do campo localizada em uma fazenda. 

 
É um processo assim bem longo. Eu fui alfabetizada por meu pai. Meu 
pai, além de vaqueiro, enfermeiro, ex-combatente da Segunda Guerra 
Mundial, ele era professor; e ele era vaqueiro também. Então migrava 
muito de fazenda pra fazenda e ele me alfabetizou. Em uma das 
fazendas que ele morava eu comecei a estudar na escola regular e 
como ele mudava muito, um dia... um ano estava no Amarelão, um ano 
estava na fazenda; e ele me botou, aos oito anos de idade eu fui morar 
na casa de um dos patrões dele pra poder estudar numa escola regular. 
Então eu fui pra essa escola no segundo ano, era série na época, em 
Pedro Avelino. Então lá eu fiz até a sétima série. Aí não quis (ou fiz) mais 
porque era na casa de outro, vim pra casa e já morando no Amarelão. 
Aí fui pra Jandaíra morar noutra fazenda, aí lá eu comecei... com 15 
anos eu comecei a ser professora em uma fazenda, então, pela 
Prefeitura de Jandaíra, não assinava carteira porque era menor, mas 
eu fui, eu fui contratada por uns... enquanto ele tava nesta fazenda eu 
fui professora (celular toca e fica inaudível). 

Depois eu voltei a estudar em Natal. Fui trabalhar em doméstica para 
continuar estudar. Lá eu fiz o ensino até... terminei o... fundamental, 
né, primeiro grau, chamava o primeiro grau, e aos 19 anos... até os 19 
anos! Quando foi eu vim pro Amarelão definitivo, voltei. Aí casei e voltei 
a estudar em João Câmara, fazer cursos... de voltar a estudar eu 
comecei a trabalhar novamente, ne, de professora em 86, no 
Amarelão. Eu fui trabalhar com quarta série, porque na comunidade só 
tinha até a terceira série porque não tinha professor pra ensinar e eu 
fui ensinar a quarta série, 86, 87... fiquei até... eu só tinha o primeiro 
grau. Aí no final da década de 90 foi aprovada a LDB onde o Professor 
tinha que ter no mínimo o Magistério, aí eu voltei a estudar e fui fazer 
magistério. 

E acho que de lá para cá não parei mais de estudar (Neide fala esta 
parte mais alto, com ênfase), eu continuei trabalhando, parei de 
trabalhar, me aposentei... né, que de trabalhar na Rede, né, 
oficialmente. Mas estudando eu continuei, né, eu fui fazer pedagogia e 
venho até hoje fazendo cursos. 

 

 
Primeiramente, destaca-se a importância das migrações para a formação 

de Neide. Estes ocorreram em razão do trabalho do pai. A entrevistada estudou 



54  

em diversas escolas em razão de tais deslocamentos experenciando diversos 

grupos escolares que contribuíram de formas particulares para a sua formação. 

Nota-se que sua trajetória, inicialmente precária, possui momentos de 

informalidade e, ao final dos anos de 1990, sua formação acadêmica e docente, 

nos moldes convencionais, sofre uma guinada positiva, transferindo seu 

magistério, conduzido desde os 15 anos, para fora da informalidade, dando início 

a uma situação de formação contínua da parte da entrevistada, que permanece 

em constante atualização de modo a ampliar seus conhecimentos quer seja em 

prol da comunidade, quer seja em prol de um projeto pessoal. 

Neide aponta para a importância da formação continuada, como destaco 

acima no trecho “Não parei mais de estudar”. A formação continuada para 

educadores indígenas é de extrema importância, pois permite que esses 

profissionais se atualizem e se aprimorem constantemente, garantindo uma 

educação de qualidade para as comunidades indígenas. 

Com a formação continuada, os educadores têm a oportunidade de 

conhecer novas metodologias de ensino, aprender sobre as últimas pesquisas e 

descobertas na área da educação, trocar experiências com outros profissionais 

e aprimorar suas habilidades. 

Além disso, a formação continuada ajuda a fortalecer a identidade cultural 

dos educadores indígenas, permitindo que eles valorizem e transmitam os 

conhecimentos e tradições de suas comunidades. Isso é fundamental para que 

os alunos indígenas se sintam representados e valorizados na escola, e para 

que a educação oferecida seja adequada às suas necessidades e realidades 

culturais. 

Dessa forma, a formação continuada para educadores indígenas não só 

contribui para a qualidade da educação oferecida nas comunidades indígenas, 

como também é uma forma de fortalecer a identidade cultural dessas 

comunidades e garantir que sua história e tradições sejam preservadas e 

valorizadas. 

Similarmente, Chiquinha compartilha: 

 
 

Chiquinha: Olha, pra mim foi uma fase muito complicada, muito difícil, 
na época o meu pai trabalhava em fazenda – que era muito complicado 
estudar naquele tempo -. Mesmo se a gente morasse numa 
comunidade, como a gente morava aqui no Amarelão, mas o meu pai 



55  

saía muito e quando ele saía levava a família, né, junto; foi bem difícil, 
mas eu tinha muita vontade, né, de estudar e ser professora também, 
e consegui, graças a deus; com muita dificuldade, mas consegui. 

 
(...) 

 

Chiquinha: Primeiro eu iniciei aqui no Amarelão, minha primeira 
professora foi Alice Soares, e depois daqui do Amarelão, eh, eu estudei 
em Serrote de São Bento... era no tempo que eu tinha, acho que... oito, 
nove anos, dez anos, nessa faixa. Estudei em Serrote, e lá em Serrote 
mesmo, parou na quarta série... e pronto. 

 

Dioclécio: Você lembra como é que se dava este processo de como a 
professora conduzia os momentos de aula? 

 

 
Chiquinha:  Ah, era um processo realmente diferente do de hoje, né, 
porque na nossa época era só quadro e giz, nem livro a gente tinha 
conseguia né, era difícil a situação; era o quadro mesmo, o quadro 
negro, e o giz. Alguns, né, tinha a Carta de ABC, a famosa Cartilha de 
Alfabetização, alguns os pais comprovam, e a gente ia conseguindo do 
nosso jeito, da nossa maneira. 

Na época, eu lembro também, existia muito, o Cordel, que hoje a gente 
chama... antigamente era folheto, né?! Era um folheto! E hoje é Cordel. 
Então a gente também aprendia muito com aquilo. 

 

 
Dioclécio: Onde funcionavam as escolas? Era em prédios? Nas 
casas... 

 

 
Chiquinha: Aqui na Comunidade do Amarelão funcionava num 
armazém. No armazém de guardar os alimentos, sacos de alimento, 
né, e aí o marido da finada Alice, ele cedeu para a escola e quando 
não era assim era em casa de família. 

 

 
Assim como Neide, sua formação inicial foi bastante precarizada pela falta 

de estrutura e oportunidade. Nos casos de Neide e Chiquinha, sua atuação deu- 

se em um cenário de informalidade e incentivos pontuais para sua formação, isto 

porque a prefeitura não realizava o pagamento pelos seus serviços. O início da 

vida escolar em uma fazenda é outro ponto de contato entre as narrativas de 

cada uma das entrevistadas. 

Isto se refere, evidentemente, à época, já destacada acima, anterior à 

década de 70, quando, antes da atividade referente ao trabalho com a castanha, 

os indígenas precisavam trabalhar em fazendas. Silva (2021) afirma, em sua 

dissertação, que em diversas ocasiões as mulheres ficavam com as crianças 

enquanto os homens se dirigiam às fazendas. 



56  

Diego, que não pertence à comunidade, é o mais jovem dentre os 

entrevistados, experimentando um contexto amplamente diferente e, dentro da 

razoabilidade, com projetos educacionais distintos ao longo da primeira década 

do século XXI. 

Segundo compartilha o entrevistado, até a oitava série ele estudou em 

escola militar que era tida como possuindo um ensino mais severo e melhor, 

contudo, em sua visão ela em nada diferia das demais, a não ser no fato de que 

eram militares quem lecionavam, tendo concluído seus estudos basilares já na 

maioridade em 2007 ou 2008 na Educação de Jovens e Adultos (EJA). 

Influenciado por um grupo de estudos de idiomas e culturas indígenas que 

conheceu, ingressou no curso de ciências sociais da Universidade Federal do 

Rio Grande do Norte (UFRN) em 2011. Nesse sentido, ele afirma que encontrou 

 
um grupo com pesquisadores da fundação José Augusto, Alcides 
Sales, né, em 2007, e comecei a pesquisar sobre minha ancestralidade 
indígena, comecei a pesquisar a ver que o pessoal do Vale do Ceará 
Mirim tinha uma ancestralidade indígena que era invisibilizada, que era 
negligenciada, e depois de quatro anos nesse grupo – eu que pensava 
em estudar educação física, estudar artes, decidi que ou era história, 
ou geografia ou ciências sociais no geral, né -, aí fui pro curso de 
ciências sociais, passei um tempão no curso, na graduação em 
ciências sociais (Diego fala esta parte rindo) e já visando esta pesquisa, 
né. 

 

 
Ainda de acordo com Diego, seu interesse era o estudo para “conhecer 

sobre esses processos de reconfiguração das identidades, de transformação das 

identidades” e continua explicando que para além da língua tinha interesse na 

cultura, na política e na história, especialmente dado o contexto de preconceito 

contra os indígenas de seu estado que fazia necessário: 

 

 
e, reconhecer essa diversidade, reconhecer essa presença indígena 
no Rio Grande do Norte que as pessoas, na maior parte, né, assim, 
baseada num senso comum preconceituoso, dizem que não existe, 
dizem que é ilegítima, né, enfim, que dizem que, enfim, não dão 
créditos, não dão bola nenhuma. 

 

 
Diego descreve então sua vinda ao Amarelão: 



57  

E no ano de 2011, quando eu tinha entrado no curso de Ciências 
Sociais, a Irmã Teresinha junto com... o, esse pesquisador que é 
professor de artes também, que é artista plástico e que é um tronco 
velho desse grupo O Caro Saltitante (é esse o nome do grupo?) que já 
vem dum grupo chamado Grupo de Estudos do Igapó, que é o local 
que ele lecionava, na Escola Irmã Arcanja, lá o professor Alcides Sales; 
a gente veio pro Amarelão, ele tinha feito um projeto com a Irmã 
Teresinha, um projeto chamado Mais Cultura - se eu não me engano, 
financiado pelo Banco do Nordeste -, e o projeto consistia em trazer 
parentes Potiguaras da Paraíba, no, no, na ocasião vieram o Pajé 
Chico Urubu da Aldeia São Francisco e Mestre Gaiteiro, que toca flauta 
cabocla, chama Mestre Gaiteiro que era o... Zé Bitu, coincidentemente, 
bitu quer dizer vento no Tupi, né, não sei se coincidentemente eles têm 
um estudo do Tupi que fazem a retomada do Tupi antigo desde 2000, 
pode ter sido já influência desta retomada linguística, esse, esse nome 
que ele carrega, né; e ele veio e o professor Alcides Sales, me convidou 
pra vim pra participar, pra assistir esse projeto, pra iniciar junto com 
esse estudo da falta cabocla e observar como eles iam fazer esse, essa 
troca cultural, é, compartilhando algumas canções do Toré, que eles 
trouxeram né, essa, esse próprio processo de confecção da flauta 
cabocla e conhecer a comunidade já que eu já tinha quatro anos 
estudando idiomas indígenas, pesquisando sobre essa diversidade 
indígena, mas assim percebendo mais os indígenas de contextos 
urbanos, aí eu vim pra conhecer o Amarelão, aqui na Zona Rural de 
João Câmara, e continuei o projeto 

 

 
O educador indígena relata sua trajetória ao mencionar sua entrada no 

curso de Ciências Sociais em 2011. Ele destaca a parceria entre a Irmã 

Teresinha e um pesquisador/professor de artes chamado Alcides Sales, que faz 

parte de um grupo chamado O Caro Saltitante. Esse grupo, que tem origem no 

Grupo de Estudos do Igapó, realizou um projeto chamado Mais Cultura, 

financiado pelo Banco do Nordeste, que buscava trazer parentes Potiguaras da 

Paraíba para o Amarelão, uma comunidade na Zona Rural de João Câmara. 

O educador foi convidado por Alcides Sales para participar desse projeto 

e observar a troca cultural entre os Potiguaras e a comunidade local. Ele também 

teve a oportunidade de conhecer a comunidade e aprofundar seus estudos sobre 

a diversidade indígena, especialmente os indígenas de contextos urbanos. O 

projeto foi uma continuação de seu trabalho de pesquisa sobre idiomas 

indígenas, mostrando seu interesse e dedicação à causa indígena. 

Quanto à invisibilidade indígena e a supressão de sua identidade pela 

colonização, Diego afirma que, diversas vezes, a referência aos “índios” é 

pejorativa. Além disso, o entrevistado, ao destacar o próprio percurso, afirma que 

teve de conhecer e recuperar sua ancestralidade. De acordo com ele: 



58  

o número de indígenas no Brasil, que dizem ser, né, 0,5... virgula 0,5% 
da população, é um número que diz respeito às populações indígenas 
que tão na linha de frente, de resistência, cobrando direitos, 
organizadas, aldeadas ou contextos urbanos, mas que tem esse 
vínculo com o povo e tem essa luta política; quando eu entro nesse 
grupo eu percebo que me origem indígena é muito maior, mas que vive 
numa espécie de coma cultura devido ao violento processo de 
colonização que sempre criou categorias bizarras, como o próprio 
conceito de índio, né, que tá mais para elemento da Tabela Periódica 
do que indígena, que já é uma ressignificação desse conceito 
mentiroso. 

 

 
Diego teve a oportunidade de cursar o ensino fundamental, médio e 

superior em idade adequada, ademais, optar pelas Ciências Sociais 

proporcionou ao entrevistado um entendimento especial acerca das questões 

indígenas, bem como do papel a ser desempenhado pela EEI. 

Nos momentos iniciais da entrevista, Diego discorre bastante sobre o 

papel da formação acadêmica em seu entendimento das relações interétnicas 

que pautaram a história do Brasil e, em escopo mais pessoal, a história do Povo 

Mendonça. Nota-se, com isso, que a educação está diretamente relacionada ao 

acesso ao direito à diferença e à identidade, possibilitando uma reflexão mais 

profunda sobre as questões indígenas. 

Sobretudo o terceiro ponto é evidenciado na fala de Diego, ao discorrer 

sobre o “mundo colonizado”, isto é, um mundo em que as relações interétnicas 

são pautadas por ecos de uma relação de dominação em detrimento do que é 

proposto na Constituição, que seria uma sociedade pautada na diversidade e na 

equidade entre os povos residentes em um país multiétnico e multicultural como 

o Brasil. Não obstante, o papel de sua formação acadêmica para a formação de 

sua identidade étnica é preponderante para este entendimento. 

Assim sendo, identidade passa a ser tida como forma de entendimento 

sobre conflitos, desigualdades entre grupos e subgrupos humanos, classes, 

culturas, grupos étnicos. Barth (1995) constrói uma concepção mais dinâmica 

sobre o conceito de grupo étnico 

 
Os grupos étnicos são vistos como uma forma de organização social. 
Então, um traço fundamental torna-se [...] a característica da 
autoatribuição ou da atribuição por outros a uma categoria étnica. Uma 
atribuição categoria é uma atribuição étnica quando classifica uma 
pessoa em termos de sua identidade básica mais geral, 
presumivelmente determinada por sua origem e seu meio ambiente. 
Na medida em que os atores usam identidades étnicas para 



59  

categorizar a si mesmos e outros, com objetivos de interação, eles 
formam grupos étnicos nesse sentido organizacional. (Barth, 1995, p. 
193-194) 

 

Com fulcro nesses pensamentos a antropologia tem avançado na forma 

como concebe as mudanças culturais observadas nos contextos relacionais 

envolvendo povos indígenas. Além disso, a mesma promove o desenvolvimento 

de uma epistemologia diferenciada e de abordagens que provocam diversas 

críticas aos modelos de ciência vigentes. A antropologia assinala que grupos 

não estão estáticos, mas são um construto em que interferem conflitos, variações 

e porvir histórico. Não é possível dissociar o colonialismo das pesquisas 

etnográficas, uma vez que a epistemologia é herdeira do empreendimento 

colonial dos séculos XIX e XX. 

De acordo com Baniwa (2019), para combater tal colonialismo a 

Antropologia contribui para o empoderamento dos povos indígenas. No entanto, 

está se querendo dizer que não é possível pensar interculturalidade (isto é, a 

relação entre culturas) sem um diálogo qualificado, simétrico. 

A antropologia, afirma Baniwa (2019), possui um capital de conhecimento 

fantástico sobre os povos indígenas que forma uma verdadeira riqueza e 

patrimônio da humanidade. A antropologia também se destaca pelo enorme 

interesse que tem sobre os povos indígenas. 

Precisa haver um esforço, no entanto, afirma Baniwa (2019), para fazer 

chegar esses conhecimentos produzidos por antropólogos mais próximos dos 

povos pesquisados, e não ficar só nas prateleiras e bibliotecas das 

universidades. 

As ideias de interculturalidade, multiculturalidade, diversidade cultural e 

epistêmicas são boas, pois nos ajudam a criar espaços de debates e de criações 

de ideias ao menos para sair do lugar de conforto e da comodidade que a 

monologia nos acostuma. É muito difícil, contudo, que universidades 

consolidadas possam fazer essa ruptura, digamos, epistemológica da 

interculturalidade. 

Por isso, autores como Baniwa (2019), defendem a ideia de universidade 

indígena muito mais como provocação ao debate do que a sua efetivação. Este 

tipo de reivindicação é fruto, afirmam Reihnardt e Cesarino (2017), de uma 

autocrítica da própria Antropologia. 



60  

Parte do amadurecimento autocrítico da antropologia contemporânea 

pode ser atribuída a diálogos interdisciplinares com a crítica pós-colonial, que 

desponta de maneira mais sistemática na academia a partir de 1978, com a 

publicação do Orientalismo de Edward Said, e a subsequente emergência dos 

estudos subalternos na Índia e na diáspora indiana. É destacado o caráter "mais 

sistemático" dessa abordagem, uma vez que muitos dos temas e debates já 

haviam sido prefigurados na primeira metade do século 20 no campo da literatura 

pós-colonial (Achebe, 1988), bem como por autores envolvidos diretamente nas 

lutas pela descolonização, como Aimé Césaire, Franz Fanon, Albert Memmi, 

entre outros. 

De qualquer forma, há que se ressaltar a importância da Antropologia, a 

partir da crítica que fez a própria história, como possibilidade de fundação de 

uma nova epistemologia capaz de dar conta da múltipla realidade pós-colonial. 

O próprio escrever etnográfico é impactado pela realidade que contribuiu 

para constitui-lo. Dessa forma, a análise que fazemos nesse trabalho deve ser 

contextualizada em seu panorama interétnico que levam a práticas de 

subalternização e acarreta lutas por direitos fundamentais e afirmação das 

próprias identidades. 

É partindo desta perspectiva que se desenrola a análise do tema aqui 

pesquisado, a educação escolar indígena do povo Mendonça, sem que se possa 

ignorar a realidade do colonialismo brasileiro e do contexto territorial, cultural e 

político. 

 
2.2.2 A educação escolar indígena e o Povo Mendonça 

 
 

Depois de suas formações, eles discorreram sobre aspectos desta 

experiência inicial. Novamente se destaca que, nas trajetórias de Neide e 

Chiquinha o momento histórico aponta para uma precariedade a ser superada, 

bem como os avanços políticos dos movimentos pré e pós-constituição de 1988. 

Neide relata que: 

 
 

Quando eu comecei... trabalhar, ele já tinha o prédio... era onde hoje é 
o Museu. É o único prédio da escola do Amarelão ela funcionou em 
casa de professores, então tem muita gente que estudou; era na casa 



61  

da professora... ali onde é a casa de Nino, Elione, que é filha de Seu 
Paulino ela ensinou. Então lá ela ensinava lá na casa dela. 

 
Tinha uma escola também, que onde é Chiquinha de Zeca, por ali, a 
casa do Primo de Chiquinha, ali era um prédio onde funcionou uma 
escola; acho que Alice Soares ensinou ali. E a escola não era de Alice 
Soares, deixa eu ver, eu não lembro se era Francisco Bitencourt, me 
parece que era. 

 
Funcionou também na casa da Professora Luisinha, lá onde mora 
Mulato, hoje. 

 
 

Os comentários de Neide revelam uma realidade interessante sobre a 

educação na comunidade em que ela viveu. É evidente que, no passado, a 

escola funcionava em diferentes lugares, como a casa dos professores. Isso 

mostra a importância que a comunidade dava à educação, buscando soluções 

mesmo quando não havia uma estrutura física adequada. Além disso, é 

interessante notar o vínculo afetivo entre os professores e os alunos, já que as 

aulas aconteciam nas casas deles. Isso pode ter contribuído para um ambiente 

de proximidade e confiança, favorecendo o aprendizado. Além disso, destacam 

a menção a outros professores que atuaram na comunidade, o que demonstra a 

continuidade do trabalho educacional ao longo dos anos. 

Já quanto à construção do prédio, afirma-se que: 

 
 
 

Na década de 80, Torquato como prefeito construiu o prédio que é... 
onde hoje é o Museu. Então a escola funcionava ali. E era só uma 
sala... as duas turmas, os alunos sentavam; as cadeiras era de costa 
pro outro, uma turma virada pro lado, outra pro outro, ali era a sala de 
aula. Eu ainda ensinei ali, comecei a trabalhar onde hoje é o museu. 
Em 86... 87, aí foi, já era Ribamar o prefeito e construiu aquela escola 
que é lá... no setor de Genésio. Então mudamos para lá em meados 
de 87, mais até a quarta série. E eu acho que neste período que 
começou a ir pra João Câmara, em 86, alunos estudar em João 
Câmara, mas era pouco; era um Jipe que levava os alunos... à noite. 
(pequena pausa) Por isso, que quando começou...era levado para 
fazer a quarta série, porque só tinha até a terceira. 

 
Em 87 começa a ter a quarta série, aí já ficam aqui. 

 
 

Neide relata a evolução do espaço físico da escola ao longo dos anos. No 

início, a escola funcionava em um prédio que hoje é o Museu, onde havia apenas 

uma sala de aula com as cadeiras viradas uma para a outra, abrigando as duas 



62  

turmas. Depois, no final da década de 80, foi construída uma nova escola no 

setor de Genésio, para onde a professora e os alunos se mudaram. 

Ela também menciona que, nesse período, alguns alunos começaram a 

estudar em uma cidade vizinha, João Câmara, sendo levados de noite em um 

Jipe. Isso mostra as dificuldades de acesso à educação na época. Somente a 

partir de 1987, a escola passou a oferecer a quarta série, possibilitando que os 

alunos permanecessem na própria comunidade indígena para continuar seus 

estudos. 

 
Pra estudar em João Câmara, acho que foi já quase nos anos 90 que 
começou o transporte para João Câmara levando os alunos para o 
quinto, quinto não, é quinto ano aqui era quinto ao oitavo. Então era 
começa muito, a dificuldade de transporte (...) era caminhonete que 
levava os alunos e, muito pouco, muito poucos alunos começou a ir pra 
João Câmara. E eu acheguei também a estudar em João Câmara indo 
em caminhões, pegava o caminhão que vinha de Serrinha com alunos, 
e ia, nesse caminhão a gente ia e descia ali onde é a casa de Tiquita 
pra estudar. A gente ter ido fazer cursos, tudo que a prefeitura daqui, 
surgia, a gente ia e era com essas dificuldades, e pros alunos, é isso 
veio melhor já nos anos 2000, eu acho que muito, começa a ir ônibus 
com os alunos deixa de ser caminhão. E esse... depois começa a 
ofertar em dois turnos, né, porque só era à noite; tinha de estudar, tinha 
que ser à noite; quem quisesse ir. E isso, tinha muita evasão; porque a 
pessoa, sair de seis horas, chegar à meia noite para trabalhar, então 
era muito... muito complicado, né, manter a questão da escolaridade 
na comunidade era, só quem... é tanto que hoje a gente faz uma 
avaliação de turma, por exemplo: a turma de Liziane, que já foi no final 
da década de 2000; e, olhou, quem estudou com Liziane, eles ficam 
assim fazendo uma retrospectiva, quem avançou foi muito, muito 
pouco, acho que da turma que foi mais ela só ela e Rozânia 
continuaram estudando. Aí já tem turmas recentes como a de Hugo, 
que já foi bem recente, mas mesmo assim o pessoal fica pelo caminho, 
né, tem vez que para, então na turma de Hugo já teve assim... a maioria 
conclui o Ensino Médio, mas hoje tá muito, muito (celular toca) (...) na 
década que eu comecei a trabalhar aqui, que eu pegava uma turma 
de... turma de quase 50 alunos terminava com 12, 10, porque tinha 
muita evasão, na época. 

 

 
Resta claro, por meio das observações de Neide, que a educação escolar 

indígena se dava ainda que em espaços informais, e sem as características que 

correspondem ao ensino formal de hoje. Não se pode, dentro da questão da 

educação, opor a educação formal e informal. Deve-se trabalhar as duas em uma 

tensão que não pode contornar, mas que se deve discutir perenemente. Isto 

porque documentos como a BNCC não trazem habilidades relativas à educação 

escolar indígena. 



63  

Além disso, o que se percebeu neste relato é uma relação de 

pertencimento com o município, um sentir-se membro, um munícipe. Trata-se de 

uma trajetória que destaca a evolução dos prédios escolares, das salas de aula 

e das formas como se foi desenvolvendo a educação entre os indígenas da 

comunidade. 

A partir dessa fala, fica evidente que os esforços iniciais se davam a partir 

de ações comunitárias, isto é, a prestação de favores como oferecer a casa para 

realização das aulas e veículos pessoais para precariamente transportar alunos. 

Conforme os relatos da entrevistada, os anos 2000 apresentam uma melhora 

que se daria ao longo das próximas décadas de maneira gradual e contínua, 

ainda que nos seus princípios tenha se caracterizado por grande precariedade. 

Paralelamente, Chiquinha descreve semelhante dificuldade, é bem 

verdade que compreendida a partir do ponto de vista da atualidade, quando 

professores são remunerados, educandos possuem merenda e transporte 

público: 

 
Chiquinha: A primeira sala de aula eu assumi lá na Serra de São Bento, 
na época, é, Verinha, não sei de você conhece Verinha, que mora lá 
no Serrote?! 

 

 
Dioclécio: Minha madrinha! 

 

 
Chiquinha: Então, Verinha era professora lá, e aí não dava certo 
porque as dificuldades eram muito grandes, a prefeitura não pagava, 
ou seja, talvez tivesse pagamento duas ou três vezes por ano, era uma 
coisa assim muito voluntário; a gente trabalhava mais assim... com 
essa vontade de ensinar, de repassar alguma coisa para aquelas 
pessoas que precisavam aprender. 

E aí estava sem professores. Já fazia mais de um ano que não tinha 
professor nenhum, então... eh... as irmãs sempre me incentivavam a 
ensinar crianças pequenas, formar uma turma pequena e começar a 
trabalhar com elas, e assim foi feito, então. 

Quando eu comecei a ensinar foi em 82... Na época lá, dos... que eu 
morava no Serrote, quem era os meus alunos: Os meus primeiros 
alunos lá do Serrote eram, eh... Zé Luiz (ou Zé Luiz, fiquei na dúvida), 
Creuza, era Luizinho, era Zelia, era... a irmã de Zélia que trabalha lá 
na empresa Rodan, era esse povo que morava lá e que não tinha 
professor, não tinha carro de aluno para João Câmara, não tinha 
ônibus, então, era essa as condições do Serrote. Então a gente... eu 
com a cara e a coragem, a vontade, o desejo de ser professora, né. E 
aí a gente se juntou e fomos pegar o material escolar que estava na... 
no armazém que funcionava como uma escola, lá em Seu João 
Rodrigues, né, perto do cemitério; e a gente levou as crianças junto 



64  

comigo, a gente carregou em carro de mão. As carteiras - que eram 
umas carteiras muito pesadas, não sei você chegou a conhecer, muito 
pesadas -, então nessas carteiras, era... chamavam carteiras porque 
elas abriam e fechava, né, então nessas carteiras sentavam três 
alunos; eram muito pesadas, elas. E a gente conseguiu levar lá pra 
sala da minha casa, e aí pronto, começou a sala de aula lá no Serrote, 
em 82, no dia... no dia 22 de março de 82, acho que começou já, eu já 
comecei com a turma, com os alunos. 

 

 
Já no que diz respeito à temática da merenda escolar, assim responde 

Chiquinha à questão “Nessa época, a Prefeitura apoiava com algo no que diz 

respeito à merenda escolar?”: 

 
 

Não, passou um tempo ainda... ainda passou um tempo, até porque a 
escola, comunidade do Serrote, ela ainda tava muito desacreditada 
sobre a... professor, né; as pessoas começavam mais não terminavam, 
não conseguiam, né, terminar. Aí demorou um pouco - eu não sei lhe 
dizer a quantidade certas, dos dias, dos anos, dos meses que eu passei 
sem apoio de merenda, eu só sei... eu lembro de uma coisa: o primeiro 
pano de prato que eu recebi, lá na minha casa, que era onde eu 
trabalhava, foi em 85, quer dizer, eu já ensinava há três anos, eu 
lembro disso, isso eu não esqueço não. E aí a gente dava um jeito, a 
merenda era difícil, mas quando chegava a merenda lá em João 
Câmara, a gente dava um jeito de ir pegar a merenda – quer dizer... eu 
digo a gente... eu e alguns alunos -, nem todos também, né, tinham 
condição de ajudar, mas tinha um... um transporte lá no Serrote, um 
carro de feira, um pau-de-arara, e aí a gente ia pra feira todo sábado 
nesse carro e fazia a feira e voltava pra casa, então esse motoristas eu 
combinei com ele, quando chegava a nossa merenda, aí a minha 
vontade era ir buscar porque – além das crianças terem necessidade 
desta merenda -, eu também tinha essa necessidade de ter a merenda, 
né. E aí eu... dava uma... uma gorjeta lá ao motorista - já que ele ia na 
feira né, vinha com os feirantes -, e a ente ia pegar essa feira lá no... 
hoje é o Cícero Varela e a gente chamava Municipal, né. Essa merenda 
do interior ficava tudo estocada lá, e aí a gente trazia. E aí, como se 
fazia a merenda? A merenda quem fazia era eu com os alunos... tava, 
e era fogo à lenha. Então a gente eh... botava a merenda no fogo e de 
vez em quando ia uma pessoa lá, aí eu dizia: fulano de tal vai lá na 
panela, dê uma mexida, vê como é que tá lá, ajeita o fogo e tal, e assim 
a gente fazia a merenda... que era carne de charque, era o arroz, o 
macarrão sempre existiu, era o fubá também, tinha um arroz... um arroz 
meio estranho, né, chamava de trigó; e tinha também – eu lembro que 
nessa época ia, as vezes, ia também muita almôndegas enlatada, né, 
que era uma festas quando ia almôndegas né -, e aí a gente foi se 
virando. 

 

 
Chiquinha revela a falta de apoio da prefeitura em relação à merenda 

escolar. Ela relata que por um período de tempo não recebeu o suporte 

necessário para fornecer alimentação adequada aos alunos da comunidade do 

Serrote. Mesmo diante dessa dificuldade, a professora e alguns alunos 



65  

buscavam formas de suprir essa necessidade, indo buscar a merenda na feira 

municipal. Ela também menciona que a própria professora e os alunos eram 

responsáveis por preparar a merenda, utilizando fogo à lenha. Apesar das 

limitações, a comunidade se virava para oferecer aos alunos uma refeição, 

utilizando alimentos como carne de charque, arroz, macarrão e fubá. A resposta 

evidencia a resiliência e a capacidade de adaptação da professora e da 

comunidade diante das dificuldades enfrentadas. 

Quanto aos deslocamentos, afirma Chiquinha: 

 
 

Então, em 2005, quando... aí as coisas... eh... começaram a... as 
pessoas começaram a acreditar que realmente ia dar certo, né, e aí a 
gente começou a ter um olhar, né, de lá de João Câmara, da Prefeitura, 
um olhar mais adequado pra aquela situação; eu lembro que a gente 
também teve um dia, primeiro de maio, esse primeiro de maio já foi 
acompanhada com a Irmã Terezinha, nessa época e a foi, foi em 80, 
85... foi 85, primeiro de maio de 85, era aniversário dela. E aí nós fomos 
para João Câmara a pé... tinha... carro não era muito fácil não; e a 
gente fez, ajuntou um monte de aluno e fomos a pé para João Câmara. 
E lá a gente, eh... fizemos cartazes, e... eu lembro que nesse cartaz 
tinha uma frase que falava que a gente precisava de uma escola, de 
um canto, uma sala de aula para melhor educar 70 alunos que na 
época tava frequentando, era pela manhã e pela tarde, né. Aí foi nesse 
ano também que já começou a outra professora Luizinha, para me 
ajuda porque a gente não dava mais conta, né, a demanda já tinha 
crescido bastante. E aí foi quando eh, o prefeito – que na época era 
Ribamar, acho que no primeiro mandato de Ribamar -, aí quando ele 
viu aquele cartaz, chamou à atenção dele e depois ele veio conversar 
com a gente, conversou comigo e perguntou sobre essa realidade 
como era que eu tava ensinando o pessoal e tal, e aí, em 86, aí já 
começou a construção daquele colégio que hoje existe lá... 

 

 
Os primeiros anos do magistério da entrevistada, ambientado no mesmo 

contexto que Neide, caracteriza-se por condições da já atestada precariedade 

dos espaços para ensino, merenda, transporte e pagamento para os docentes, 

uma alta taxa de evasão dos alunos e uma situação de abandono e desinteresse 

do Poder Público. 

Já quanto à questão do ingresso no magistério, assim respondeu Diego: 

 
 

Eu entrei na licenciatura (ambos riem), mas pensei logo, primeiro: 
porque eu tenho de trabalhar de manhã ou de manhã e de tarde, 
segundo: que a área de bacharel que é de manhã, além de inviabilizar 
um possível trabalho não me daria condição, assim, de ser um 
professor, e a licenciatura além de ser de noite dava essa... né, essa... 
pra lecionar, e entrei com essa certeza, de que lecionaria sociologia... 



66  

Dioclécio: Diego, quando foi que você se percebeu um professor 
indígena, né, atuando na Educação Escolar Indígena, eh, com essa 
perspectiva de uma metodologia diferenciada voltada para o 
fortalecimento étnico no Território Mendonça? Em sua fala você deixa 
isso bem claro. 

 

 
Diego: Isso! Foi no ano de 2017 quando eu entrei para lecionar em 
mais três escolas, das três comunidade... de três comunidades do 
Território Mendonça, a mais, né; eu tava lecionando no Serrote de São 
Bento, no Amarelão e no Assentamento Santa Teresinha e, por mais 
que a Educação do Campo já deixe bem evidente que se tem que 
estuda, no processo de ensino/aprendizagem você tem de abordar as 
questões locais, muitas vezes passa despercebido, mas a educação 
escolar indígena na zona rural não tem como não passar isso 
despercebido, quando mais no meu caso que venho junto pra estudar, 
pra lecionar a língua materna, né, não tem como você iniciar um estudo 
da língua materna sem falar desse contexto histórico, sem dar essa, 
esse crédito para a comunidade de tá passando por esse processo, 
hoje, 2021, tamos há o que? 262 anos depois que o Marques de 
Pombal decretou a proibição do uso de uma língua materna após 
séculos tendo utilizado para colonizar, para catequizar, pra cooptar 
mão-de-obra baratados povos indígena, seja escravizando através de 
Guerras Justas, seja de outras formas, que não tinha como não fazer 
esse contexto e associar à realidade local, isso antes da Educação 
Escolar Indígena já faz parte da Legislação da Educação do Campo, 
porém as pessoas recebem um livro didático muitas vezes 
preconceituoso, muitas vezes desconectados das realidades locais e 
deixam isso passar em troca de um conhecimento eurocêntrico, 
etnocêntrico, preconceituoso que vai botar a gente pra focar a nossa 
visão no mundo europeu, né, no mundo capitalista, no mundo 
colonizado, no mundo... enfim, nesse mundo... 

 

 
Dioclécio: A sua primeira experiência, então, foi nas escolas indígenas, 
como professor? 

 

 
Diego: Isso! Antes disso eu tinha lecionado no Programa Mais 
Educação, eh, música na Escola Estadual Professora Maria Nalva, no 
Pai e Sara (não tenho certeza do nome, tampouco entendi o lugar que 
ele falou), já tinha lecionado – tudo pelo Mais Educação -, na Escola 
Estadual de Paços da Pátria, lecionei, primeiramente música e depois 
comecei a lecionar Direitos Humanos nessa comunidade, nessa favela, 
favela do centro da cidade de Natal, uma favela que o pessoal tem um 
preconceito gigantesco, que está à margem do Rio Potengi e... 

(...) 
 

todas as áreas da natureza são agredidas nesse mundo colonizado, 
que a gente vem tentando transformá-lo através da educação e até 
com, com um sentimento... as vezes triste, embora esperançoso, né, 
mas triste pelo processo moroso que é, né, assim, a gente não luta por 
uma revolução para degolar a cabeça do rei como a Revolução 
Francesa, a gente luta pela aplicação, por uma efetivação de uma 
Legislação que existe, né - que foi inclusive no ao ano que eu nasci, 
alguns meses depois eu era bebê, né, que o Ailton Krenak pintou, né, 
o seu rosto na Constituinte, que a Tuíra antes já tinha colocado facão 
na cara de Joruá para reivindicar seus direitos, pra impedir que grandes 



67  

empreendimentos viessem afetar drasticamente, violentamente as 
comunidades indígenas -, e foi por aí, foi, foi exatamente nesse 
movimento, né; sobre a Educação Escolar Indígena foi essa, né, assim 
no ano de 2017, mas a minha experiência com a educação vem deste 
projeto Mais Educação na... estudando música ou fazendo estudos 
sobre direitos humanos e, não há em todos os espaços educacionais, 
no caso a do Passo da Pátria por ser uma comunidade altamente 
vulnerável era, é essencial, né, o estudo dos direitos humanos para um 
fortalecimento político da comunidade. 

 

 
O que se pode analisar no que explana Diego, que se considera um 

professor indígena, sobretudo quando se colocam todas as vivências em 

paralelo, é um novo momento para a educação escolar indígena, ao passo em 

que Neide e Chiquinha compartilham uma trajetória marcada por dificuldades 

mais proeminentes do que Diego. O que se pode traçar da comparação entre os 

relatos dos entrevistados é uma dinâmica de conquistas, ainda que modestas, 

para um momento social, cultural e político no estado do Rio Grande do Norte. 

Enquanto os relatos de vida de Neide e Chiquinha apontam para uma 

trajetória de idas e vindas no que tangem aos momentos de sua formação 

fundamental, acadêmica e docente, em razão, possivelmente, da precariedade 

do ensino à sua época, Diego experimentou uma vivência mais constante em 

sua escolarização. É possível percebê-lo nos relatos dos professores sobre os 

antigos alunos em comparação com os atuais, evidenciando um maior acesso à 

educação, especialmente à EEI. 

Nesse sentido, Diego teve a oportunidade de se introduzir e familiarizar 

com conceitos de Ciências Sociais e militância política, que evidentemente 

fundamentou e possibilitou a construção de sua atuação docente e suas 

projeções para a EEI, o que a princípio parece ser um pequeno detalhe que 

diferencia sua trajetória das vivências das outras entrevistadas, pode ser 

interpretado como uma trajetória de avanço das próprias pautas em disputa e 

impulsionadas pelo movimento indígena (IFRN, 2017; Pereira, 2019). 

Deste modo, Diego, mediante o compartilhamento de suas vivências e 

projeções de atuação docente e para as suas comunidades, ajuda a evidenciar 

a procura pela autodeterminação e da afirmação da identidade indígena que por 

muitos séculos foram impossibilitadas pela busca da integração da nação nos 

programas e projetos governamentais que visavam na educação uma forma de 



68  

dominação que procurava a assimilação dos indígenas como forma de alcançar 

o progresso. 

Isto fica claro no caso de Diego, cuja experiência acadêmica no ensino 

superior serviu não como instrumento de aculturação e invisibilidade da cultura 

ancestral, mas como catalisador e agente ressignificante de sua herança cultural, 

fazendo com que compreendesse toda a proporção das pautas que são buscadas 

desde antes de seu nascimento. 

Esse aspecto, da troca intercultural, aparece na fala de Diego, que detalha 

suas experiências de docência e militância pró-questões indígenas. Nota-se que 

se procura evitar o tratamento do grupo como uma única unidade, as trocas, 

interpenetrações e fusões são próprias das culturas, que não são estanques: 

 
(...) Devido à proibição no século XVIII e o uso monopolizado do 
português, as pessoas recebem muitas vezes o Tupi como língua 
estrangeira; o que acontece, o português brasileiro é complementado 
com milhares de palavras do idioma Tupi e quando a gente – até como 
recomenda a Prática Freireana de, a partir da realidade local, você 
instigar o processo de educacional -, quando você é, apresenta este 
conhecimento que os estudantes têm sobre, eh, nome de pessoas, 
nome de plantas, sobre nome de localidades, expressões do dia-a-dia 
como um simples “oi”, que até é nome de operadora, né, de telefone, 
expressões simples, palavras como neném, como caboclo, né, que até 
é um sinônimo de pardo, de indígena, pra mui... num dado período o 
caboclo foi tido como o indígena assimilado, né, o indígena que foi 
retirado de seu habitat, que está na máquina governamental, na 
máquina colono-capital, colono-capitalista e hoje em dia, por exemplo, 
numa religião que é muito forte no Rio Grande do Norte, que é a Jurema 
Sagrada, que tem aqui no Território Mendonça do Amarelão, o termo 
caboclo é sinônimo direto pra indígena, inclusive o do indígena 
estereotipado, não do indígena retirado da máquina (...) 

 

 
Tende-se a compreender os povos indígenas pelo que supostamente 

foram no passado remoto que marcou o início da colonização, contanto deve-se 

olhar para o que são hoje, com os marcadores que adquiriram das modificações 

culturais, o que seria particularidade das identidades étnicas é que 

 
nelas a atualização histórica não anula o sentimento de referência à 
origem, mas até mesmo o reforça. É da resolução simbólica e coletiva 
dessa contradição que decorre a força política e emocional da 
etnicidade. (Oliveira, 1999) 

 
 

Os grupos étnicos caminham no sentido de reafirmar sua unidade e as 

conexões com sua origem, com seu passado histórico, estão distantes das 



69  

origens, mas procuram reconstituí-las, esse intento é alcançado através de 

processos políticos amplos, com a instituição de mecanismos representativos, 

alianças externas e a construção dessa unidade política dos povos (BARTH, 

1995). 

Prosseguindo, além dos entrevistados terem desempenhado grande 

papel no pioneirismo da docência e da EEI no Território Mendonça, suas 

experiências de vida também remontam aos avanços do próprio movimento 

indígena no estado do Rio Grande do Norte. Isto porque indicam as conquistas 

do grupo indígena ao qual pertencem no que diz respeito à evolução da 

Educação Escolar Indígena. 

 
2.2.3 A Associação Comunitária do Amarelão e sua escola 

 
 

Quando questionada sobre a relação existente entre a associação 

comunitária do Amarelão e a escola, Neide relata o seguinte: 

 
Dioclécio: Neide, além de professora, você tem uma vida que faz parte 
do processo da associação, atua na comunidade como voluntária, já 
foi presidente da associação? né, da ACA, aí, como você vê essa 
relação entre associação, e a escola? 

 
 
 

Neide: Eu sou sócia fundadora da ACA, né, comecei quando ela foi 
fundada. E além disso, eu vejo, eu acho que um dos fatos que tá 
sempre incentivando, por eu ser professora e já ter entrado no 
movimento, na organização social da comunidade já sendo professora, 
eu puxei muito pela educação, né, sempre buscando envolver as 
pessoas na educação e sempre consegui... Relacionar muito bem as 
duas coisas, né, tanto tá na associação e na educação... nunca, nunca 
atrapalhou a minhas atividades, né. Sempre tive essa autonomia até 
quando a escola tinha gestores, se eu precisar sair e deixar pessoas 
na sala de aula me afastar, porque eu sempre tive envolvida na questão 
da educação, né, sempre buscando, eh, interagir com a... o movimento 
social e a educação. Eu nunca tive problema, sempre, foi uma... uma 
contextualização muito boa entre os dois que assim teve, é uma das 
coisas até que eu me orgulho, também teve muitos frutos, é bons frutos 
as vezes, porque esse trabalho... apesar de ter aqueles que 
reconhecem que foi incentivado, que a partir dali da associação entrou 
pra área da educação, ou mesmo que tenha ido pra outra linha de 
estudo, mas que a semente plantada, ela, eh, frutificou bem. Tem um 
reconhecimento, que é, menos o que importa, eh apenas a realização, 
né, resultados. 



70  

Um aspecto deixado evidente pela entrevistada é a retroalimentação do 

movimento pelos direitos fundamentais dos povos indígenas do Rio Grande do 

Norte e a sua pauta na educação. Esta dinâmica é de se esperar na medida em 

que o direito à educação, conforme amplamente fundamentado ao longo desta 

dissertação, se trata de um Direito Social elencado na Constituição Federal e 

reforçado pelo âmbito infraconstitucional, fator que impulsionaria fortemente a 

pauta da EEI. 

A fala de Neide nos permite complexificar o entendimento entre 

associação (associativismo) e a educação, sobretudo quando a docente revela 

a autonomia que possuía para dedicar-se ao movimento social, mesmo durante 

as atividades docentes. Dessa maneira, é possível observar que a mobilização 

do Amarelão se fez mais intensa no contexto potiguar com o associativismo. 

Silva (2021) afirma que as associações comunitárias são fundamentais 

para a mobilização e organização política do Território Mendonça. Embora nem 

todas as famílias indígenas sejam associadas, as demandas das comunidades 

são discutidas nessas associações e levadas pelas lideranças ao Movimento 

Indígena. As lideranças utilizam estrategicamente esses espaços para reunir o 

maior número de famílias possível e discutir as necessidades das comunidades, 

visando encontrar soluções. No entanto, as lideranças não representam apenas 

as famílias associadas, pois também recebem demandas das famílias não 

associadas, que buscam ajuda para resolver questões coletivas. Todas essas 

demandas, tanto dos associados quanto dos não associados, são encaminhadas 

pelas lideranças. 

Já no que diz respeito à educação escolar indígena como movimento 

social, afirma Diego: 

 
Diego: A Educação Escolar Indígena e o Movimento Político caminham 
de mãos dadas porque você falar da história do povo, falar da história 
local, falar de uma luta por direitos sociais, falar de uma educação 
inclusiva, de uma educação que valoriza o conhecimento de cada 
discente, você tá fazendo um movimento político e contrário ao que já 
foi a educação pública; a educação pública por muito tempo 
desvalorizou, desacreditou, criminalizou, demonizou todo esse 
conhecimento, todo esse saber, todas essas práticas culturais que a 
Educação Escolar Indígena faz questão de evidenciar, de enaltecer e 
de dizer: ó, nosso povo pode falar diferente de outro povo e tem de ser 
respeitado, nosso povo pode andar diferente, nosso povo pode ter 
práticas culturais diferentes, a gente não precisa ser homogeneizado, 
não precisa ser padronizado feito o índio do óleo de peroba, né, eu digo 



71  

índio pra botar o óleo de peroba como esse estereótipo do índio com 
um cocá, com uma vestimenta, com a roupagem de um cherokees ou 
de um apaches norte-americano e carregando justamente essa ideia 
de, eh, o último dos moicanos, por exemplo, sempre o último dos 
indígenas, sempre o extermínio total, sempre o fim, não! Há uma 
continuidade! Não porque a pessoa foi catequizada, não porque a 
pessoa foi, eh, subjugada, não porque a pessoa f... teve o seu idioma 
arrancado violentamente, não porque a pessoa teve suas práticas 
religiosas, culturais, ancestrais criminalizadas, proibidas, como por 
exemplo, no livro Meleagro do Câmara Cascudo, que é muito criticado 
por dizer que o indígena foi assimilado, porque ele tinha essa 
perspectiva de um elitistas, né, mas mostrar que, por mais que você 
tinha sido assimilado, você não perde a sua ancestralidade, né, 
ninguém vai dizer que um francês que tem um carro chamado jaguar, 
que compete na Fórmula 1, virou indígena, com um europeu que come 
pipoca virou indígena, mas porque dizer que um indígena que anda de 
carro, que usa uma tecnologia, que é humana que não tinha no século 
XVI, não tinha no século XVII, perde a sua identidade e 
consequentemente perde todos os seus direitos; isso tem a ver com 
luta política, porque quando se reivindica demarcação territorial, 
quando se reivindica o respeito cultural, o fim do racismo, né, não digo 
o fim do racismo universal, mas uma luta contra o racismo praticado 
contra esses povos né, porque você percebe que não é só com o povo 
Mendonça do Amarelão, que usa o termo indígena ou o termo 
Mendonça ou o temo caboclo 

 

 
Dado o exposto, conclui-se que compreender e compartilhar, nesta 

dissertação, as vivências específicas destes que generosamente concederam 

entrevistas é imprescindível para analisar a trajetória histórica da relação entre 

EEI e o Movimento Indígena. Ademais, comparando as falas de Neide e 

Chiquinha com as vivências de Diego, fica notável que, apesar de gradativa e, 

por vezes, mais simples em resultados, impactam nestes movimentos de 

reivindicação étnica, resultados que auxiliam na autonomia dos povos, uma vez 

que se torna via de acesso a informações de caráter econômico, político, 

linguístico, legal ao mesmo tempo, em que reafirma valores tais como a 

diversidade, a diferença, a cultura e a identidade. 

O diálogo de Diego aponta para nova forma de dominação, pelo 

desrespeito àquilo que já se encontra na constituição, a perpetuação de certa 

“história hegemônica mentirosa”. Trata-se, novamente, da leitura do que é ser 

indígena a partir da experiência do branco e em desconsideração do processo 

de construção histórica e intercultural. 

José Augusto Laranjeiras Sampaio (2006) afirma a respeito da questão 

das narrativas de brancos sobre os indígenas: 



72  

Em síntese, em um modelo ideológico que concebe “as verdadeiras 
culturas indígenas” como estados de “encantamento”, de “pureza”, 
resultantes de isolamento e devendo ser, pois, idealmente, imutáveis; 
e no qual a “especificidade” e a “diversidade” são funções desse 
mesmo distanciamento do “contágio” com outros sistemas culturais, ou 
do que se costuma definir como “preservação da cultura”, não pode 
mesmo haver lugar para que se percebam culturas como resultantes 
de processos históricos, muito menos “especificidades” e “diferenças” 
como algo factível de se produzir em processos sociais de intensa inter-
relação cultural e simbólica entre os grupos “diferenciados”, e não 
necessariamente o contrário (Grupioni, 2006, p. 169). 

 
 

A ideia de perda e a ideia de resgate estão presentes na escola indígena. 

As tensões entre tais ideias e as concepções de cultura que podem ser 

acionadas dependem diretamente dos educadores. Pode-se dizer, também, que 

estão presentes no desenvolvimento dos trabalhos pedagógicos desenvolvidos 

na própria escola, como projetos que tenham sido elaborados com o propósito 

de fortalecer a identidade étnica. 

Entre tais projetos, cabe mencionar, por exemplo, o desenvolvimento do 

livro Mikuatimiri, um pequeno compêndio dos saberes linguísticos do povo 

Mendonça Potiguar, desenvolvido com os educandos dos níveis 6º e 7º ano do 

EJA pelo professor Diego, um dos entrevistados. 

A EEI pode tratar-se de produção de autoconhecimento como forma de 

adquirir autonomia, dotando os indígenas de consciência sobre sua historicidade 

e cultura, sobre o processo histórico e a compreensão sobre sua própria 

identidade. 

 

2.3 Regularização das escolas e creches indígenas e criação da 
coordenadoria de educação indígena: a história da EEI 

 
O recorte pela legislação deve ser submetido a um esforço para situar 

histórica e politicamente o quadro nacional, estadual e municipal da EEI. Como 

o foco da pesquisa é o território Mendonça, o exercício de análise e a fonte de 

inspiração advém do caso específico, para daí as reflexões serem estendidas. 

Logicamente, tal separação deve ser identificada, mas não propiciadora de 

cortes tão rigorosos e fechados. 

A educação escolar indígena é um instrumento voltado à proteção da 

identidade indígena e é uma modalidade de Educação escolar brasileira com 



73  

construção e à afirmação de sua autodeterminação. Seu histórico no Brasil pode 

ser dividido em dois grandes períodos distintos, cujo divisor de águas foi 

exatamente a promulgação da Constituição Federal em 1988. 

Já no que diz respeito, especificamente quanto ao Rio Grande do Norte, 

a Educação Escolar Indígena é um dos temas mais discutidos pelo movimento 

indígena desde 2005, ficando atrás, apenas, da política de demarcação de 

terras. Nessa direção, atendendo a legislação nacional, o estado do Rio Grande 

do Norte reitera o compromisso de atender às demandas dos povos indígenas 

tanto no que diz respeito ao respeito e a valorização da cultura indígena, por 

meio de adequações curriculares para que atendam às suas especificidades, 

como no atendimento à infraestrutura das escolas no território a que pertencem. 

Neste sentido, é exemplo a escola no Amarelão que contou com 

financiamento do Banco Mundial no aporte de R$ 4,7 milhões, de acordo com 

informações da governadora Fátima Bezerra em seu Twitter, com vistas a 

infraestrutura com a construção e equipagem de bibliotecas, banheiros, salas, 

pátio externo, cardápio de alimentação nutricional, formulação de materiais 

didáticos, formação de gestores e professores. 

A referida escola, segundo relatos orais e documentais das lideranças 

indígenas do território Mendonça, foi uma solicitação realizada por três líderes, 

sendo elas a irmã Terezinha Galles, freira da congregação Coração de Jesus, a 

professora e liderança indígena, Neide Campos e a professora Chiquinha. 

Segundo relatos, o projeto da escola foi elaborado em 2005, sendo ele 

manuscrito e protocolado na sede da SEEC. 

Ocorre que as ações são ainda insuficientes, uma vez que mesmo com a 

legislação já aprovada e sancionada pelos diversos entes da federação, muitas 

vezes tais situações não são respeitadas pelo poder público. No caso em tela, 

por exemplo, somente a partir de 2015 vislumbramos algum tipo de mudança. 

Os povos indígenas incessantemente buscaram cobrar políticas públicas 

ao governo do estado apoiados na legislação específica, bem como demandar 

do estado e dos municípios o cumprimento das legislações em vigor. Nesse 

sentido, no ano de 2008 a Escola Municipal João Lino, localizada no município 

de Canguaretama iniciou o trabalho (de forma informal) com a educação escolar 

indígena. O cacique da aldeia, Luiz Catu, assumiu a responsabilidade de adaptar 



74  

o currículo escolar e dar início a construção do Projeto Político Pedagógico 

(PPP), ele se responsabiliza pelas disciplinas específicas da educação escolar 

indígena chamada Etno-História, jogos e brincadeiras indígenas e convidou outro 

professor “não indígena” para ministrar a disciplina de tupi (língua mãe dos 

potiguaras do Catu). 

Se avançamos um ano, em 2009 teve lugar o I Encontro de Sensibilização 

da Educação Indígena no RN, em que se reuniram o Grupo Paraupaba6, um 

grupo de pesquisa coordenado por Jussara Galhardo Guerra, com a divisão de 

diversidade da Secretaria de Estado, Educação e Cultura (SEEC) do Rio Grande 

do Norte. No encontro formou-se o Comitê da Educação Indígena do Rio Grande 

do Norte, decorrendo em propostas e diagnósticos sobre a educação indígena e 

desdobrando-se em novos encontros e visitas às comunidades. Tal comitê não 

existe mais. Na sequência, a SEEC por meio do Núcleo de Educação do Campo 

e Diversidade não cumpriu o cronograma de reuniões, uma vez que o COGEC é 

um comitê gestor, porém ligado a SEEC. 

No estado do Rio Grande do Norte, há 14 unidades de Ensino Específico 

Indígenas (listadas no Anexo I), dentre elas a Escola Estadual Indígena de 

Ensino Fundamental e Médio Professor Francisco Silva do Nascimento, 

localizada no Amarelão, município de João Câmara. A transformação destas 

unidades ensino nasceram da luta do movimento em conjunto com os municípios 

e com a atuação da SEEC. 

A Escola Municipal Indígena Amarelão foi estabelecida no começo de 

1980 e recebeu o nome da primeira professora da comunidade, senhora Alice 

Soares, que era casada com um indígena do Amarelão. Inicialmente, a escola 

atendia alunos da 1ª a 3ª série, mas a partir de 1987 passou a oferecer até a 4ª 

série. Em 2019, a escola ampliou sua oferta de ensino, passando a atender do 

1° ao 9° ano e EJA. Em 2020, houve uma mudança no nome da escola através 

do decreto 017/2022, que transformou a Escola Municipal Professora Alice 

Soares em Escola Municipal Indígena Amarelão. A escola conta com diversos 

servidores, incluindo diretor, vice-diretor, secretário, professores, inspetores, 

ASG's, merendeiras, coordenadores pedagógicos e porteiros. Atualmente, a 

 

6 Este grupo tem como foco a questão indígena no estado e sua visibilidade, por meio das 
autoidentificações e a garantia dos direitos específicos através de estudos, de pesquisas 
trabalhos de campo, realização de eventos e audiências públicas, assembleias, entre outros. 



75  

comunidade do Amarelão possui cerca de 385 famílias e a principal fonte de 

renda é o beneficiamento da castanha de caju. A escola está localizada na 

comunidade indígena Amarelão, que faz parte do Território Indígena Mendonça, 

junto com as comunidades de Serrote de São Bento, Açucena, Assentamento 

Santa Terezinha e Assentamento Marajó. 

À medida que os trabalhos avançaram, no contexto dos encontros, das 

audiências públicas e na formação para professores indígenas, chega-se ao ano 

de 2021, quando foi criada uma Comissão de Elaboração da Política Escolar 

Indígena do Rio Grande do Norte, para orientar as políticas públicas específicas 

de educação indígena do estado, uma vez que, de acordo com o Painel 5, atesta- 

se a necessidade e o benefício da educação escolar indígena a tais povos, pois: 

 
Ao reconhecer que os índios poderiam utilizar as suas línguas 
maternas e os seus processos de aprendizagem na educação escolar, 
instituiu-se a possibilidade de a escola indígena contribuir para o 
processo de afirmação étnica e cultural desses povos e ser um dos 
principais veículos de assimilação e integração (Painel 5, Legislação 
Escolar Indígena, 2002, p. 130). 

 

Também nesse ano, nos municípios de São Gonçalo do Amarante e 

Macaíba, escolas convencionais, como a Escola Municipal Georgina Altina Viana 

e a Escola Municipal Isabel da Silveira, localizadas em São Gonçalo do 

Amarante, foram transformadas em unidades de ensino indígenas, considerando 

o dever do poder público com a manutenção e a promoção da cultura das 

populações indígenas. 

A verdade é que por meio dos Decretos Municipais 1.444 e 1.445, 

publicados no último mês de outubro, a Prefeitura de São Gonçalo do 

Amarante/RN transformou a Escola Municipal Georgina Altina Viana, em Lagoa 

de Tapará; e a Escola Municipal Isabel da Silveira, de Ladeira Grande, em 

unidades de ensino indígenas. A transformação para Escolas Indígenas leva em 

conta o dever do poder público de manter e promover a cultura dos povos 

indígenas. Com isso, a comunidade de berço Indígena de Lagoa de Tapará conta 

com o primeiro CEMEI com educação escolar indígena do Rio Grande do Norte. 

Já a escola de Ladeira Grande, atenderá as crianças e adolescentes do Ensino 

Fundamental I. 



76  

Portanto, em vista de todo o exposto, considerando a compreensão de 

educação escolar indígena em direção distinta à educação escolar convencional, 

entende-se que a primeira busca questionar, de modo enfático, as conexões 

estabelecidas entre cultura, sociedade e escola. É bem verdade que se sabe que 

toda escola precisa fazer este questionamento. No caso da escola indígena, no 

entanto, tal questionamento é o que permite que se construa o fortalecimento da 

identidade étnica. 

Neste sentido, cada escola indígena deve levar em consideração as 

especificidades da população que atende, utilizando tais fatores como parâmetro 

para a construção de seus projetos, metodologias e abordagens pedagógicas. 

Assim, deve proporcionar que o processo de aprendizagem desses povos 

caminhe juntamente com o fortalecimento de sua identidade cultural, em 

contrapartida, ao modelo assimilacionista, integracionista da escola formulado 

pela política indigenista de fins do século XIX e início do XX. 

Conclui-se então que a Educação Escolar Indígena pode ser vista, de 

certa forma, como uma medida reparatória do poder público, procurando a 

reparação de séculos de discriminação e marginalização das populações 

indígenas. É neste panorama, considerando a relevância da Educação Indígena 

para a afirmação de sua diferença e preservação de sua autodeterminação, que 

estudaremos o caso específico da educação escolar indígena entre o povo 

Mendonça. 

Por fim, quanto à regularização destas escolas no ano de 2022, por meio 

da Coordenadoria de Educação Indígena, realizou-se uma consulta livre prévia 

e informada ao território Mendonça e suas lideranças a respeito da regularização 

das escolas do território. A seguir, em tal reunião, composta por membros da 

Procuradoria Geral do Município, APOINME-RN, lideranças Mendonça e SME/ 

CEIND, criou-se uma comissão interna (composta de membros da mesma e de 

lideranças Mendonça) e como resultado a CEIND elaborou (por meio de uma 

escrita colaborativa) a minuta do decreto 017/2023. Esta obteve parecer 

favorável pela Procuradoria e resultou em sua aprovação junto ao gabinete do 

prefeito. 



77  

2.3.1 O que é Educação Escolar Indígena 

 
 

Um ponto de partida interessante para esta seção é buscar concluir a 

fundamental definição do que se pode entender como EEI, dentre os 

entrevistados, Diego expressa uma definição bastante aproximada com as 

considerações fundamentadas até então: 

 
Diego: A Educação Escolar Indígena é o ato de você aplicar na 
educação, digamos, tradicional, os saberes indígenas, as etnociências, 
os etnosaberes que por muito tempo foram negligenciados e fazer 
esse, esse movimento oposto do que foi a Educação Pública no Brasil, 
no primeiro movimento, eh, de educação que nós tivemos – digamos 
assim, pública, que foi a educação jesuítica, a educação catequética, 
a educação assimilacionistas -, a gente faz é educação numa 
perspectiva crítica, numa perspectiva de fortalecimento da luta política, 
da valorização do povo e não da inferiorização, como muitas vezes, 
muitas pessoas usam o termo índio, indígena, tapuia, pra, por exemplo, 
programa de índio, né, assim, termos pejorativos que tem a ver com 
essa visão eurocêntrica, né, é fazer uma contraposição a esse ponto 
de vista eurocêntrico, esse ponto de vista que tá muitas vezes presente 
na Educação Tradicional, é combater esse tipo de preconceito que está 
em várias instituições, né, esse racismo institucional, esse preconceito 
que está enraizado no senso comum, que as pessoas vão dizer: ah 
não, pra você ser índio não pode ter o cabelo pixaim, você não pode 
ter a pele branca, você não pode ter um olho claro, quando não! Assim 
como um português pode ser português tendo toda a sua diversidade, 
assim como um africano pode ser um africano tendo o cabelo liso feito 
um egípcio, como um cabelo pixaim feito um senegalês, um indígena 
também tem uma diversidade grande; não é indígena... não é porque 
você é indígena, porque você é originário, autóctone é nativo, seja qual 
for o termo político usado; porque você é um indígena do Brasil, do 
Nordeste, que você tem que tá pelado, como tava há século atrás os 
portugueses não andam atirando de canhão e navegando de caravela 
e não deixam de ser portugueses porque andam de avião, mas porque 
querem dizer que indígena que andam de carro, que usa um telefone 
celular, que tenha uma pele, um biotipo diferente tem que ter o seu 
direito retirado, tem que ter a sua terra esbulhada, tem que ter grandes 
empreendimentos sem consultar a sua, a autonomia da comunidade 
pra sab... ou então, até dar uma contrapartida pra comunidade, se for 
o desejo da comunidade ter esse empreendimento; é combater esse 
tipo de prática racista, etnocida, violenta que começou com o... no 
século XVI, com o chamado descobrimento do Brasil, e ponha aspas 
no “descobrimento do Brasil”. 

 

 
A proposta é realizar uma educação de forma crítica, fortalecendo a luta 

política e valorizando o povo indígena, ao invés de inferiorizá-lo como muitas 

vezes acontece com o uso de termos pejorativos. É uma contraposição ao ponto 

de vista eurocêntrico presente na Educação Tradicional e busca combater o 

preconceito e o racismo institucional enraizados no senso comum. Ser indígena 



78  

não está relacionado apenas à aparência física, mas sim à origem e à 

diversidade existente dentro das comunidades indígenas. A Educação Escolar 

Indígena também busca combater a violência e o genocídio que começaram com 

o chamado "descobrimento do Brasil" no século XVI. 

A educação escolar indígena é também uma forma de combater o 

preconceito do qual fala Diego: 

 
Eu cheguei a ir com o Professor Alcides Sales na Escola Cícero Varela 
onde atendia grande parte dos estudantes do Território Mendonça e 
chegando lá eu percebi, de imediato, um preconceito grande com o 
Povo Mendonça, diferente do que acontece na escola... Ah, esse é 
Mendonça, isso, isso só pode ser Mendonça. Isso é uma coisa que não 
acontece de forma alguma, esse tipo de violência, esse tipo de racismo 
institucional, esse tipo de preconceito aqui na escola da aldeia, na 
escola do Povo Mendonça, mas que poderia ser visto e era visto muitas 
vezes no município de uma forma preconceituosa e essa é um grande 
diferencial da Escola Indígena, de acolher as pessoas, de 
compreender, né, a particularidade de cada pessoas, porque não é 
apenas um estudante matriculado, não é apenas um número, né, é um 
parente que tá na escola, e quando eu digo um parente, eu não tô 
falando como uma gíria de crente que chama todo mundo de irmão ou 
como uma gíria do movimento indígena que chama qualquer povo de 
parente, eu tô chamando de um povo que tem relações consanguíneas 
e que tem uma endogamia história e de séculos e que de fato as 
pessoas são parentes, seja de uma comunidade, seja de outra; tem 
primo ou primo segundo ou diz bem assim: ah, eu não sei nem dizer o 
parentesco, mas eu sei que fulana de tal era parente minha. 

 

 
Difícil demarcar a origem da “educação indígena”. Contudo, de acordo 

com Tassinari (2008), as iniciativas de educação escolar indígena, ou melhor, 

dos indígenas, remontam a tempos recentes. Apenas em finais do século XX, as 

propostas educacionais passaram a determinar projetos que sejam pautados no 

reconhecimento da diversidade cultural e encorajamento nas políticas públicas 

voltadas para esta categoria. 

A mudança de paradigma se dá no Brasil por volta da década de 1970, 

com um movimento incisivo de organização dos povos originários, e culmina na 

promulgação da Constituição Cidadã em 1988. Nesse sentido, Grupioni (2006, 

p. 132) afirma que o artigo 210 da Constituição Federal permite “o uso de suas 

línguas maternas e de processos próprios de aprendizagem”, a partir desse 

reconhecimento, uma série de legislações reconhecendo a Educação Escolar 

Indígena pode ser considerada, a saber: a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional, de 1996, o Plano Nacional de Educação (lei nº 10172), o parecer nº 



79  

14/99 do Conselho Nacional de Educação e a resolução nº 3/99 do Conselho 

Nacional de Educação. A partir daí, o desafio foi encontrar maior capilaridade 

nos estados e municípios para esse tipo de legislação. 

No que diz respeito ao recorte específico da pesquisa, Pereira reporta o 

seguinte: 

 
No cenário do Rio Grande do Norte, precisamente, os avanços se 
mostram mais recentes, tendo em vista que as comunidades indígenas 
ainda encontram empecilhos para demarcação de seus territórios, o 
que esbarra na limitação – e, muitas vezes, na negação – de direitos 
essenciais ao exercício de sua identidade étnica. (Pereira, 2019, p. 21) 

 

 
Conquanto recente, a origem neófita das escolas indígenas do Território 

Mendonça não impossibilita que se construa uma linha temporal concreta no que 

concerne uma trajetória histórica, para tanto, debruçar-se sobre os eventos 

referentes a história do movimento indígena no Rio Grande do Norte é mister 

para a compreensão do surgimento da EEI no estado e, consequentemente, no 

Território Mendonça. 

O que será analisado no recorte específico do estado do Rio Grande do 

Norte é resultado, não somente do primórdio constitucional em 1988, como 

também dos eventos e concretizações que seguiram nas décadas seguintes. 

Acerca deste evento, bem como das décadas que culminaram, Tassinari 

argumenta que: 

Podemos considerar a década de 1990 como um divisor de águas na 
história da educação escolar indígena no país, embora autores (...) 
apontem a década de 1980 como esse divisor de águas, considerando 
as mudanças em curso desde os anos 1970, promovidas pelo 
movimento indígena e em virtude do marco da data da promulgação da 
Constituição Porém, considero que é somente a partir de 1990 que os 
primários constitucionais têm desdobramentos concretos. Nesse 
cenário legal e de projeto de Estado, as escolas indígenas 
contemporâneas foram definidas como' diferenciadas" "bilingues" e 
"interculturais" Cada comunidade indígena tem garantida a liberdade 
de definir seus projetos pedagógicos e curriculares que, no entanto, 
têm que ser reconhecidos pelo Ministério da Educação de modo a 
garantir aos alunos egressos a continuidade de seus estudos 
(Tassinari, 2008, p. 232-3). 

 

 
Partindo destas concretizações, como a autora supracitada caracteriza, o 

século XXI dá partida com avanços consideráveis neste escopo. Em 2005, 17 

anos após o início da vigência da nova Constituição, o censo escolar forneceu 



80  

um registro de 2.323 escolas indígenas com mais de 100 mil alunos matriculados 

e mais de 8 mil docentes em exercício, em sua grande totalidade funcionando 

dentro das comunidades indígenas, com cerca de 1,6% próximo de áreas 

urbanas (Tassinari, 2008). 

Por isso, temos de lembrar que até anos recentes apontava-se para o 

desaparecimento dos povos indígenas do nordeste brasileiro. Entretanto 

constatou-se a etnogênese desses povos, inclusive através do reconhecimento 

das comunidades do Rio Grande do Norte que eram oficialmente tidas como 

extintas (Bartolomé, 2006). 

Cabe ressaltar que o censo do IBGE (2010) foi responsável pelo não 

reconhecimento da existência dessas comunidades, ou seja, não havia o 

reconhecimento étnico. Em Baía Formosa, por exemplo, existiam apenas 0,3% 

de população indígena, segundo o Censo (2010). 

O censo escolar de 2005, por sua vez, identificou 2323 escolas indígenas 

em todos os Estados da Federação, com exceção do Piauí e Rio Grande do 

Norte. Isto porque, no estado do Rio Grande do Norte, só se caracterizam como 

tais a partir de 2009. 

Esta situação, aliada a cobrança por parte dos povos indígenas sobre o 

fortalecimento da identidade étnica, impôs a necessidade de realização de 

audiência pública, em 2005 e 2009 na Assembleia Legislativa do Rio Grande do 

Norte, a fim de conhecer as comunidades indígenas do estado, oportunizando 

as falas de suas lideranças para dar a conhecer seus problemas e demandas, 

expondo à sociedade as realidades dos grupos de indígenas invisibilizados no 

RN. 

No mesmo ano de 2005 foi realizada a primeira audiência pública na 

assembleia legislativa do Estado do Rio Grande do Norte, onde foi pontuado 

pelas lideranças indígenas as suas demandas e consecutivamente a cobrança 

de terem uma educação diferenciada e que respeitasse os seus costumes e 

hábitos, assim como, suas tradições. 

O material paradidático Avá Arandú relata que: 

 
 

Na década de 2000, com o apoio da antropóloga Jussara Galhardo, as 
comunidades indígenas de Amarelão, Catu e Caboclos do Assú 
começaram a fazer intercâmbios entre elas para conhecerem uma a 



81  

realidade da outra e poderem se unir para lutar para que a FUNAI 
começasse a assistir à população indígena do Rio Grande do Norte. 

 
Em 2005 com o apoio da antropóloga Jussara Galhardo e do Mandato 
do Deputado estadual Fernando Mineiro, o Movimento Indígena do Rio 
Grande do Norte, com a participação das comunidades Amarelão/João 
Câmara, Catu/Goianinha e Canguaretama, Caboclos e Bangue/Assú 
realizaram a 1ª Audiência Pública sobre os povos indígenas, em Natal, 
onde a principal reivindicação foi que a FUNAI chegasse ao estado e 
atendesse às demandas dos povos indígenas, sendo a principal 
demanda a demarcação das terras. Participaram desta audiência 
indígenas da Paraíba e servidor da FUNAI/João Pessoa-PB. (IFRN, 
2017, p 69) 

 

 
Após ser questionada sobre a oferta da modalidade de ensino da 

educação escolar indígena, a entrevistada Neide, sócia fundadora da ACA, relata 

o seguinte: 

 
Dioclécio: Neide, a partir de que ano o território Mendonça, eh, inicia a 
oferta da modalidade de ensino da Educação Escolar Indígena? 

 
Neide: As discussões, né, começou lá em 2005, quando começa... eh, 
implantar... na verdade, no meu... eu comecei a trabalhar nessa 
modalidade eu acho que bem antes, porque de 2000 eu acho; 2000, 
2001 eu fiz um curso, que era professor a nível de magistério - né, que 
eu não tinha magistério -, e o meu professor de história, era o Emanoel 
Amaral, quando eu fui fazer o trabalho de conclusão, ele praticamente 
me obrigou a fazer voltado pra história, ele já conhecia a história da 
comunidade, da origem indígena, e ele questionou porque eu não 
estava fazendo a pesquisa – que era um trabalho de pesquisa na época 
-, nessa linha. Então ele mudou tudo que eu tinha planejado e fui 
fazer... e aí eu já comecei, já dentro da escola trabalhar em sala de aula 
sempre relacionando, fazendo Educação Escolar Indígena sem saber 
que estava fazendo, né; sempre relacionando com o cotidiano, com a 
realidade local. E em 2005 é que a gente começa mesmo trazer isso 
para dentro da escola, mas aí era só eu na escola que fazia (pequena 
pausa). Eu acho que depois a gente teve uns professores que vieram 
de João Câmara onde a gente tirava... há cada 15 dias a gente tirava, 
sentava juntos – professor que trabalhava no anexo da escola Alice 
Soares que era na associação -, e a gente lá na escola para planejar o 
que que a gente podia conciliar o cotidiano do aluno, trabalhar projetos 
específicos, eh, temáticos; e a gente estava fazendo educação escolar 
indígena de certa forma, mas sem tá especificando o que era eu acho 
que mesmo, definitivo, a partir de 2015. 

 
Aí foi quando a gente conseguiu mudar lá, com Maurício, botar a 
educação escolar indígena na Lei Orgânica7 e começou a cobrar mais 
dos professores. E o motivo dos professores que era de fora pediram 
para sair da escola - que era porque não queriam, não achava legal -, 
e quando a gente consegue inserir os professores da comunidade 
dentro, né, para serem contratados, eu acho que efetivamente foi a 
partir de 2015. 

 
 
 

7 Esta foi promulgada em 21 de setembro de 2015. 



82  

A fala de Neide traz algumas perspectivas sobre as potencialidades da 

atividade docente nessas realidades, bem como em relação aos desafios. Para 

a interlocutora, a educação escolar indígena tem uma porção importante de 

saber prático, construído nas vivências com a comunidade, isso fica evidente 

quando menciona que “gente tava fazendo educação escolar indígena de certa 

forma, mas sem tá especificando o que era”. 

De acordo com Neide, as discussões sobre o assunto iniciaram em 2005, 

quando começaram a ser implantadas medidas relacionadas à educação escolar 

indígena. No entanto, a professora já trabalhava nessa modalidade desde 2000, 

quando fez um curso de magistério e seu professor de história a incentivou a 

realizar uma pesquisa nesse campo. 

A partir de então, ela passou a trabalhar em sala de aula relacionando a 

educação escolar indígena com o cotidiano e a realidade local. Em 2005, ela foi 

o único na escola a fazer isso, mas depois outros professores se juntaram a ela, 

especialmente aqueles que vieram de João Câmara. Eles se reuniam a cada 15 

dias para planejar como conciliar o cotidiano dos alunos e desenvolver projetos 

temáticos relacionados à educação escolar indígena. 

No entanto, foi apenas a partir de 2015 que houve uma mudança 

significativa, com a inclusão da educação escolar indígena na Lei Orgânica. Isso 

resultou em uma maior cobrança em relação aos professores e possibilitou a 

contratação de professores da própria comunidade. De acordo com a fala de 

Neide, pode-se afirmar que a pesquisa sobre as escolas indígenas é importante 

para entender a trajetória histórica e o desenvolvimento da educação escolar 

indígena, bem como para promover mudanças e garantir a inclusão e 

participação efetiva das comunidades indígenas no processo educacional. 

Dito isto a partir das reflexões e comentários dos entrevistados, cabe 

detalhar, um pouco mais, a questão da construção das diretrizes para a 

Educação Escolar Indígena no estado do Rio Grande do Norte. 

Em 2012 ocorreu uma audiência pública no município de 

Canguaretama/RN para discutir sobre a educação escolar indígena do 

município, onde foi denunciado o descaso do município em relação à legislação 

específica da educação escolar indígena. 



83  

Naquele mesmo ano, o Ministério da Educação emitiu uma nova 

Resolução (CEB Nº 5, 2012), que, em consideração a todos os parâmetros 

constitucionais e legislativos precedentes na fundamentação das pautas, buscou 

definir novas diretrizes para a educação escolar indígena. 

Conforme o Art. 2º da referida Resolução: 

 
 

Art. 2º As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar 
Indígena na Educação Básica têm por objetivos: 

(...) 
 

III - assegurar que os princípios da especificidade, do bilingüismo e 
multilinguismo, da organização comunitária e da interculturalidade 
fundamentem os projetos educativos das comunidades indígenas, 
valorizando suas línguas e conhecimentos tradicionais; 
IV - assegurar que o modelo de organização e gestão das escolas 
indígenas leve em consideração as práticas socioculturais e 
econômicas das respectivas comunidades, bem como suas formas de 
produção de conhecimento, processos próprios de ensino e de 
aprendizagem e projetos societários; 

 
(...) 

 
VII - orientar os sistemas de ensino da União, dos Estados, do Distrito 
Federal e dos Municípios a incluir, tanto nos processos de formação de 
professores indígenas, quanto no funcionamento regular da Educação 
Escolar Indígena, a colaboração e atuação de especialistas em 
saberes tradicionais, como os tocadores de instrumentos musicais, 
contadores de narrativas míticas, pajés e xamãs, rezadores, raizeiros, 
parteiras, organizadores de rituais, conselheiros e outras funções 
próprias e necessárias ao bem viver dos povos indígenas; 
VIII - zelar para que o direito à educação escolar diferenciada seja 
garantido às comunidades indígenas com qualidade social e 
pertinência pedagógica, cultural, linguística, ambiental e territorial, 
respeitando as lógicas, saberes e perspectivas dos próprios povos 
indígenas (BRASIL, 2012). 

 

 
Nota-se o esforço, sobretudo nos pontos III, IV, VII e VIII, em fundamentar, 

uma educação desenvolvida mediante a cultura dos povos indígenas e com foco 

nas especificidades de suas vivências (Pereira, 2019). 

Os objetivos essenciais que a referida resolução elenca para a educação 

escolar indígena são definidos da seguinte forma: 

 
Art. 3º Constituem objetivos da Educação Escolar Indígena 
proporcionar aos indígenas, suas comunidades e povos: 

I - a recuperação de suas memórias históricas; a reafirmação de suas 
identidades étnicas; a valorização de suas línguas e ciências; 



84  

II - o acesso às informações, conhecimentos técnicos, científicos e 
culturais da sociedade nacional e demais sociedades indígenas e não- 
indígenas; 

Parágrafo único A Educação Escolar Indígena deve se constituir num 
espaço de construção de relações interétnicas orientadas para a 
manutenção da pluralidade cultural, pelo reconhecimento de diferentes 
concepções pedagógicas e pela afirmação dos povos indígenas como 
sujeitos de direitos (BRASIL, 2012). 

 

 
Dessa maneira, é possível constatar que a Educação Escolar Indígena 

passa pela valorização das identidades étnicas e valorização dos saberes 

indígenas, ao mesmo tempo que busca criar pontes e/ou relações interétnicas 

observando a pluralidade de conhecimentos indígenas e não-indígenas. 

Na medida em que a atuação o Ministério da Educação em sua resolução 

(CEB Nº 05, 2012) encontra-se em consonância com as pautas do movimento 

indígena, fomenta uma ideia de formação educacional que proporcione 

enriquecimento tanto material, no formato de novos conhecimentos e 

oportunidades, quanto cultural, a partir da valorização dos princípios culturais de 

determinado povo no que tange sua memória histórica e étnica. 

Portanto, os avanços experimentados no pós-constituição de 1988 

apontam uma tendência favorável a um contexto de maior agência destes povos 

na organização de suas vidas em comunidade, desde aspectos socioculturais e 

econômicos até, é claro, o tema principal deste esforço etnográfico, sua 

formação educacional. 

O Art. 4º da Resolução nº 05 dispõe o seguinte: 

 
 

Art. 4º Constituem elementos básicos para a organização, a estrutura 
e o funcionamento da escola indígena: 

I - a centralidade do território para o bem viver dos povos indígenas e 
para seus processos formativos e, portanto, a localização das escolas 
em terras habitadas por comunidades indígenas, ainda que se 
estendam por territórios de diversos Estados ou Municípios contíguos; 
II - a importância das línguas indígenas e dos registros linguísticos 
específicos do português para o ensino ministrado nas línguas 
maternas das comunidades indígenas, como uma das formas de 
preservação da realidade sociolinguística de cada povo; 
III - a organização escolar própria, nos termos detalhados nesta 
Resolução; 
IV - a exclusividade do atendimento a comunidades indígenas por parte 
de professores indígenas oriundos da respectiva comunidade; 

Parágrafo único A escola indígena será criada em atendimento à 
reivindicação ou por iniciativa da comunidade interessada, ou com a 



85  

anuência da mesma, respeitadas suas formas de representação 
(BRASIL, 2012). 

 

 
Em relação a esse fragmento, podemos destacar a centralidade dos 

conceitos de território e do “bem viver dos povos indígenas”. Em relação ao 

segundo, Feitosa e Bonfim (2018) afirmam que o 

 
bem viver é a filosofia e a prática indígena, que provém de uma 
proposta ancestral de complementariedade, harmonia e reciprocidade 
entre os povos, a natureza e todos os seres que dela fazem parte, 
contrapondo-se à concepção capitalista de competitividade do viver 
melhor, em termos de consumo. (Feitosa; Bonfim, 2018) 

 

Essa proposta de harmonia e complementariedade, só é possível se 

entendermos a centralidade da ideia de território e territorialidade. O território é 

uma porção espacial recortada por relações de poder sobre recursos 

específicos. Um mesmo território pode conter diferentes formas de manifestação 

de grupos culturais e pode-se dizer que: 

 
a territorialidade nos humanos é algo enraizado social e 
geograficamente, estando relacionada à maneira com que as pessoas 
usam o meio e organizam-se no espaço e como dão sentido ao lugar 
(Fuini, 2014, p. 230). 

 

Esses conceitos dialogam com a autonomia e autodeterminação destes 

grupos, possibilitando o autoconhecimento e a vivência de sua própria 

identidade, seja esta a partir de um esforço intencional ou não intencional, ao 

passo que se volta para um caminho de um tipo especial de assimilação, que é 

dada de acordo com as determinações destes povos. 

Ainda no que diz respeito à produção das diretrizes para a Educação 

Escolar Indígena, faz-se mister destacar outro momento histórico: a ocorrência 

de duas audiências públicas na Assembleia Legislativa em Natal com o fim de 

discutir a questão, sendo que a primeira ocorreu em junho de 2015 enquanto a 

segunda em abril de 2018. Destacou-se, na primeira, a necessidade de se titular 

as terras indígenas, além da solicitação da criação de um programa de educação 

diferenciada. Outro ponto discutido na mesma foi a necessidade de a saúde ser 

tratada de forma diferenciada com relação aos grupos indígenas. A segunda das 



86  

audiências reforçou os mesmos pontos, sobretudo a partir da leitura de um 

documento por Jussara Galhardo em que demandavam estas questões. 

O ano de 2017 foi marcado por um evento que merece destaque: a 

publicação do decreto 27.320 do governo estadual de 19 de setembro de 2017 

que cria Comissão Estadual de Articulação de Políticas Públicas para os Povos 

Indígenas do Rio Grande do Norte (CEPIN/RN) e elabora os contornos do Plano 

Estadual de Políticas para os Povos Indígenas (PEP/Indígenas). O terceiro artigo 

do decreto estabelece que 

 
Art. 3º Na construção do PEP/Indígenas, a CEPIN/RN deverá observar 
as seguintes diretrizes: 

 

IV - Projetos de educação e saúde realizados com o envolvimento de 
educadores e agentes indígenas, com foco para o atendimento das 
crianças, jovens, mulheres e idosos das diversas aldeias, em ação 
conjunta com os órgãos federais competentes. 

 

No bojo desse processo de promover projetos de educação com o 

envolvimento de professores, o Estado do Rio Grande do Norte, em parceria com 

o MEC, promoveu uma carga horária 200 horas de formação em educação 

escolar indígena no Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia/RN. 

Essa conquista se deu através das inúmeras idas das lideranças ao Ministério 

da Educação em Brasília. 

Em 2018 ocorreu a II etapa da formação ação saberes indígenas na 

escola MEC/SECADI, com duração de 200 horas de formação em Educação 

escolar Indígena, através do campus Canguaretama do Instituto Federal de 

Educação, Ciência e Tecnologia do Rio Grande do Norte, os professores 

indígenas dos mais diversos municípios do estado elaboraram materiais 

didáticos, paradidáticos e bilíngues contemplando a realidade local de suas 

aldeias e colaborando de forma significativa no processo de ensino e da 

aprendizagem, a partir de um processo interdisciplinar entre o saber tradicional 

e a base comum curricular. 

Neste mesmo ano as lideranças indígenas que na sua grande maioria são 

professores, cobraram da Articulação dos povos indígenas do Nordeste, Minas 

Gerais e Espirito Santos (APOINME), que articulasse junto a Fundação Nacional 

dos Povos Indígenas (FUNAI), audiências públicas nas câmaras municipais dos 

municípios que tivessem escolas nos territórios indígenas, para discutir sobre a 



87  

negligência por parte do governo em relação à oferta da educação escolar 

indígena de suas aldeias, bem como reforçar a solicitação da regularização das 

escolas perante o MEC, esse ato de “reconhecimento das escolas” é feito ao 

nível local a secretaria de educação municipal tem que informa no censo escolar 

que a escola é indígena e inserir os alunos como indígena no sistema. 

Após as audiências públicas ocorridas ao longo de 2018 nos municípios 

de João Câmara, Macaíba, Jardim dos Angicos e Canguaretama, as 

reivindicações das lideranças indígenas permaneceram sendo invisibilizadas 

pelos municípios, sendo que boa parte dos vereadores não compareceram as 

audiências. 

No período entre 05 e 06 de dezembro 2018, ocorreu a primeira oficina 

sobre a Formação Intercultural. Essa oficina teve como finalidade a extensão 

Diversidade, Educação e Interculturalidade, tendo como foco principal a 

discussão sobre a oferta de curso de licenciatura em nível superior no Rio 

Grande do Norte para os professores indígenas a oficina foi promovido pelo 

Departamento de Antropologia e pelo programa de pós-Graduação em 

Antropologia Social da UFRN, em parceria com a coordenação do campo, 

indígenas e para as relações étnicas-raciais da Secretaria de Educação a 

Distância e Alfabetização e Diversidade e Inclusão (MEC/SECADI), sendo que o 

objetivo do evento era dialogar com os povos indígenas sobre as suas 

necessidades e demandas de formação no ensino superior e elaborar um projeto 

de curso superior específico para os professores indígenas em licenciatura 

intercultural, cumprindo as normas e diretrizes do Programa de apoio à formação 

superior e licenciaturas indígenas (PROLIND). 

Sequencialmente, no ano de 2021, a Secretaria Estadual da Educação, 

da Cultura e do Lazer do Rio Grande do Norte emite a Portaria Nº 137 de 16 de 

abril de 2021, em consideração dos fundamentos da Constituição Federal de 

1988, da Lei de Diretrizes e Bases para a Educação Nacional, a Resolução Nº 3 

de 1999, a Resolução Nº 5 de 2012 e as Diretrizes Curriculares Nacionais 

emitidas pelo Conselho Nacional de Educação resolveu, conforme o Art. 1º: 

 
Art. 1º Instituir no âmbito da SEEC, a Comissão de Trabalho (CT) com 
a finalidade de subsidiar a discussão e a elaboração de estratégias 
para a organização e a implementação da política de Educação Escolar 
Indígena no Estado, produzindo documentos que posteriormente serão 



88  

remetidos para aprovação da Assembleia Legislativa e ao Conselho 
Estadual de Educação (CEE), quando necessário. (RIO GRANDE DO 
NORTE, 2021). 

 

 
Aliando estas conquistas com a pressão exercida pelas reivindicações do 

Movimento Indígena, fomentaram os avanços necessários para que a trajetória 

culminasse na fundamentação da EEI no estado do Rio Grande do Norte, fator 

preponderante, claramente, para as escolas do Território Mendonça. 

 
2.3.2 A importância da escola para o Território Mendonça 

 
 

Diego comenta a respeito da luta do movimento indígena e suas 

conquistas recentes: 

 
(...) não imaginava assim que o movimento indígena fosse avançar 
tanto, que o Povo Mendonça fosse conquistar tanto espaço na área 
política e pude acompanhar isso tudo, né, o, um vereador que se tornou 
prefeito criou lei, quando vereador, pra incluir no ensino municipal, é, 
uma Lei que, né, autorizasse, recordasse o ensino da língua materna 
no território indígena e agora em 2020, 2021, o Estado, chegar a 
primeira Escola Indígena no Território Mendonça, enfim. 

 

 
Percebe-se, portanto, que atividades devidamente orquestradas entre os 

diversos níveis da sociedade organizada resultam em passos importantes na 

elaboração de um modelo de licenciatura intercultural que respeite as tradições, 

hábitos, costumes e principalmente as diretrizes especificas da educação 

escolar indígena, tendo como resultado final a formação de professores 

indígenas que atuem e que deveram atuar nas instituições escolares situadas 

nas mais diversas aldeias do Estado do Rio Grande do Norte e, para além disso, 

na formação cultural e específica do próprio povo que reside em tais territórios, 

de modo que a Antropologia pode (e deve) auxiliar, por meio de instrumentais 

teóricos no desenvolvimento de tais situações, ao que desejamos, ao cabo 

deste, proporcionar tal contribuição. 

De volta às entrevistas, ao ser perguntada sobre a importância das 

escolas para o Território Mendonça, Neide fez a seguinte leitura da conquista 

da primeira escola a oferecer EEI: 



89  

Dioclécio: Neide, qual a importância hoje da Escola Estadual Indígena 
de Ensino Fundamental e Médio Professor Francisco Silva do 
Nascimento para o Território Indígena? 

 

 
Neide: Eu acho que é, na minha opinião, eu acho que é uma das 
ações, de uma obra, da conquista assim, mais importante que tem 
no... eu acho que até mais importante que a energia elétrica que 
chegou aqui na década de 80 (Neide fala esta parte sorrindo). Depois 
tivemos como... posto de saúde, es... melhorias, né, na questão da 
habitação que não é uma política pública. 

(...) de extrema importância, né, porque a gente tem alunos, a gente 
deu oportunidade a pessoas que tinha parado de estudar há mais de 
20 anos, que voltaram concluíram o Ensino Médio, a exemplo de 
Maria de Fátima, merendeira da escola Alice Soares, mas conhecida 
como Fafá. né, que é um exemplo. Eh, e outros que ainda não 
conseguiram, mas que agora tem procurado, tem buscado, tá vendo, 
né, e se não fosse esse ano, esse intervalo de 2020 devido à 
Pandemia, a gente tinha tido... mais gente tinha voltado, né, mais aí, 
estou vendo ai tem pessoas que... – Sandrinha, eu soube né, que 
voltou... tá estudando... o marido dela -, aliás ele demandou pra 
Luizinha que queria estudar espanhol porque trabalha numa espera 
que foi propor falar espanhol e ele não sabe e Liziane estava vendo 
uma questão aí e, além desse, eu acredito que a gente ajuda muita 
gente, esses jovens que iam para João Câmara que as vezes se 
envolvem lá com más influências, como a questão dos usos das 
drogas, eles não estão indo, eles estão vindo para a escola da 
comunidade; eu acho que a escola, neste sentido tem muito, muito 
mesmo... extrema importância, além de tá dando oportunidade 
também em relação ao trabalho, né, mais gente... trabalhando e 
estudando já pensando num futuro trabalhar nessa escola e - tem 
outra coisa que me fugiu da memória agora, que eu tava lembrando, 
em relação à importância da escola -, além dessa questão das 
formações (...) 

 

 
Ela destaca que essa ação é tão importante quanto a chegada da energia 

elétrica nos anos 80. A professora menciona que a Educação Escolar Indígena 

tem proporcionado oportunidades para pessoas que haviam parado de estudar 

há mais de 20 anos, citando o exemplo de Maria de Fátima, uma merendeira que 

concluiu o Ensino Médio. 

Ela também enfatiza que a escola tem ajudado jovens a se afastarem de 

más influências, como o uso de drogas, e que a educação proporciona 

oportunidades de trabalho para a comunidade. A professora destaca que, apesar 

da pandemia em 2020, muitas pessoas têm buscado retornar aos estudos e que 

a escola desempenha um papel de extrema importância nesse sentido. 

 
(...) é a maior conquista do território é essa, é essa escola né, nessa 
modalidade de educação escolar indígena e atender esta diversidade, 
sim, pessoa que estavam nas escolas provadas né, que não queriam 



90  

de jeito nenhum estudar na comunidade, hoje voltando, porque a gente 
tem... filhos de pessoas da comunidade que sempre estudaram em 
escola, e que agora vieram, como os filhos de Flávia por exemplo, 
retornando pra, pra comunidade, pra escola e... eu acho que... vai ser 
cada vez melhor, né, o avanço, as equipes que estão trabalhando nela 
e o que estão se preparando também para futuramente trabalhar, então 
é sempre o melhor... na escola... escola indígena. 

 

 
A medida em que Diego trata com surpresa as conquistas do movimento 

indígena e foca na dimensão política, Neide foca na conquista da realidade local, 

atendendo os princípios da diversidade e uma educação que respeite o espaço, 

o território indígena e as vivências de cada sujeito. 

Por sua vez, Chiquinha expressa a importância da nova geração de 

professores sendo formada dentro da comunidade: 

 
E, ver esta escola hoje funcionando, com o trabalho de vocês que são 
mais jovens, né, vendo esta escola funcionando hoje com... acho que 
a maioria são professores das comunidades, né isso?! Pessoas que 
entendem as crianças, que entendem o que elas passam em casa, 
entendem que têm mães que não sabem o que é um “A”, o pai 
também, né, então hoje a coisa melhorou bastantes. O que era que a 
gente não gostava - Neide sabem muito bem disso -, o professor vinha 
de Natal ou Ceará Mirim; então ele entrava num carro em Ceará 
Mirim, ou em Natal, ou em João Câmara, entrava dentro do carro... 
chegava na porta da escola, descia do carro e entrava na escola. 
Quando era pra sair, era do mesmo jeito, entrava no carro, não queria 
saber (Chiquinha bate as mãos gesticulando o descaso), não queria 
saber porque a criança não, porque fulano de tal falta tanto, não 
queria saber de pai, de mãe, de família, então a gente viu essa 
necessidade: professores formados da comunidade, né; aí, eu 
acredito, né, que a coisa agora melhorou e aí chegou essa maldita 
dessa Pandemia atrapalhou bastante, né, mas agora a gente tá 
reatando tudo, graças a Deus, eu acredito que vai dar certo. Na minha 
opinião, vai dar muito certo. 

 

 
Chiquinha, assim como Neide, foca nas melhorias concretas que o 

movimento indígena pode consumar. Para ela, a formação de docentes 

indígenas traz consigo o fim de uma realidade de descaso com a educação 

indígena. Esta educadora, então, destaca a importância de os educadores se 

conectarem com a comunidade. Não basta, assim, trabalhar conteúdos 

sem que estes estejam relacionados diretamente à realidade dos 

educandos e aos anseios da comunidade à qual estes pertencem. 

Quanto a estas melhorias, cabe apontar que no dia nove de junho de 

2022, o decreto nº 31.596 discorre sobre a Educação Escolar Indígena no 



91  

sistema de ensino do estado do Rio Grande do Norte. Nesse sentido, permite a 

autonomia pedagógica das escolas indígenas: 

 
Art. 3º A organização da Educação Escolar Indígena no Estado do Rio 
Grande do Norte atenderá às seguintes diretrizes: 

 

I - Garantia da participação de lideranças indígenas na elaboração do 
projeto pedagógico da escola e dos cursos de formação de professores 
indígenas; 

 

II - Autonomia didático-pedagógica das escolas indígenas; 
 

III - Gestão democrática nas escolas, respeitada a participação efetiva 
da comunidade escolar e das lideranças indígenas. 

 

Em suma, o que teve início como uma trajetória precária apresenta sinais 

de avanço progressivo para uma formação educacional que se alimenta da 

cultura ancestral daqueles povos, impedindo sua invisibilidade e aculturação. 

Neste sentido, a EEI avança muito nos últimos 25 anos, o que se nota 

aconteceu também no Amarelão, sendo certo ainda que se possibilita 

efetivamente aos alunos se manterem na escola. 

Ainda que pareçam insuficientes as ações implementadas pelo poder 

público de forma a assegurar a plenitude dos direitos indígenas e sua afirmação 

identitária, há ganhos inegáveis do ponto de vista comunitário entre o Povo 

Mendonça no Amarelão, entre os quais está o fortalecimento sociocultural do 

Povo Mendonça. 



92  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
 

Procurou-se fazer uma etnografia de duas escolas de educação escolar 

indígena da comunidade do Amarelão, localizadas no Território Mendonça, com 

a intenção de avaliar de que forma os professores, na posição de lideranças ou 

protagonistas, contribuíram diretamente para a conquista de uma educação 

diferenciada nesta comunidade. 

Na verdade, trata-se, como se viu, de duas escolas diferentes que 

partilham um mesmo espaço físico, sendo que uma delas funciona no período 

diurno e a outra no período noturno. 

Realizou-se a entrevista com dois membros do corpo docente das escolas 

mencionadas, e uma liderança local com a intenção de perceber de que forma 

os educadores trouxeram para o contexto escolar as lutas e reivindicações do 

movimento indígena. Uma vez, então, que nosso propósito foi o de apresentar 

uma etnografia acerca da educação escolar indígena, entendeu-se que a 

realização destas entrevistas pode contribuir para o mergulho direto nas 

vivências dos educadores a respeito do processo de implementação da 

educação escolar indígena. 

As vivências no cotidiano da escola vêm fazendo a diferença na garantia 

da educação escolar indígena, uma vez que é na prática que as especificidades 

desta são cumpridas a exemplo do comunitarismo. Temos a presença dos 

anciãos que partilham o seu saber notório em sala, ainda que sejam 

remunerados para tanto. 

Outro ganho é o fortalecimento étnico, permitindo que os estudantes se 

reconheçam como parte de um povo, conheçam suas origens, sua língua, seus 

costumes e suas tradições. Essa valorização da identidade é fundamental para 

a formação da autoestima e fortalecimento da autoconfiança dos alunos 

indígenas. Ao se reconhecerem como parte de uma comunidade com história e 

cultura próprias, os estudantes desenvolvem uma maior valorização de si 

mesmos e de sua cultura, o que contribui para a construção saudável e segura 

de uma identidade. 

Além disso, as vivências das escolas e da comunidade indígena no 

Território Mendonça também contribuem para a valorização da língua indígena. 



93  

A língua é um elemento central da cultura, é essencial para a perpetuação da 

identidade e dos valores indígenas. 

Há que se destacar, ainda, outro ganho importante das vivências: o 

fortalecimento da conexão dos alunos com a natureza e o meio ambiente. A 

comunidade indígena do Território Mendonça possui um conhecimento ancestral 

sobre a relação do ser humano com a natureza, já destacado, por exemplo, no 

trabalho de Silva (2021), e esse conhecimento é compartilhado nas vivências 

escolares. Isto porque os alunos aprendem sobre a importância da preservação 

ambiental, da sustentabilidade e do respeito à natureza. 

Assim, a educação escolar indígena nestas duas escolas do Amarelão, 

garantem que as especificidades culturais sejam estimadas, promovem a 

formação de uma identidade indígena positiva, contribuem para a valorização da 

língua e cultura e, por fim, fortalecem a conexão dos alunos com a natureza. 

Percebeu-se, então, ao longo desta pesquisa, que é fundamental que 

esse trabalho realizado nas duas escolas continue sendo valorizado e apoiado, 

para que a educação escolar indígena possa se difundir às demais unidades 

escolares da comunidade e seguir cumprindo seu papel de promover a inclusão, 

a valorização e o fortalecimento das comunidades indígenas, assim como a 

preservação de sua cultura e saberes ancestrais. 

Além do exposto, discutindo-se o processo de educação escolar indígena 

a partir destes dados recolhidos, viu-se que há, de fato, avanços consideráveis 

no reconhecimento das especificidades no estado do Rio Grande do Norte. Isto 

porque, ao longo deste trabalho, mencionou-se diversas comunidades indígenas 

nas quais se institui a EEI, descrevendo-se o processo por meio do qual se 

chegou a esta, bem como as transformações de escolas convencionais em 

unidades escolares que praticam diretamente a educação escolar indígena. 

Percebeu-se que o movimento indígena tem sido de suma importância 

para garantir a implementação de políticas públicas voltadas para a educação 

escolar indígena no estado, uma vez que foi a partir dos seus encontros e das 

audiências públicas das lideranças e professores indígenas que o governo 

passou a dedicar mais interesse à questão dos povos indígenas, sobretudo após 

a mudança do executivo em 2019, de Robinson Farias para Fátima Bezerra. 



94  

Concluiu-se, assim, ao longo desta pesquisa, que as lutas dos povos 

indígenas do estado do Rio Grande do Norte por reconhecimento e garantia do 

direito a educação escolar indígena tem tido alguns avanços que resultam no 

respeito ao cumprimento das especificidades que constam nas legislações que 

tratam da educação escolar indígena. 

A atuação indígena é fundamental, pois são os próprios povos que melhor 

conhecem suas necessidades e desafios. Eles são responsáveis por reivindicar 

e lutar por políticas públicas que valorizem suas culturas e tradições, além de 

oferecer uma educação de qualidade e adequada às suas realidades. 

A presença indígena nas escolas é igualmente importante, pois os alunos 

indígenas precisam se sentir representados e valorizados em seu ambiente 

escolar. Além disso, a presença de professores indígenas é fundamental para 

garantir uma educação que respeite e valorize a diversidade cultural. 

Por fim, registramos que é necessário que os povos indígenas sejam 

ouvidos e respeitados em suas demandas, e que sejam oferecidas condições 

adequadas para a implementação de uma educação escolar que respeite e 

valorize as suas culturas e tradições. 



95  

REFERÊNCIAS 

 

ANDRADE, D. O.; COSTA, D. B.; COSTA, V. A. Mikûatiamirǐ: pequeno livro 

sobre saberes linguísticos do povo Mendonça Potiguara. Natal: Caule de 

papiro, 2021. 88 p. 

APARÍCIO, M. Indígenas que subvertem a velha divisão entre antropólogos e 

nativos. Políticas Públicas, 12 jul 2021. Disponível em: 

https://pp.nexojornal.com.br/bibliografia-basica/2021/07/12/Ind%C3%ADgenas- 

que-subvertem-a-velha-divis%C3%A3o-entre-antrop%C3%B3logos-e-nativos. 

BANIWA, G. L. Educação escolar indígena no Brasil: avanços, limites e novas 

perspectivas. 36ª Reunião Nacional da ANPEd – 29 de setembro a 02 de 

outubro de 2013, Goiânia-GO. Disponível em: 

http://36reuniao.anped.org.br/pdfs_trabalhos_encomendados/gt21_trabalhoenc 

omendado_gersem.pdf. Acesso em 16 de jun. 2023. 

BANIWA, G. L. Antropologia Colonial no Caminho da Antropologia Indígena. 

Intelectuais e lideranças étnicas no campo. Volume 2. Número 1. 2019. 

Disponível em: 

https://www3.ufrb.edu.br/ojs/index.php/novosolharessociais/article/view/462#:~: 

text=ANTROPOLOGIA%20COLONIAL%20NO%20CAMINHO%20DA%20ANT 

ROPOLOGIA%20IND%C3%8DGENA,- 

Autores&text=Tr%C3%AAs%20poss%C3%ADveis%20focos%20dificultariam% 

20pensar,fragilidades%20p%C3%B3s%2Dcoloniais%20ou%20neocoloniais 

Acesso em 16 jun. 2023. 

BARTH, F. Grupos étnicos e suas fronteiras. In: Teorias da Etnicidade. São 

Paulo: UNESP, 1995. 

BARTOLOMÉ, Miguel. As etnogêneses: velhos atores e novos papéis no cenário 

cultural e político. Mana. Vol. 12, No.1, Rio de Janeiro, abril 2006. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível 

em: www.planalto.gov.br. 

BRASIL. LEI Nº 9.394 de 20 de dezembro de 1996. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/lei9394_ldbn1.pdf. 

BRASIL. RESOLUÇÃO CEB Nº 3, DE 10 DE NOVEMBRO DE 1999. Disponível 

em: http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rceb03_99.pdf. Acesso em 27 jan. 

2023. 

BRASIL. Plano Nacional de Educação. Lei Número 10.172 de 2001. 

Disponível em: 

https://legis.senado.leg.br/norma/552048#:~:text=Aprova%20o%20Plano%20N 

acional%20de%20Educa%C3%A7%C3%A3o%20e%20d%C3%A1%20outras% 

20provid%C3%AAncias. Acesso em 23 ago. 2023. 

https://pp.nexojornal.com.br/bibliografia-basica/2021/07/12/Ind%C3%ADgenas-que-subvertem-a-velha-divis%C3%A3o-entre-antrop%C3%B3logos-e-nativos
https://pp.nexojornal.com.br/bibliografia-basica/2021/07/12/Ind%C3%ADgenas-que-subvertem-a-velha-divis%C3%A3o-entre-antrop%C3%B3logos-e-nativos
http://36reuniao.anped.org.br/pdfs_trabalhos_encomendados/gt21_trabalhoencomendado_gersem.pdf
http://36reuniao.anped.org.br/pdfs_trabalhos_encomendados/gt21_trabalhoencomendado_gersem.pdf
https://www3.ufrb.edu.br/ojs/index.php/novosolharessociais/article/view/462#%3A~%3Atext%3DANTROPOLOGIA%20COLONIAL%20NO%20CAMINHO%20DA%20ANTROPOLOGIA%20IND%C3%8DGENA%2C-Autores%26text%3DTr%C3%AAs%20poss%C3%ADveis%20focos%20dificultariam%20pensar%2Cfragilidades%20p%C3%B3s%2Dcoloniais%20ou%20neocoloniais
https://www3.ufrb.edu.br/ojs/index.php/novosolharessociais/article/view/462#%3A~%3Atext%3DANTROPOLOGIA%20COLONIAL%20NO%20CAMINHO%20DA%20ANTROPOLOGIA%20IND%C3%8DGENA%2C-Autores%26text%3DTr%C3%AAs%20poss%C3%ADveis%20focos%20dificultariam%20pensar%2Cfragilidades%20p%C3%B3s%2Dcoloniais%20ou%20neocoloniais
https://www3.ufrb.edu.br/ojs/index.php/novosolharessociais/article/view/462#%3A~%3Atext%3DANTROPOLOGIA%20COLONIAL%20NO%20CAMINHO%20DA%20ANTROPOLOGIA%20IND%C3%8DGENA%2C-Autores%26text%3DTr%C3%AAs%20poss%C3%ADveis%20focos%20dificultariam%20pensar%2Cfragilidades%20p%C3%B3s%2Dcoloniais%20ou%20neocoloniais
https://www3.ufrb.edu.br/ojs/index.php/novosolharessociais/article/view/462#%3A~%3Atext%3DANTROPOLOGIA%20COLONIAL%20NO%20CAMINHO%20DA%20ANTROPOLOGIA%20IND%C3%8DGENA%2C-Autores%26text%3DTr%C3%AAs%20poss%C3%ADveis%20focos%20dificultariam%20pensar%2Cfragilidades%20p%C3%B3s%2Dcoloniais%20ou%20neocoloniais
https://www3.ufrb.edu.br/ojs/index.php/novosolharessociais/article/view/462#%3A~%3Atext%3DANTROPOLOGIA%20COLONIAL%20NO%20CAMINHO%20DA%20ANTROPOLOGIA%20IND%C3%8DGENA%2C-Autores%26text%3DTr%C3%AAs%20poss%C3%ADveis%20focos%20dificultariam%20pensar%2Cfragilidades%20p%C3%B3s%2Dcoloniais%20ou%20neocoloniais
http://www.planalto.gov.br/
http://portal.mec.gov.br/seesp/arquivos/pdf/lei9394_ldbn1.pdf
http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/rceb03_99.pdf
https://legis.senado.leg.br/norma/552048#%3A~%3Atext%3DAprova%20o%20Plano%20Nacional%20de%20Educa%C3%A7%C3%A3o%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://legis.senado.leg.br/norma/552048#%3A~%3Atext%3DAprova%20o%20Plano%20Nacional%20de%20Educa%C3%A7%C3%A3o%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias
https://legis.senado.leg.br/norma/552048#%3A~%3Atext%3DAprova%20o%20Plano%20Nacional%20de%20Educa%C3%A7%C3%A3o%20e%20d%C3%A1%20outras%20provid%C3%AAncias


96  

BRASIL. Resolução Número 5 de 22 de junho de 2012. Disponível em: 

http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/pdf/resolucaoeduc_camp 

o.pdf Acesso em 23 ago. 2023. 

BRASIL. Lei n° 13.005, de 25 de junho de 2014. Aprova o Plano Nacional de 

Educação - PNE e dá outras providências. Brasília, DF: Presidência da 

República, [2014]. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011- 

2014/2014/lei/l13005.h Acesso em 27/01/2023. 

CAVIGNAC, J. A.; ALVEAL, C. (Orgs.). Guia Cultural Indígena Rio Grande do 

Norte. Natal: Flor do Sal, 2020. 

COSTA, D. B.; SILVA, T. M. C. Potiguara - Mendonça. Povos Indígenas do Rio 

Grande do Norte. 2020. Disponível em 

http://www.cchla.ufrn.br/povosindigenasdorn Acesso em: 29. ago. 2022. 

FEITOSA, M. Z.; BONFIM, Z. A. O bem-viver indígena como compromisso ético- 

político-afetivo com a coletividade. Encontros universitários da UFC. 

Fortaleza. Volume 3. 2018. Disponível em: 

http://periodicos.ufc.br/eu/article/view/35676 Acesso em 23 ago. 2023. 

FUINI, L. L. Território  E Geografia  No Brasil: Uma Revisão 
Bibliográfica. Formação (Online), v. 1,  n.  21,  2014. 
https://doi.org/10.33081/formacao.v1i21.2661 

GRUPIONI, L. D. B. A Educação Escolar Indígena no Brasil: a passos lentos. In: 
RICARDO, C. A. (Org.). Povos indígenas no Brasil - 1996/2000. São Paulo: 
Instituto Socioambiental, 2006. 

GUEDES, S. L.; CIPINIUK, T. A. (Org.). Abordagens etnográficas sobre 

educação: adentrando os muros da escola. Rio de Janeiro: Alternativa, 2014. 

GUERRA, J. G. Os Mendonça do Amarelão: identidade, memória e história oral. 

Revista de Humanidades. Publicação do Departamento de História e Geografia 

da Universidade Federal do Rio Grande do Norte, v. 4, n. 8, abr./set. 2003. 

GUERRA, J. G. A. Mendonça do Amarelão: os caminhos e descaminhos da 

identidade indígena no Rio Grande do Norte. 217 f. Dissertação (Mestrado em 

Antropologia) - Universidade Federal de Pernambuco, Pernambuco, Recife, 2007 

GUSMÃO, N. M. M. de. Os filhos da África em Portugal: Antropologia, 

multiculturalidade e educação. África, v. 24, n. 26, p. 433-434, 2009. Disponível 

em: https://www.revistas.usp.br/africa/article/view/74477. 

IFRN. Cadernos didático-pedagógicos. Natal. 2017. 

IFRN. Cadernos didático-pedagógicos. Natal, 2018. 

LÜDKE, M; ANDRÉ, M. E. D. A. Pesquisa em educação: abordagens 

qualitativas. São Paulo: EPU, 1986. Disponível em: 

http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/pdf/resolucaoeduc_campo.pdf
http://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/pdf/resolucaoeduc_campo.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-
http://www.cchla.ufrn.br/povosindigenasdorn
http://periodicos.ufc.br/eu/article/view/35676
https://doi.org/10.33081/formacao.v1i21.2661
https://www.revistas.usp.br/africa/article/view/74477


97  

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4091392/mod_resource/content/1/Lud_ 

And_cap3.pdf. 

MEC – Ministério da Educação. Referenciais para a formação de professores 

indígenas. Secretaria de Educação Fundamental. Brasília: MEC ; SEF, 2002. 84 

p. Acesso em: 29 de ago. 2022. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/Livro.pdf 

MEC – Ministério da Educação. Legislação Escolar Indígena. Painel 5. 

Disponível em: http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/vol4c.pdf. 

MINAYO, M. C. S.; SANCHES, O. Quantitativo-Qualitativo: Oposição ou 

Complementaridade? Caderno de Saúde Pública, Rio de Janeiro, 9 (3): p. 239 

262, jul/set, 1993. 

NEVES, R. C. M.; LEWITZKI, T. Território Mendonça: práticas, 

conhecimentos e formas de organização. Nova cartografia social do Nordeste, 

n. 4. Cruz das Almas: EDUFRB, 2022. Disponível em: 

http://novacartografiasocial.com.br/download/04-territorio-mendonca-praticas- 

conhecimentos-e-formas-de-organizacao/ Acesso em: 29 de ago. 2023. 

OLIVEIRA, R. C. de. O trabalho do Antropólogo: olhar, ouvir, escrever. Revista 

de Antropologia, [S. l.], v. 39, n. 1, p. 13-37, 1996. DOI: 10.11606/2179- 

0892.ra.1996.111579. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/111579. Acesso em: 7 set. 2022. 

OLIVEIRA, A; BÚRIGO, B. D.; BOIN, F. A Antropologia, os Antropólogos e a 

Educação no Brasil, Revista AntHropológicas, v. 27, n. 1, 2016. Disponível em: 

https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/rt/printerFriendly/2403 

5/0. 

OLIVEIRA, A. Um diálogo entre a antropologia e a educação a partir da pesquisa 

etnográfica. CADERNOS DE PESQUISA v. 48, n. 167, p. 374-378 jan./mar. 2018 

https://doi.org/10.1590/198053144904 

OLIVEIRA, J. P. A viagem de volta: etnicidade, política e reelaboração 
cultural no Nordeste Indígena. Rio de Janeiro: Contracapa, 1999. 

OLIVEIRA, R. C. O movimento dos Conceitos na Antropologia. Revista de 

antropologia, São Paulo, USP, 1993, v. 36. Acesso em: 28 de ago. 2022. 

Disponível em: https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/111381/109565 

PATTON, M.Q. Ouatitative Evaluation. Beverly Hills, Ca., SAGE, 1980. 

Disponível em: https://www.gwern.net/docs/sociology/1980-patton- 

qualitativeevaluationmethods.pdf. 

PEREIRA, D. N. C. Letramento e educação escolar indígena: análise de uma 

experiência descolonial. 2019. 172f. Dissertação (Mestrado em Estudos da 

Linguagem) - Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade Federal 

do Rio Grande do Norte, Natal, 2019. 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4091392/mod_resource/content/1/Lud_And_cap3.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4091392/mod_resource/content/1/Lud_And_cap3.pdf
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/Livro.pdf
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/vol4c.pdf
http://novacartografiasocial.com.br/download/04-territorio-mendonca-praticas-conhecimentos-e-formas-de-organizacao/
http://novacartografiasocial.com.br/download/04-territorio-mendonca-praticas-conhecimentos-e-formas-de-organizacao/
http://www.revistas.usp.br/ra/article/view/111579
https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/rt/printerFriendly/24035/0
https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/rt/printerFriendly/24035/0
https://doi.org/10.1590/198053144904
https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/111381/109565
https://www.gwern.net/docs/sociology/1980-patton-qualitativeevaluationmethods.pdf
https://www.gwern.net/docs/sociology/1980-patton-qualitativeevaluationmethods.pdf


98  

PRODANOV, C. C.; FREITAS, E. C. de. Métodos e Técnicas da Pesquisa e 

do Trabalho Acadêmico. 2. ed. – Novo Hamburgo: Feevale, 2013. Disponível 

em: 

https://aedmoodle.ufpa.br/pluginfile.php/291348/mod_resource/content/3/2.1-E- 

book-Metodologia-do-Trabalho-Cientifico-2.pdf. 

REINHARDT, B.; CESARINO, L. Antropologia e crítica pós-colonial. Ilha Revista 

de Antropologia, Florianópolis, v. 19, n. 2, p. 009–035, 2018. DOI: 

10.5007/2175-8034.2017v19n2p9.    Disponível  em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2017v19n2p9 

Acesso em: 16 jun. 2023. 

 
RIO GRANDE DO NORTE. Decreto número 27.320 de 19 de setembro de 

2017. Disponível em: 

http://adcon.rn.gov.br/ACERVO/gac/DOC/DOC000000000160597.PDF Acesso 

em 23 ago. 2023. 

 
RIO GRANDE DO NORTE. Portaria-SEI Nº 137 de 16 de abril de 2021. 

 
SECADI- Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade- 

Ministério da Educação. Cadernos Secadi. Educação Escolar Indígena: 

diversidade sociocultural indígena ressignificando a escola. 2007. Brasília- 

DF. Disponível em: 

http://portal.mec.gov.br/secad/arquivos/pdf/educacaoindigena.pdf Acesso em: 

24/01/2023. 

 
SEGATO, R. L. Antropologia e Direitos Humanos: alteridade e ética no 

movimento de expansão dos direitos universais. Mana. 12 (1), 2006, p. 207-236. 

 
SILVA, T. M. C. Mulheres indígenas Mendonça: cotidiano, resistência e luta por 

direitos no Rio Grande do Norte. 2021. 206f. Dissertação (Mestrado em 

Antropologia Social) - Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Universidade 

Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2021. 

 
STAVENHAGEN, R. Etnodesenvolvimento: uma dimensão ignorada no 

pensamento desenvolvimentista. Anuário Antropológico, v. 9, n. 1, 1985. 

Disponível em: https://journals.openedition.org/aa/7088. 
 

TASSINARI, A. A Educação Escolar Indígena no Contexto da Antropologia 

Brasileira. Ilha – Revista de Antropologia. v. 10, n. 1, 2008. Disponível em: 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2008v10n1p217 

Acesso em 02 fev. 2023. 

 
TERENA, E. Poké'exa Ûti: o território indígena como direito fundamental 

para o etnodesenvolvimento local. 124f. Dissertação (Mestrado em 

Desenvolvimento Local) - Universidade Católica Dom Bosco, Campo Grande, 

2014. 

https://aedmoodle.ufpa.br/pluginfile.php/291348/mod_resource/content/3/2.1-E-book-Metodologia-do-Trabalho-Cientifico-2.pdf
https://aedmoodle.ufpa.br/pluginfile.php/291348/mod_resource/content/3/2.1-E-book-Metodologia-do-Trabalho-Cientifico-2.pdf
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2017v19n2p9
http://adcon.rn.gov.br/ACERVO/gac/DOC/DOC000000000160597.PDF
http://portal.mec.gov.br/secad/arquivos/pdf/educacaoindigena.pdf
https://journals.openedition.org/aa/7088
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ilha/article/view/2175-8034.2008v10n1p217


99  

TOSTA, S. P. Antropologia e Educação: interfaces em construção e as culturas 

na escola. Revista Inter-Legere. Educação e Sociedade, 2011. 

 
TUXÁ, F. Indígenas antropólogos e o espetáculo da alteridade. Revista de 

Estudos e Pesquisas sobre as Américas, v. 11, n. 2, p. 93-108, 2017. 



100  

ANEXO I 

 
 
 

No Estado do Rio grande do Norte, atualmente temos 14 unidades de 

ensino (escolas e creches) indígenas que deveriam estar sendo gerenciadas 

pelo governo do estado, através da SEEC- Secretaria de Educação e Cultura do 

Estado do Rio Grande do Norte. 

Essas unidades de ensino têm características de ensino próprias e 

conforme legislações nacionais deveriam ser incluídas no quadro de escolas 

indígenas, sendo administradas pelos próprios indígenas conforme suas culturas 

e regime de aprendizagem. São estas: 

 
Relação das unidades de ensino por comunidade e Municípios 

 

 
Comunidade Escola Município 

Amarelão Escola Estadual 
Indígena de Ensino 
Fundamental e Médio 
Professor Francisco 
Silva do Nascimento 

João Câmara 

Amarelão Escola Municipal 
Indígena do Amarelão 

João Câmara 

Santa Terezinha Escola Municipal 
Indígena Saramandaia 

João Câmara 

Santa Terezinha CMEI indígena do Povo 
Mendonça 

João câmara 

Serrote Escola Municipal 
Indígena Luiz Batista 
Filho 

João câmara 

Serrote CMEI Indígena Maria 
Júlia da Conceição 
Batista 

João câmara 

Lagoa do Mato Escola Municipal 
Iolanda Chaves de 
Lucerna 

Macaíba 

Tapará Escola Municipal Luiz 
Curcio Marinho 

Macaíba 

Tapará Escola Municipal 
Indígena Georgina 
Altina Viana 

São Gonçalo do 
Amarante 

Ladeira Grande Escola Municipal 
Indígena de 1 Grau 
Izabel da Silveira Luma 

São Gonçalo do 
Amarante 



101  

Catu Escola Municipal 
Indígena João Lino da 
Silva 

Canguaretama 

Catu Escola Municipal 
Indígena Alfredo Lima 

Goianinha 

Rio dos Índios Escola Municipal 
Emídio Ferreira 

Ceará Mirim 

Rio dos Índios Escola Municipal 
Conceição Marque 

Ceará Mirim 



102  

ANEXO II 

 
 

A seguir, apresenta-se a planta das duas escolas a partir das quais se 

desenvolveu o trabalho desta pesquisa. 

 
 
 



103  

 
 



104  

 
 



105  

ANEXO III 

 
 
 

Apresenta-se, aqui, o roteiro das entrevistas. As entrevistas foram 

realizadas com as lideranças indígenas e professoras (Maria Ivoneide Campos 

da Silva, Francisca Batista de Melo e o parente indígena (Diego Bruno de Oliveira 

Andrade). 

 

 
Locais das entrevistas: A entrevista de Maria Ivoneide (Neide) foi realizada na 

sede do Prédio da Escola Estadual Indígena de Ensino Fundamental e Médio 

Professor Francisco Silva do Nascimento, que também é anexo da Escola 

Municipal Indígena Amarelão. Já a de Francisca Batista (Chiquinha) foi realizada 

na Associação Comunitária Amarelão. Por fim a entrevista do Diego Bruno 

(Akanguasú) foi realizada na praça Amarelão em frente ao Museu da Cultura 

Mendonça. Os locais foram escolhidos por meus interlocutores. 

 

 
Pontos de partida: 

 
 
 

❖ Como foi seu processo de Alfabetização e Escolarização? 

❖ Quando decidiu ser professor (a)? 

❖ Onde foi o seu primeiro local de trabalho? 

❖ Qual a importância do Serviço Comunitário e atuação de vocês junto a 

escola? A Educação Escolar Indígena. 

❖ A partir de ano o movimento Indígena solicitou a implementação da 

Política de Educação Escolar Indígena? 

❖ Como era o processo de alfabetização das crianças? 

❖ O poder público (Prefeitura e Secretária de Educação) a poiava com algo? 

❖ Qual a importância da Construção da Escola Estadual Indígena de 

Ensino Fundamental e Médio Professor Francisco Silva do Nascimento e 

Escola Municipal Indígena do Amarelão? 



106  

ANEXO IV 

 
 
 

Segue o Plano de Trabalho para Construção do Projeto Político 

Pedagógico da Escola Estadual Indígena de ensino Fundamental e Médio 

Professor Francisco Silva do Nascimento: 

 
 

 

 



107  

 
 



108  

ANEXO V 

 
 
 

Abaixo, o decreto de número 017/2022 que dispõe sobre a Educação Escolar 

Indígena no âmbito da Secretaria Municipal de Educação da Cidade de João Câmara: 

 
 
 
 

 



109  

 



110  

 



111  

 



112  

 

 



113  

ANEXO VI 

 
 
 

A portaria a seguir trata da Composição da Comissão Permanente de 

Acompanhamento à Política de Educação Escolar Indígena: 

 
 
 
 
 
 

 



114  

 

 

 



115  

 

 

 



116  

ANEXO VII 

 
 
 

Abaixo, a ATA da instalação e posse da comissão permanente de 

acompanhamento à política da Educação Escolar Indígena: 

 
 
 


